


A GÊNESE





por

Allan Kardec

A DOUTRINA ESPÍRITA É O RESULTADO DO ENSINO COLETIVO E CONCORDE DOS ESPÍRITOS.

A CIÊNCIA É CONVIDADA A CONSTITUIR A GÊNESE SEGUNDO AS LEIS DA NATUREZA.

DEUS PROVA A SUA GRANDEZA E PODER PELA IMUTABILIDADE DAS SUAS LEIS E NÃO PELA 
DERROGAÇÃO DELAS.

PARA DEUS, O PASSADO E O FUTURO SÃO O PRESENTE.

Tradução de Guillon Ribeiro

A GÊNESE
osmilagres e as predições

segundo o Espiritismo



Copyright © 1944 by
FEDERAÇÃO ESPÍRITA BRASILEIRA – FEB 

53a edição – 8a impressão (Edição Histórica) – 1,1 mil exemplares – 11/2019

ISBN 978-85-7328-732-5

Título do original francês:
La Genèse, les miracles et les prédictions selon le spiritisme
(Paris, 6 de janeiro de 1868)

Todos os direitos reservados. Nenhuma parte desta publicação pode ser reproduzida, 
armazenada ou transmitida, total ou parcialmente, por quaisquer métodos ou processos, 
sem autorização do detentor do copyright. 

FEDERAÇÃO ESPÍRITA BRASILEIRA – FEB 
SGAN 603 - Conjunto F - Avenida L2 Norte 
70830-106 – Brasília (DF) – Brasil
www.febeditora.com.br
editorial@febnet.org.br 
+55 61 2101 6198

Pedidos de livros à FEB 
Comercial 
Tel.: (61) 2101 6155/6177 – comercial@febnet.org.br

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
(Federação Espírita Brasileira – Biblioteca de Obras Raras)

K18g Kardec, Allan, 1804–1869.

 A gênese / por Allan Kardec; [tradução de Guillon Ribeiro da 5a ed. francesa]. – 53. 
ed. – 8. imp. – Brasília: FEB, 2019.
 409 p.; 23 cm.

 Tradução de: La Genèse, les miracles et les prédictions selon le spiritismes

 Os milagres e as predições segundo o espiritismo: a doutrina espírita é o resultado 
do ensino coletivo e concorde dos Espíritos. A ciência é chamada a constituir a gênese 
segundo as leis da natureza. Deus prova a sua grandeza e poder pela imutabilidade das 
suas leis e não pela derrogação delas. Para Deus , o passado e o futuro são o presente.

 Inclui índice geral 

 ISBN 978-85-7328-732-5

 1. Espiritismo. I. Federação Espírita Brasileira. II. Título. 

       CDD 133.9
       CDU 133.7 
       CDE 00.06.01



Sumário

Nota da Editora  ...........................................................................  9

Introdução  ..................................................................................  11

A Gênese segundo o Espiritismo

Capítulo I – Caráter da revelação espírita  ....................................  17

Capítulo II – Deus  ......................................................................  49
Existência de Deus: 49; Da natureza divina: 51; A Providência: 55;  
A visão de Deus: 59.

Capítulo III – O bem e o mal  ......................................................  63
Origem do bem e do mal: 63; O instinto e a inteligência: 67; 
Destruição dos seres vivos uns pelos outros: 72.

Capítulo IV – Papel da Ciência na Gênese ...................................  75

Capítulo V – Antigos e modernos sistemas do mundo ..................  83

Capítulo VI – Uranograa geral ...................................................  91
O espaço e o tempo: 91; A matéria: 94; As leis e as forças: 97; 
A criação primária: 99; A criação universal: 102; Os sóis e os 
planetas: 104; Os satélites: 105; Os cometas: 108; A Via Láctea: 109; 
As estrelas xas: 111; Os desertos do espaço: 114; Eterna sucessão dos 
mundos: 116; A vida universal: 118; Diversidade dos mundos: 119.

Capítulo VII – Esboço geológico da Terra ....................................  123
Períodos geológicos: 123; Estado primitivo do globo: 129; Período 
primário: 131; Período de transição: 132; Período secundário: 135; 
Período terciário: 138; Período diluviano: 142; Período pós-diluviano 
ou atual. Nascimento do homem: 144.

Capítulo VIII – Teorias sobre a formação da Terra .......................   147
Teoria da projeção: 147; Teoria da condensação:150; Teoria da 
incrustação: 150; Alma da Terra: 153.



Capítulo IX – Revoluções do globo ..............................................  155
Revoluções gerais ou parciais: 155; Idade das montanhas: 156; Dilúvio 
bíblico: 157; Revoluções periódicas: 158; Cataclismos futuros: 161; 
Aumento ou diminuição do volume da Terra: 163.

Capítulo X – Gênese orgânica ......................................................  167
Formação primária dos seres vivos: 167; Princípio vital: 174; 
Geração espontânea: 176; Escala dos seres orgânicos: 177; O homem 
corpóreo: 179.

Capítulo XI – Gênese espiritual ...................................................  183
Princípio espiritual: 183; União do princípio espiritual à matéria: 
186; Hipótese sobre a origem do corpo humano: 188; Encarnação 
dos Espíritos: 189; Reencarnações: 196; Emigrações e imigrações dos 
Espíritos: 198; Raça adâmica: 200; Doutrina dos anjos decaídos e da 
perda do paraíso: 203.

Capítulo XII – Gênese moisaica ...................................................  209
Os seis dias: 209; Perda do paraíso: 218. 

Os milagres segundo o Espiritismo

Capítulo XIII – Caracteres dos milagres .......................................  231
Os milagres no sentido teológico: 231; O Espiritismo não faz 
milagres: 233; Faz Deus milagres?: 238; O sobrenatural e as 
religiões: 240.

Capítulo XIV – Os uidos............................................................  243
I. Natureza e propriedades dos uidos ..............................................  243

Elementos uídicos: 243; Formação e propriedades do 
perispírito: 246; Ação dos Espíritos sobre os uidos. Criações 
uídicas. Fotograa do pensamento: 250; Qualidades dos 
uidos: 252.

II. Explicação de alguns fenômenos considerados sobrenaturais ...........  256
Vista espiritual ou psíquica. Dupla vista. Sonambulismo. 
Sonhos: 256; Catalepsia. Ressurreições: 259; Curas: 261; 
Aparições. Transgurações: 262; Manifestações físicas. 
Mediunidade: 265; Obsessões e possessões: 268.



Capítulo XV – Os milagres do Evangelho  ....................................   273
Superioridade da natureza de Jesus ................................................  273 
Sonhos ..........................................................................................  275 
Estrela dos magos ..........................................................................  275 
Dupla vista....................................................................................  276

Entrada de Jesus em Jerusalém: 276; Beijo de Judas: 276; 
Pesca milagrosa: 277; Vocação de Pedro, André, Tiago, João 
e Mateus: 277

Curas ............................................................................................  279
Perda de sangue: 279; Cego de Betsaida: 280; Paralítico: 280; 
Os dez leprosos: 281; Mão seca: 282; A mulher curvada: 283; O 
paralítico da piscina: 283; Cego de nascença: 285; Numerosas 
curas operadas por Jesus: 288

Possessos .......................................................................................  290
Ressurreições .................................................................................  293

A lha de Jairo: 293; O lho da viúva de Naim: 294.
Jesus caminha sobre a água ............................................................  296 
Transguração ...............................................................................  297 
Tempestade aplacada .....................................................................  298 
Bodas de Caná ..............................................................................  298 
Multiplicação dos pães ..................................................................  299

O fermento dos fariseus: 300; O pão do céu: 301 
Tentação de Jesus ..........................................................................  303 
Prodígios por ocasião da morte de Jesus ........................................  304 
Aparição de Jesus após sua morte ..................................................  305 
Desaparecimento do corpo de Jesus...............................................  310

As predições segundo o Espiritismo

Capítulo XVI – Teoria da presciência ...........................................  317

Capítulo XVII – Predições do Evangelho......................................  327
Ninguém é profeta em sua terra: 327; Morte e paixão de Jesus: 329; 
Perseguição aos apóstolos: 331; Cidades impenitentes: 331; Ruína 
do Templo e de Jerusalém: 332; Maldição contra os fariseus: 333; 
Minhas palavras não passarão: 335; A pedra angular: 336; Parábola 
dos vinhateiros homicidas: 336; Um só rebanho e um só pastor: 
338; Advento de Elias: 340; Anunciação do Consolador: 340; 
Segundo advento do Cristo: 344; Sinais precursores: 346; Vossos 
lhos e vossas lhas profetizarão: 350; Juízo nal: 351.



Capítulo XVIII – São chegados os tempos ....................................  355
Sinais dos tempos: 355; A geração nova: 369

Nota Explicativa ...........................................................................  375

Índice Geral  ................................................................................  381



NOTA DA EDITORA

A tradução desta obra, devemo-la ao saudoso presidente da Federa-
ção Espírita Brasileira — Dr. Guillon Ribeiro, engenheiro civil, poliglota 
e vernaculista.

Ruy Barbosa, em seu discurso pronunciado na sessão de 14 de outu-
bro de 1903 (Anais do Senado Federal, vol. II, p. 717), referindo-se ao seu 
trabalho de revisão do Projeto do Código Civil, trabalho monumental que 
resultou na Réplica, e que lhe imortalizou o nome como lólogo e purista 
da língua, disse:

Devo, entretanto, Sr. Presidente, desempenhar-me de um dever de consciên-

cia — registrar e agradecer da tribuna do Senado a colaboração preciosa do 

Sr. Dr. Guillon Ribeiro, que me acompanhou nesse trabalho com a maior in-

teligência, não limitando os seus serviços à parte material do comum dos re-

visores, mas, muitas vezes, suprindo até a desatenções e negligências minhas. 

Como vemos, Guillon Ribeiro recebeu, aos 28 anos, o maior prê-
mio, o maior elogio a que poderia aspirar um escritor, e a Federação Espí-
rita Brasileira, vinte anos depois, consagrou-lhe o nome, aprovando unani-
memente as suas impecáveis traduções de Kardec.

Jornalista emérito, Guillon Ribeiro foi redator do Jornal do Commer-
cio e colaborador dos maiores jornais da época. Exerceu, durante anos, o 
cargo de Diretor-geral da Secretaria do Senado e foi diretor da Federação 
Espírita Brasileira, no decurso de 26 anos consecutivos, tendo traduzido, 
ainda, O evangelho segundo o espiritismo, O livro dos médiuns, O livro dos 
espíritos e Obras póstumas, todos de Allan Kardec.





INTRODUÇÃO

À PRIMEIRA EDIÇÃO PUBLICADA EM JANEIRO DE 1868

Esta nova obra é mais um passo dado para as consequências e 
aplicações do Espiritismo. Conforme seu título o indica, tem ela por objeto 
o estudo dos três pontos até hoje diversamente interpretados e comenta-
dos: a Gênese, os milagres e as predições em suas relações com as novas leis 
que decorrem da observação dos fenômenos espíritas.

Dois elementos, ou, se quiserdes, duas forças regem o universo: o 
elemento espiritual e o material. Da ação simultânea desses dois princípios 
nascem fenômenos especiais, naturalmente inexplicáveis, desde que se abs-
traia de um deles, do mesmo modo que a formação da água seria inexpli-
cável, se se abstraísse de um dos seus elementos constituintes: o oxigênio e 
o hidrogênio.

Demonstrando a existência do mundo espiritual e suas relações com 
o mundo material, o Espiritismo fornece o esclarecimento de uma imen-
sidade de fenômenos incompreendidos e considerados, por isso mesmo, 
inadmissíveis, por uma certa classe de pensadores. Abundam nas Escrituras 
esses fatos e, por desconhecerem a lei que os rege, é que os comentadores 
dos dois campos opostos, girando sempre dentro do mesmo círculo de 
ideias, fazendo, uns, abstração dos dados positivos da ciência, outros, do 
princípio espiritual, não conseguiram chegar a uma solução racional.

Essa solução se encontra na ação recíproca entre o Espírito e a ma-
téria. É exato que ela tira à maioria de tais fatos o caráter de sobrenatural. 
Porém, que é o que vale mais: admiti-los como resultado das leis da nature-
za, ou rejeitá-los completamente? Sua rejeição absoluta arrasta a da  própria 
base do edifício, ao passo que a admissão a tal título, suprimindo-se apenas 



Introdução

12

os acessórios, deixa intacta a base. Tal a razão por que o Espiritismo conduz 
tantas pessoas à crença em verdades que elas antes consideravam meras 
utopias.

Esta obra é, pois, como já o dissemos, um complemento das aplica-
ções do Espiritismo, de um ponto de vista especial. Os materiais se acha-
vam prontos, ou, pelo menos, elaborados desde longo tempo; mas ainda 
não chegara o momento de serem publicados. Era preciso, primeiramente, 
que as ideias destinadas a lhes servirem de base houvessem atingido a ma-
turidade e, além disso, também se fazia mister levar em conta a oportu-
nidade das circunstâncias. O Espiritismo não tem mistérios, nem teorias 
secretas; tudo nele é revelado claramente, a m de que todos o possam julgar 
com conhecimento de causa. Cada coisa, entretanto, tem que vir a seu 
tempo, para vir com segurança. Uma solução dada precipitadamente, pri-
meiro que a elucidação completa da questão, seria antes causa de atraso do 
que de avanço. A importância do assunto que aqui tratamos nos impunha 
o dever de evitar qualquer precipitação.

Antes de entrarmos em matéria, pareceu-nos necessário denir cla-
ramente os papéis respectivos dos Espíritos e dos homens na elaboração da 
nova doutrina. Essas considerações preliminares, que a escoimam de toda 
ideia de misticismo, fazem objeto do primeiro capítulo, intitulado: Cará-
ter da revelação espírita. Pedimos séria atenção para esse ponto, porque, de 
certo modo, está aí o nó da questão.

Sem embargo da parte que toca à atividade humana na elaboração 
desta Doutrina, a iniciativa da obra pertence aos Espíritos, porém não a 
constitui a opinião pessoal de nenhum deles. Ela é, e não pode deixar de 
ser, a resultante do ensino coletivo e concorde por eles dado. Somente sob 
tal condição se lhe pode chamar Doutrina dos Espíritos. Doutra forma, 
não seria mais do que a doutrina de um Espírito e então teria o valor de 
uma opinião pessoal.

Generalidade e concordância no ensino, esse o caráter essencial da 
Doutrina, a condição mesma da sua existência, donde resulta que todo 
princípio que ainda não haja recebido a consagração do controle da gene-
ralidade não pode ser considerado parte integrante dessa mesma doutrina. 
Será uma simples opinião isolada, da qual não pode o Espiritismo assumir 
a responsabilidade.



Introdução

13

Essa coletividade concordante da opinião dos Espíritos, passada, 
ademais, pelo critério da lógica, é que constitui a força da Doutrina Espí-
rita e lhe assegura a perpetuidade. Para que ela mudasse, fora mister que 
a universalidade dos Espíritos mudasse de opinião e viesse um dia dizer o 
contrário do que tem dito. Pois que ela tem sua fonte de origem no ensino 
dos Espíritos; para que sucumbisse seria necessário que os Espíritos deixas-
sem de existir. É também o que fará que prevaleça sobre todos os sistemas 
pessoais, cujas raízes não se encontram por toda parte, como com ela se dá.

O livro dos espíritos só teve consolidado o seu crédito por ser a 
expressão de um pensamento coletivo, geral. Em abril de 1867, completou o 
seu primeiro período decenal. Nesse intervalo, os princípios fundamentais, 
cujas bases o livro assentara, foram sucessivamente completados e desen-
volvidos, por virtude da progressividade do ensino dos Espíritos. Nenhum, 
porém, recebeu desmentido da experiência; todos, sem exceção, perma-
neceram de pé, mais vivazes do que nunca, enquanto, de todas as ideias 
contraditórias que alguns tentaram opor-lhe, nenhuma prevaleceu, preci-
samente porque, de todos os lados, era ensinado o contrário. Este o resul-
tado característico que podemos proclamar sem vaidade, pois que jamais 
nos atribuímos o mérito de tal fato.

Os mesmos escrúpulos havendo presidido à redação das nossas ou-
tras obras, podemos, com toda verdade, dizê-las segundo o Espiritismo, 
porque estamos certos da conformidade delas com o ensino geral dos Es-
píritos. O mesmo sucede com esta, que podemos, por motivos semelhan-
tes, apresentar como complemento das que a precederam, com exceção, 
todavia, de algumas teorias ainda hipotéticas, que tivemos o cuidado de 
indicar como tais e que devem ser consideradas simples opiniões pessoais, 
enquanto não forem conrmadas ou contraditadas, a m de que não pese 
sobre a Doutrina a responsabilidade delas.1

Aliás, os leitores assíduos da Revista espírita hão tido ensejo de no-
tar, sem dúvida, em forma de esboços, a maioria das ideias desenvolvidas 
aqui nesta obra, conforme o zemos com relação às anteriores. A Revista, 
muita vez, representa para nós um terreno de ensaio, destinado a sondar 
a opinião dos homens e dos Espíritos sobre alguns princípios, antes de os 
admitir como partes constitutivas da Doutrina.

1 N.E.: Ao leior cabe, pois, durane a leiura desa obra, distnguir a pare apresenada como complemen-
ar da Dourina, daquela que o próprio auor considera hipoétca e pessoalmene dele.





A Gênese
segundo o Espiritismo

Capítulo I  Caráter da revelação espírita
Capítulo II  Deus 
Capítulo III O bem e o mal
Capítulo IV Papel da Ciência na Gênese
Capítulo V Antigos e modernos sistemas do mundo 
Capítulo VI  Uranograa geral
Capítulo VII Esboço geológico da Terra
Capítulo VIII Teorias sobre a formação da Terra
Capítulo IX Revoluções do globo
Capítulo X Gênese orgânica
Capítulo XI Gênese espiritual
Capítulo XII Gênese moisaica





CAPÍTULO I

M

Caráter da revelação espírita

1. Pode o Espiritismo ser considerado uma revelação? Neste caso, 
qual o seu caráter? Em que se funda a sua autenticidade? A quem e de que 
maneira foi ela feita? É a Doutrina Espírita uma revelação, no sentido teo-
lógico da palavra, ou por outra, é, no seu todo, o produto do ensino oculto 
vindo do Alto? É absoluta ou suscetível de modicações? Trazendo aos ho-
mens a verdade integral, a revelação não teria por efeito impedi-los de fazer 
uso das suas faculdades, pois que lhes pouparia o trabalho da investigação? 
Qual a autoridade do ensino dos Espíritos, se eles não são infalíveis e supe-
riores à humanidade? Qual a utilidade da moral que pregam, se essa moral 
não é diversa da do Cristo, já conhecida? Quais as verdades novas que eles 
nos trazem? Precisará o homem de uma revelação? E não poderá achar em 
si mesmo e em sua consciência tudo quanto é mister para se conduzir na 
vida? Tais as questões que importa nos xemos.

2. Denamos primeiro o sentido da palavra revelação. Revelar, do 
latim revelāre, cuja raiz, vēlum, véu, signica literalmente sair de sob o véu 
— e, guradamente, descobrir, dar a conhecer uma coisa secreta ou des-
conhecida. Em sua acepção vulgar mais genérica, essa palavra se emprega 
a respeito de qualquer coisa ignota que é divulgada, de qualquer ideia 
nova que nos põe ao corrente do que não sabíamos.

Deste ponto de vista, todas as ciências que nos fazem conhecer os 
mistérios da natureza são revelações e pode dizer-se que há para a huma-
nidade uma revelação incessante. A Astronomia revelou o mundo astral, 
que não conhecíamos; a Geologia revelou a formação da Terra; a  Química, 
a lei das anidades; a Fisiologia, as funções do organismo etc.; Copérnico, 
Galileu, Newton, Laplace, Lavoisier foram reveladores.



Capítulo I

18

3. A característica essencial de qualquer revelação tem que ser a verda-
de. Revelar um segredo é tornar conhecido um fato; se é falso, já não é um 
fato e, por consequência, não existe revelação. Toda revelação desmentida 
por fatos deixa de o ser, se for atribuída a Deus. Não podendo Deus mentir, 
nem se enganar, ela não pode emanar dele: deve ser considerada produto 
de uma concepção humana.

4. Qual o papel do professor diante dos seus discípulos, senão o de 
um revelador? O professor lhes ensina o que eles não sabem, o que não 
teriam tempo, nem possibilidade de descobrir por si mesmos, porque a 
Ciência é obra coletiva dos séculos e de uma multidão de homens que 
trazem, cada qual, o seu contingente de observações aproveitáveis àqueles 
que vêm depois. O ensino é, portanto, na realidade, a revelação de certas 
verdades cientícas ou morais, físicas ou metafísicas, feitas por homens que 
as conhecem a outros que as ignoram e que, se assim não fora, as teriam 
ignorado sempre.

5. Mas o professor não ensina senão o que aprendeu: é um revelador 
de segunda ordem; o homem de gênio ensina o que descobriu por si mes-
mo: é o revelador primitivo; traz a luz que pouco a pouco se vulgariza. Que 
seria da humanidade sem a revelação dos homens de gênio, que aparecem 
de tempos a tempos?

Mas quem são esses homens de gênio? E por que são homens de 
gênio? Donde vieram? Que é feito deles? Notemos que na sua maioria traz, 
ao nascer, faculdades transcendentes e alguns conhecimentos inatos, que 
com pouco trabalho desenvolvem. Pertencem realmente à humanidade, 
pois nascem, vivem e morrem como nós. Onde, porém, adquiriram esses 
conhecimentos que não puderam aprender durante a vida? Dir-se-á, com 
os materialistas, que o acaso lhes deu a matéria cerebral em maior quanti-
dade e de melhor qualidade? Neste caso, não teriam mais mérito que um 
legume maior e mais saboroso do que outro.

Dir-se-á, como certos espiritualistas, que Deus lhes deu uma alma 
mais favorecida que a do comum dos homens? Suposição igualmente iló-
gica, pois que tacharia Deus de parcial. A única solução racional do pro-
blema está na preexistência da alma e na pluralidade das vidas. O homem 
de gênio é um Espírito que tem vivido mais tempo; que, por conseguinte, 
adquiriu e progrediu mais do que aqueles que estão menos adiantados. En-
carnando, traz o que sabe e, como sabe muito mais do que os outros e não 



Caráter da revelação espírita

19

precisa aprender, é chamado homem de gênio. Mas seu saber é fruto de um 
trabalho anterior e não resultado de um privilégio. Antes de renascer, era 
ele, pois, Espírito adiantado: reencarna para fazer que os outros aproveitem 
do que já sabe, ou para adquirir mais do que possui.

Os homens progridem incontestavelmente por si mesmos e pelos 
esforços da sua inteligência; mas, entregues às próprias forças, só muito 
lentamente progrediriam, se não fossem auxiliados por outros mais adian-
tados, como o estudante o é pelos professores. Todos os povos tiveram 
homens de gênio, surgidos em diversas épocas, para dar-lhes impulso e 
tirá-los da inércia.

6. Desde que se admite a solicitude de Deus para com as suas cria-
turas, por que não se há de admitir que Espíritos capazes, por sua energia 
e superioridade de conhecimento, de fazerem que a humanidade avance, 
encarnem pela vontade de Deus, com o m de ativarem o progresso em 
determinado sentido? Por que não admitir que eles recebam missões, como 
um embaixador as recebe do seu soberano? Tal o papel dos grandes gênios. 
Que vêm eles fazer, senão ensinar aos homens verdades que estes ignoram 
e ainda ignorariam durante largos períodos, a m de lhes dar um ponto de 
apoio mediante o qual possam elevar-se mais rapidamente? Esses gênios, 
que aparecem através dos séculos como estrelas brilhantes, deixando longo 
traço luminoso sobre a humanidade, são missionários ou, se o quiserem, 
messias. O que de novo ensinam aos homens, quer na ordem física, quer 
na losóca, são revelações. 

Se Deus suscita reveladores para as verdades cientícas, pode, com 
mais forte razão, suscitá-los para as verdades morais, que constituem ele-
mentos essenciais do progresso. Tais são os lósofos cujas ideias atravessam 
os séculos.

7. No sentido especial da fé religiosa, a revelação se diz mais particu-
larmente das coisas espirituais que o homem não pode descobrir por meio 
da inteligência, nem com o auxílio dos sentidos; e esse conhecimento lhe 
dão Deus ou seus mensageiros, quer por meio da palavra direta, quer pela 
inspiração. Neste caso, a revelação é sempre feita a homens predispostos, 
designados sob o nome de profetas ou messias, isto é, enviados ou missioná-
rios, incumbidos de transmiti-la aos homens. Considerada debaixo deste 
ponto de vista, a revelação implica a passividade absoluta e é aceita sem 
vericação, sem exame, nem discussão.



Capítulo I

20

8. Todas as religiões tiveram seus reveladores e estes, embora longe 
estivessem de conhecer toda a verdade, tinham uma razão de ser provi-
dencial, porque eram apropriados ao tempo e ao meio em que viviam, ao 
caráter particular dos povos a quem falavam e aos quais eram relativamente 
superiores.

Apesar dos erros das suas doutrinas, não deixaram de agitar os es-
píritos e, por isso mesmo, de semear os germens do progresso, que mais 
tarde haviam de desabrochar, ou desabrochariam um dia sob o sol do 
 Cristianismo.

É, pois, injusto se lhes lance anátema em nome da ortodoxia, por-
que dia virá em que todas essas crenças, tão diversas na forma, mas que 
repousam realmente sobre um mesmo princípio fundamental — Deus e a 
imortalidade da alma, se fundirão numa grande e vasta unidade, logo que 
a razão triunfe dos preconceitos. 

Infelizmente, as religiões hão sido sempre instrumentos de domina-
ção; o papel de profeta há tentado as ambições secundárias, e tem-se visto 
surgir uma multidão de pretensos reveladores ou messias, que, valendo-se 
do prestígio deste nome, têm explorado a credulidade em proveito do seu 
orgulho, da sua ganância, ou da sua indolência, achando mais cômodo 
viver à custa dos iludidos. A religião cristã não pôde evitar esses parasitas.

A tal propósito, chamamos toda atenção para o capítulo XXI de O 
evangelho segundo o espiritismo: Haverá falsos cristos e falsos profetas.

9. Haverá revelações diretas de Deus aos homens? É uma questão 
que não ousaríamos resolver, nem armativamente, nem negativamente, 
de maneira absoluta. O fato não é radicalmente impossível, porém, nada 
nos dá dele prova certa. O que não padece dúvida é que os Espíritos mais 
próximos de Deus pela perfeição se imbuem do seu pensamento e podem 
transmiti-lo. Quanto aos reveladores encarnados, segundo a ordem hie-
rárquica a que pertencem e o grau a que chegaram de saber, esses podem 
tirar dos seus próprios conhecimentos as instruções que ministram, ou 
recebê-las de Espíritos mais elevados, mesmo dos mensageiros diretos de 
Deus, os quais, falando em nome de Deus, têm sido às vezes tomados pelo 
próprio Deus.

As comunicações deste gênero nada têm de estranho para quem 
conhece os fenômenos espíritas e a maneira pela qual se estabelecem as 
relações entre os encarnados e os desencarnados. As instruções podem ser 



Caráter da revelação espírita

21

transmitidas por diversos meios: pela simples inspiração, pela audição da 
palavra, pela visibilidade dos Espíritos instrutores, nas visões e aparições, 
quer em sonho, quer em estado de vigília, do que há muitos exemplos na 
Bíblia, no Evangelho e nos livros sagrados de todos os povos.

É, pois, rigorosamente exato dizer-se que quase todos os reveladores 
são médiuns inspirados, audientes ou videntes. Daí, entretanto, não se 
deve concluir que todos os médiuns sejam reveladores, nem, ainda menos, 
intermediários diretos da divindade ou dos seus mensageiros.

10. Só os Espíritos puros recebem a palavra de Deus com a missão 
de transmiti-la; mas sabe-se hoje que nem todos os Espíritos são perfeitos 
e que existem muitos que se apresentem sob falsas aparências, o que levou 
João a dizer: “Não acrediteis em todos os Espíritos; vede antes se os Espíri-
tos são de Deus.” (1a EPÍSTOLA, 4:1.)

Pode, pois, haver revelações sérias e verdadeiras como as há apócrifas 
e mentirosas. O caráter essencial da revelação divina é o da eterna verdade. 
Toda revelação eivada de erros ou sujeita a modicação não pode emanar de 
Deus. É assim que a Lei do Decálogo tem todos os caracteres de sua ori-
gem, enquanto as outras leis moisaicas, fundamentalmente transitórias, 
muitas vezes em contradição com a lei do Sinai, são obra pessoal e política 
do legislador hebreu. Com o abrandarem-se os costumes do povo, essas leis 
por si mesmas caíram em desuso, ao passo que o Decálogo cou sempre 
de pé, como farol da humanidade. O Cristo fez dele a base do seu edifício, 
abolindo as outras leis. Se estas fossem obra de Deus, seriam conservadas 
intactas. O Cristo e Moisés foram os dois grandes reveladores que muda-
ram a face ao mundo e nisso está a prova da sua missão divina. Uma obra 
puramente humana careceria de tal poder.

11. Importante revelação se opera na época atual e mostra a possibili-
dade de nos comunicarmos com os seres do mundo espiritual. Não é novo, 
sem dúvida, esse conhecimento; mas cara até os nossos dias, de certo 
modo, como letra morta, isto é, sem proveito para a  humanidade. A igno-
rância das leis que regem essas relações estava abafada sob a  superstição; o 
homem era incapaz de tirar daí qualquer dedução salutar; estava reservado 
à nossa época desembaraçá-las dos acessórios ridículos, compreender-lhes 
o alcance e fazer surgir delas a luz destinada a clarear o caminho do futuro.

12. O Espiritismo, dando-nos a conhecer o mundo invisível que nos 
cerca e no meio do qual vivíamos sem o suspeitarmos, assim como as leis 



Capítulo I

22

que o regem, suas relações com o mundo visível, a natureza e o estado dos 
seres que o habitam e, por conseguinte, o destino do homem depois da 
morte, é uma verdadeira revelação, na acepção cientíca da palavra.

13. Por sua natureza, a revelação espírita tem duplo caráter: participa 
ao mesmo tempo da revelação divina e da revelação cientíca. Participa da 
revelação divina, porque foi providencial o seu aparecimento e não o resul-
tado da iniciativa, nem de um desígnio premeditado do homem; porque os 
pontos fundamentais da Doutrina provêm do ensino que deram os Espíri-
tos encarregados por Deus de esclarecer os homens acerca de coisas que eles 
ignoravam, que não podiam aprender por si mesmos e que lhes importa 
conhecer, hoje que estão aptos a compreendê-las. Participa da revelação 
cientíca, por não ser esse ensino privilégio de indivíduo algum, mas sim 
ministrado a todos do mesmo modo; por não serem os que o transmitem e 
os que o recebem seres passivos, dispensados do trabalho da observação e da 
pesquisa, por não renunciarem ao raciocínio e ao livre-arbítrio; porque não 
lhes é interdito o exame, mas, ao contrário, recomendado; enm, porque 
a Doutrina não foi ditada completa, nem imposta à crença cega, porque é 
deduzida, pelo trabalho do homem, da observação dos fatos que os Espí-
ritos lhe põem sob os olhos e das instruções que lhe dão, instruções que o 
homem estuda, comenta, compara, a m de tirar ele próprio as ilações e 
aplicações. Numa palavra, o que caracteriza a revelação espírita é o ser divi-
na a sua origem e da iniciativa dos Espíritos, sendo a sua elaboração fruto do 
trabalho do homem.

14. Como meio de elaboração, o Espiritismo procede exatamente da 
mesma forma que as ciências positivas, aplicando o método experimental. 
Fatos novos se apresentam, que não podem ser explicados pelas leis conhe-
cidas; o Espiritismo os observa, compara, analisa e, remontando dos efeitos 
às causas, chega à lei que os rege; depois, deduz-lhes as consequências e 
busca as aplicações úteis. Não estabeleceu nenhuma teoria preconcebida; as-
sim, não apresentou como hipóteses a existência e a intervenção dos Espí-
ritos, nem o perispírito, nem a reencarnação, nem qualquer dos princípios 
da Doutrina; concluiu pela existência dos Espíritos, quando essa existência 
ressaltou evidente pela observação dos fatos, procedendo de igual maneira 
quanto aos outros princípios. Não foram os fatos que vieram a posteriori 
conrmar a teoria: a teoria é que veio subsequentemente explicar e resumir 
os fatos. É, pois, rigorosamente exato dizer-se que o Espiritismo é uma 



Caráter da revelação espírita

23

ciência de observação e não produto da imaginação. As ciências só zeram 
progressos importantes depois que seus estudos se basearam sobre o mé-
todo experimental; até então acreditou-se que esse método também só era 
aplicável à matéria, ao passo que o é também às coisas metafísicas.

15. Citemos um exemplo: Passa-se no mundo dos Espíritos um fato 
muito singular, de que seguramente ninguém houvera suspeitado: o de 
haver Espíritos que se não consideram mortos. Pois bem, os Espíritos su-
periores, que conhecem perfeitamente esse fato, não vieram dizer anteci-
padamente: “Há Espíritos que julgam viver ainda a vida terrestre, que con-
servam seus gostos, costumes e instintos.” Provocaram a manifestação de 
Espíritos desta categoria para que os observássemos. Tendo-se visto Espíri-
tos incertos quanto ao seu estado, ou armando ainda serem deste mundo, 
julgando-se aplicados às suas ocupações ordinárias, deduziu-se a regra. A 
multiplicidade de fatos análogos demonstrou que o caso não era excepcio-
nal, que constituía uma das fases da vida espírita; pode-se então estudar 
todas as variedades e as causas de tão singular ilusão, reconhecer que tal 
situação é sobretudo própria de Espíritos pouco adiantados moralmente e 
peculiar a certos gêneros de morte; que é temporária, podendo, todavia, 
durar semanas, meses e anos. Foi assim que a teoria nasceu da observação. 
O mesmo se deu com relação a todos os outros princípios da Doutrina.

16. Assim como a Ciência propriamente dita tem por objeto o 
estudo das leis do princípio material, o objeto especial do Espiritismo é 
o conhecimento das leis do princípio espiritual. Ora, como este último 
princípio é uma das forças da natureza, a reagir incessantemente sobre o 
princípio material e reciprocamente, segue-se que o  conhecimento de um 
não pode estar completo sem o conhecimento do outro. O Espiritismo e a 
Ciência se completam reciprocamente; a Ciência, sem o Espiritismo, se acha 
na impossibilidade de explicar certos fenômenos só pelas leis da matéria; ao 
Espiritismo, sem a Ciência, faltariam apoio e comprovação. O estudo das 
leis da matéria tinha que preceder o da espiritualidade, porque a matéria 
é que primeiro fere os sentidos. Se o Espiritismo tivesse vindo antes das 
descobertas cientícas, teria abortado, como tudo quanto surge antes do 
tempo.

17. Todas as ciências se encadeiam e sucedem numa ordem racional; 
nascem umas das outras, à proporção que acham ponto de apoio nas ideias 
e conhecimentos anteriores. A Astronomia, uma das primeiras cultivadas, 



Capítulo I

24

conservou os erros da infância, até o momento em que a Física veio reve-
lar a lei das forças dos agentes naturais; a Química, nada podendo sem a 
Física, teve de acompanhá-la de perto, para depois marcharem ambas de 
acordo, amparando-se uma à outra. A Anatomia, a Fisiologia, a Zoologia, 
a Botânica, a Mineralogia, só se tornaram ciências sérias com o auxílio das 
luzes que lhes trouxeram a Física e a Química. À Geologia nascida ontem, 
sem a Astronomia, a Física, a Química e todas as outras, teriam faltado 
elementos de vitalidade; ela só podia vir depois daquelas.

18. A Ciência moderna refutou os quatro elementos primitivos2 dos 
antigos e, de observação em observação, chegou à concepção de um só 
elemento gerador de todas as transformações da matéria; mas a matéria, 
por si só, é inerte; carecendo de vida, de pensamento, de sentimento, pre-
cisa estar unida ao princípio espiritual. O Espiritismo não descobriu, nem 
inventou este princípio; mas foi o primeiro a demonstrá-lo por provas in-
concussas; estudou-o, analisou-o e tornou-lhe evidente a ação. Ao elemento 
material, juntou ele o elemento espiritual. Elemento material e elemento espi-
ritual, esses os dois princípios, as duas forças vivas da natureza. Pela união 
indissolúvel deles, facilmente se explica uma multidão de fatos até então 
inexplicáveis.3

O Espiritismo, tendo por objeto o estudo de um dos elementos 
constitutivos do universo, toca forçosamente na maior parte das ciências; 
só podia, portanto, vir depois da elaboração delas; nasceu pela força mes-
ma das coisas, pela impossibilidade de tudo se explicar com o auxílio ape-
nas das leis da matéria.

19. Acusam-no de parentesco com a magia e a feitiçaria; porém, es-
quecem que a Astronomia tem por irmã mais velha a Astrologia  judiciária, 
ainda não muito distante de nós; que a Química é lha da Alquimia, com 
a qual nenhum homem sensato ousaria hoje ocupar-se. Ninguém nega, 
entretanto, que na Astrologia e na Alquimia estivesse o gérmen das ver-
dades de que saíram as ciências atuais. Apesar das suas ridículas fórmu-
las, a Alquimia encaminhou a descoberta dos corpos simples e da lei das 

2 N.E.: Fogo, água, terra e ar.
3 Nota de Allan Kardec: A palavra elemento não é empregada aqui no sentido de corpo simples, elemen-

tar, de moléculas primitivas, mas no de parte constitutiva de um todo. Neste sentido, pode dizer-se que 
o elemento espiritual tem parte ativa na economia do universo, como se diz que o elemento civil e o 
elemento militar guram no cálculo de uma população; que o elemento religioso entra na educação; 
ou que na Argélia existem o elemento árabe e o elemento europeu.



Caráter da revelação espírita

25

 anidades. A Astrologia se apoiava na posição e no movimento dos astros, 
que ela estudara; mas, na ignorância das verdadeiras leis que regem o me-
canismo do universo, os astros eram, para o vulgo, seres misteriosos aos 
quais a superstição atribuía uma inuência moral e um sentido revelador. 
Quando Galileu, Newton e Kepler tornaram conhecidas essas leis, quan-
do o telescópio rasgou o véu e mergulhou nas profundezas do espaço um 
olhar que algumas criaturas acharam indiscreto, os planetas apareceram 
como simples mundos semelhantes ao nosso e todo o castelo do maravi-
lhoso desmoronou.

O mesmo se dá com o Espiritismo, relativamente à magia e à fei-
tiçaria, que se apoiavam também na manifestação dos Espíritos, como a 
Astrologia no movimento dos astros; mas, ignorantes das leis que regem 
o mundo espiritual, a magia e a feitiçaria misturavam nessas relações espi-
rituais práticas e crenças ridículas, com as quais o moderno Espiritismo, 
fruto da experiência e da observação, acabou. Certamente, a distância que 
separa o Espiritismo da magia e da feitiçaria é maior do que a que existe 
entre a Astronomia e a Astrologia, a Química e a Alquimia. Confundi-las 
é provar que de nenhuma se sabe patavina.

20. O simples fato de poder o homem comunicar-se com os seres do 
mundo espiritual traz consequências incalculáveis da mais alta gravidade; é 
todo um mundo novo que se nos revela e que tem tanto mais importância, 
quanto a ele hão de voltar todos os homens, sem exceção.

O conhecimento de tal fato não pode deixar de acarretar, genera-
lizando-se, profunda modicação nos costumes, caráter, hábitos, assim 
como nas crenças que tão grande inuência exerceram sobre as relações 
sociais. É uma revolução completa a operar-se nas ideias, revolução tanto 
maior, tanto mais poderosa, quanto não se circunscreve a um povo, nem a 
uma casta, visto que atinge simultaneamente, pelo coração, todas as clas-
ses, todas as nacionalidades, todos os cultos.

Razão há, pois, para que o Espiritismo seja considerado a terceira das 
grandes revelações. Vejamos em que essas revelações diferem e qual o laço 
que as liga entre si.

21. Moisés, como profeta, revelou aos homens a existência de um 
Deus único, Soberano Senhor e Criador de todas as coisas; promulgou a lei 
do Sinai e lançou as bases da verdadeira fé. Como homem, foi o legislador 



Capítulo I

26

do povo pelo qual essa primitiva fé, puricando-se, havia de espalhar-se 
por sobre a Terra.

22. O Cristo, tomando da antiga lei o que é eterno e divino e rejei-
tando o que era transitório, puramente disciplinar e de concepção huma-
na, acrescentou a revelação da vida futura, de que Moisés não falara, assim 
como a das penas e recompensas que aguardam o homem depois da morte. 
(Vede: Revista espírita, de março e de setembro de 1861.)

23. A parte mais importante da revelação do Cristo, no sentido de 
fonte primária, de pedra angular de toda a sua doutrina, é o ponto de vista 
inteiramente novo sob que considera Ele a Divindade. Esta já não é o Deus 
terrível, ciumento, vingativo, de Moisés; o Deus cruel e implacável, que 
rega a terra com o sangue humano, que ordena o massacre e o extermínio 
dos povos, sem excetuar as mulheres, as crianças e os velhos, e que castiga 
aqueles que poupam as vítimas; o Deus que Jesus nos revela não é mais o 
Deus injusto, que pune um povo inteiro pela falta do seu chefe, que se vin-
ga do culpado na pessoa do inocente, que fere os lhos pelas faltas dos pais; 
mas um Deus clemente, soberanamente justo e bom, cheio de mansidão e 
misericórdia, que perdoa ao pecador arrependido e dá a cada um segundo as 
suas obras. Já não é o Deus de um único povo privilegiado, o Deus dos exér-
citos, presidindo aos combates para sustentar a sua própria causa contra o 
Deus dos outros povos; mas o Pai comum do gênero humano, que estende 
a sua proteção por sobre todos os seus lhos e os chama todos a si; já não 
é o Deus que recompensa e pune só pelos bens da Terra, que faz consistir 
a glória e a felicidade na escravidão dos povos rivais e na multiplicidade da 
progenitura, mas sim um Deus que diz aos homens: “A vossa verdadeira 
pátria não é neste mundo, mas no reino celestial, lá onde os humildes de 
coração serão elevados e os orgulhosos serão humilhados.” Já não é o Deus 
que faz da vingança uma virtude e ordena se retribua olho por olho, dente 
por dente; mas o Deus de misericórdia, que diz: “Perdoai as ofensas, se 
quereis ser perdoados; fazei o bem em troca do mal; não façais aos outros o 
que não quereis vos façam.” Já não é o Deus mesquinho e meticuloso, que 
impõe, sob as mais rigorosas penas, o modo como quer ser adorado, que se 
ofende pela inobservância de uma fórmula; mas o Deus grande, que vê o 
pensamento e que se não honra com a forma. Enm, já não é o Deus que 
quer ser temido, mas o Deus que quer ser amado.



Caráter da revelação espírita

27

24. Sendo Deus o eixo de todas as crenças religiosas e o objetivo de 
todos os cultos, o caráter de todas as religiões é conforme à ideia que elas dão 
de Deus. As religiões que fazem de Deus um ser vingativo e cruel julgam 
honrá-lo com atos de crueldade, com fogueiras e torturas; as que têm um 
Deus parcial e cioso são intolerantes e mais ou menos meticulosas na for-
ma, por crerem-no mais ou menos contaminado das fraquezas e ninharias 
humanas.

25. Toda a doutrina do Cristo se funda no caráter que Ele atribui 
à Divindade. Com um Deus imparcial, soberanamente justo, bom e mi-
sericordioso, Ele fez do amor de Deus e da caridade para com o próximo 
a condição indeclinável da salvação, dizendo: Amai a Deus sobre todas as 
coisas e o vosso próximo como a vós mesmos; nisto estão toda a lei e os profetas; 
não existe outra lei. Sobre esta crença, assentou Ele o princípio da igualdade 
dos homens perante Deus e o da fraternidade universal. Mas era possível 
amar o Deus de Moisés? Não; só se podia temê-lo.

A revelação dos verdadeiros atributos da Divindade, de par com a da 
imortalidade da alma e da vida futura, modicava profundamente as rela-
ções mútuas dos homens, impunha-lhes novas obrigações, fazia-os encarar 
a vida presente sob outro aspecto e tinha, por isso mesmo, de reagir contra 
os costumes e as relações sociais. 

É esse incontestavelmente, por suas consequências, o ponto capital 
da revelação do Cristo, cuja importância não foi compreendida suciente-
mente e, contrista dizê-lo, é também o ponto de que mais a  humanidade se 
tem afastado, que mais há desconhecido na interpretação dos seus ensinos.

26. Entretanto, o Cristo acrescenta: “Muitas das coisas que vos 
digo ainda não as compreendeis e muitas outras teria a dizer, que não 
compreenderíeis; por isso é que vos falo por parábolas; mais tarde, po-
rém, enviar-vos-ei o Consolador, o Espírito de Verdade, que restabelecerá 
todas as coisas e vo-las explicará todas.” (JOÃO, 14 e 16; MATEUS, 17.)

Se o Cristo não disse tudo quanto poderia dizer, é que julgou con-
veniente deixar certas verdades na sombra, até que os homens chegassem 
ao estado de compreendê-las. Como Ele próprio o confessou, seu ensino 
era incompleto, pois anunciava a vinda daquele que o completaria; previra, 
pois, que suas palavras não seriam bem interpretadas, e que os homens se 
desviariam do seu ensino; em suma, que desfariam o que Ele fez, uma vez 



Capítulo I

28

que todas as coisas hão de ser restabelecidas: ora, só se restabelece aquilo 
que foi desfeito.

27. Por que chama Ele ao novo messias Consolador? Este nome, 
signicativo e sem ambiguidade, encerra toda uma revelação. Assim, Ele 
previra que os homens teriam necessidade de consolações, o que implica a 
insuciência daquelas que eles achariam na crença que iam fundar. Talvez 
nunca o Cristo fosse tão claro, tão explícito, como nestas últimas palavras, 
às quais poucas pessoas deram atenção bastante, provavelmente porque 
evitaram esclarecê-las e aprofundar-lhes o sentido profético.

28. Se o Cristo não pôde desenvolver o seu ensino de maneira com-
pleta, é que faltavam aos homens conhecimentos que eles só podiam ad-
quirir com o tempo e sem os quais não o compreenderiam; há muitas coi-
sas que teriam parecido absurdas no estado dos conhecimentos de então. 
Completar o seu ensino deve entender-se no sentido de explicar e desenvol-
ver, não no de ajuntar-lhe verdades novas, porque tudo nele se encontra 
em estado de gérmen, faltando-lhe só a chave para se apreender o sentido 
das palavras.

29. Mas quem toma a liberdade de interpretar as Escrituras Sagra-
das? Quem tem esse direito? Quem possui as necessárias luzes, senão os 
teólogos? Quem o ousa? Primeiro, a Ciência, que a ninguém pede per-
missão para dar a conhecer as leis da natureza e que salta sobre os erros e 
os preconceitos. — Quem tem esse direito? Neste século4 de emancipação 
intelectual e de liberdade de consciência, o direito de exame pertence a to-
dos e as Escrituras não são mais a arca santa5 na qual ninguém se atreveria 
a tocar com a ponta do dedo, sem correr o risco de ser fulminado. Quanto 
às luzes especiais, necessárias, sem contestar as dos teólogos, por mais escla-
recidos que fossem os da Idade Média, e, em particular, os Pais da Igreja, 
eles, contudo, não o eram bastante para não condenarem como heresia o 
movimento da Terra e a crença nos antípodas. Mesmo sem ir tão longe, os 
teólogos dos nossos dias não lançaram anátema à teoria dos períodos de 
formação da Terra?

Os homens só puderam explicar as Escrituras com o auxílio do que 
sabiam, das noções falsas ou incompletas que tinham sobre as leis da na-
tureza, mais tarde reveladas pela Ciência. Eis por que os próprios teólogos, 

4 N.E.: Refere-se ao século XIX.
5 N.E.: Arca da aliança, onde os hebreus guardavam as tábuas da lei a mando de Moisés.



Caráter da revelação espírita

29

de muito boa-fé, se enganaram sobre o sentido de certas palavras e fatos 
do Evangelho. Querendo a todo custo encontrar nele a conrmação de 
uma ideia preconcebida, giraram sempre no mesmo círculo, sem aban-
donar o seu ponto de vista, de modo que só viam o que queriam ver. Por 
muito instruídos que fossem, os teólogos não podiam compreender causas 
dependentes de leis que lhes eram desconhecidas.

Mas quem julgará as interpretações diversas e muitas vezes contradi-
tórias, dadas fora do campo da Teologia? O futuro, a lógica e o bom senso. 
Os homens, cada vez mais esclarecidos, à medida que novos fatos e novas 
leis se forem revelando, saberão separar da realidade os sistemas utópicos. 
Ora, as ciências tornam conhecidas algumas leis; o Espiritismo revela ou-
tras; todas são indispensáveis à inteligência dos Textos Sagrados de todas as 
religiões, desde Confúcio e Buda até o Cristianismo. Quanto à Teologia, 
essa não poderá judiciosamente alegar contradições da Ciência, visto como 
também ela nem sempre está de acordo consigo mesma.

30. O Espiritismo, partindo das próprias palavras do Cristo, como 
este partiu das de Moisés, é consequência direta da sua Doutrina. À ideia 
vaga da vida futura, acrescenta a revelação da existência do mundo invisível 
que nos rodeia e povoa o espaço, e com isso precisa a crença, dá-lhe um 
corpo, uma consistência, uma realidade à ideia. Dene os laços que unem 
a alma ao corpo e levanta o véu que ocultava aos homens os mistérios do 
nascimento e da morte. Pelo Espiritismo, o homem sabe donde vem, para 
onde vai, por que está na Terra, por que sofre temporariamente e vê por 
toda parte a Justiça de Deus. Sabe que a alma progride incessantemente, 
através de uma série de existências sucessivas, até atingir o grau de perfei-
ção que a aproxima de Deus. Sabe que todas as almas, tendo um mesmo 
ponto de origem, são criadas iguais, com idêntica aptidão para progredir, 
em virtude do seu livre-arbítrio; que todas são da mesma essência e que 
não há entre elas diferença, senão quanto ao progresso realizado; que  todas 
têm o mesmo destino e alcançarão a mesma meta, mais ou menos rapida-
mente, pelo trabalho e boa vontade.

Sabe que não há criaturas deserdadas, nem mais favorecidas umas 
do que outras; que Deus a nenhuma criou privilegiada e dispensada do 
trabalho imposto às outras para progredirem; que não há seres perpetua-
mente votados ao mal e ao sofrimento; que os que se designam pelo nome 
de demônios são Espíritos ainda atrasados e imperfeitos, que praticam o 



Capítulo I

30

mal no Espaço, como o praticavam na Terra, mas que se adiantarão e 
 aperfeiçoarão; que os anjos ou Espíritos puros não são seres à parte na 
Criação, mas Espíritos que chegaram à meta, depois de terem percorrido a 
estrada do progresso; que, por essa forma, não há criações múltiplas, nem 
 diferentes categorias entre os seres inteligentes, mas que toda a Criação 
deriva da grande lei de unidade que rege o universo e que todos os seres 
gravitam para um m comum que é a perfeição, sem que uns sejam favo-
recidos à custa de outros, visto serem todos lhos das suas próprias obras.

31. Pelas relações que hoje pode estabelecer com aqueles que deixa-
ram a Terra, possui o homem não só a prova material da existência e da 
individualidade da alma, como também compreende a solidariedade que 
liga os vivos aos mortos deste mundo e os deste mundo aos dos outros 
planetas. Conhece a situação deles no mundo dos Espíritos, acompanha-os 
em suas migrações, aprecia-lhes as alegrias e as penas; sabe a razão por que 
são felizes ou infelizes e a sorte que lhes está reservada, conforme o bem ou 
o mal que zeram. Essas relações iniciam o homem na vida futura, que ele 
pode observar em todas as suas fases, em todas as suas peripécias; o futuro 
já não é uma vaga esperança: é um fato positivo, uma certeza matemática. 
Desde então, a morte nada mais tem de aterrador, por lhe ser a libertação, 
a porta da verdadeira vida.

32. Pelo estudo da situação dos Espíritos, o homem sabe que a feli-
cidade e a desdita, na vida espiritual, são inerentes ao grau de perfeição e 
de imperfeição; que cada qual sofre as consequências diretas e naturais de 
suas faltas, ou, por outra, que é punido no que pecou; que essas consequ-
ências duram tanto quanto a causa que as produziu; que, por conseguinte, 
o culpado sofreria eternamente se persistisse no mal, mas que o sofrimento 
cessa com o arrependimento e a reparação; ora, como depende de cada um 
o seu aperfeiçoamento, todos podem, em virtude do livre-arbítrio, prolon-
gar ou abreviar seus sofrimentos, como o doente sofre, pelos seus excessos, 
enquanto não lhes põe termo.

33. Se a razão repele, como incompatível com a bondade de Deus, 
a ideia das penas irremissíveis, perpétuas e absolutas, muitas vezes inigi-
das por uma única falta; a dos suplícios do inferno, que não podem ser 
minorados nem sequer pelo arrependimento mais ardente e mais sincero, 
a mesma razão se inclina diante dessa justiça distributiva e imparcial, que 



Caráter da revelação espírita

31

leva tudo em conta, que nunca fecha a porta ao arrependimento e estende 
constantemente a mão ao náufrago, em vez de o empurrar para o abismo.

34. A pluralidade das existências, cujo princípio o Cristo estabeleceu 
no Evangelho, sem todavia deni-lo como a muitos outros, é uma das 
mais importantes leis reveladas pelo Espiritismo, pois que lhe demonstra a 
 realidade e a necessidade para o progresso. Com esta lei, o homem explica 
todas as aparentes anomalias da vida humana; as diferenças de posição 
social; as mortes prematuras que, sem a reencarnação, tornariam inúteis à 
alma as existências breves; a desigualdade de aptidões intelectuais e morais, 
pela ancianidade do Espírito que mais ou menos aprendeu e progrediu, e 
traz, nascendo, o que adquiriu em suas existências anteriores (Item 5).

35. Com a doutrina da criação da alma no instante do nascimento, 
vem-se a cair no sistema das criações privilegiadas; os homens são estra-
nhos uns aos outros e nada os liga; os laços de família são puramente car-
nais; não são de nenhum modo solidários com um passado em que não 
existiam; com a doutrina do nada após a morte, todas as relações cessam 
com a vida; os seres humanos não são solidários no futuro. Pela reencar-
nação, são solidários no passado e no futuro e, como as suas relações se 
perpetuam, tanto no mundo espiritual como no corporal, a fraternidade 
tem por base as próprias leis da natureza; o bem tem um objetivo e o mal 
consequências inevitáveis.

36. Com a reencarnação, desaparecem os preconceitos de raças e 
de castas, pois o mesmo Espírito pode tornar a nascer rico ou pobre, ca-
pitalista ou proletário, chefe ou subordinado, livre ou escravo, homem ou 
mulher. De todos os argumentos invocados contra a injustiça da servidão 
e da escravidão, contra a sujeição da mulher à lei do mais forte, nenhum 
há que prime, em lógica, ao fato material da reencarnação. Se, pois, a reen-
carnação funda numa lei da natureza o princípio da fraternidade universal, 
também funda na mesma Lei o da igualdade dos direitos sociais e, por 
conseguinte, o da liberdade.6

37. Tirai ao homem o Espírito livre e independente, sobrevivente 
à matéria, e fareis dele uma simples máquina organizada, sem nalidade, 
nem responsabilidade; sem outro freio além da lei civil e própria a ser explo-
rada como um animal inteligente. Nada esperando depois da morte, nada 
obsta a que aumente os gozos do presente; se sofre, só tem a perspectiva do 

6  N.E.: Ver Nota Explicativa, p. 375.



Capítulo I

32

desespero e o nada como refúgio. Com a certeza do futuro, de encontrar 
de novo aqueles a quem amou e com o temor de tornar a ver aqueles a quem 
ofendeu, todas as suas ideias mudam. O Espiritismo, ainda que só zesse 
forrar o homem à dúvida relativamente à vida futura, teria feito mais pelo 
seu aperfeiçoamento moral do que todas as leis disciplinares, que o detêm 
algumas vezes, mas que o não transformam.

38. Sem a preexistência da alma, a doutrina do pecado original não 
seria somente inconciliável com a Justiça de Deus, que tornaria todos os 
homens responsáveis pela falta de um só, seria também um contrassen-
so, e tanto menos justicável quanto, segundo essa doutrina, a alma não 
existia na época a que se pretende fazer que a sua responsabilidade re-
monte. Com a preexistência, o homem traz, ao renascer, o gérmen das 
suas imperfeições, dos defeitos de que se não corrigiu e que se traduzem 
pelos instintos naturais e pelos pendores para tal ou tal vício. É esse o seu 
verdadeiro pecado original, cujas consequências naturalmente sofre, mas 
com a diferença capital de que sofre a pena das suas próprias faltas, e não 
das de outrem; e com a outra diferença, ao mesmo tempo consoladora, 
animadora e soberanamente equitativa, de que cada existência lhe oferece 
os meios de se redimir pela reparação e de progredir, quer despojando-se 
de alguma imperfeição, quer adquirindo novos conhecimentos e, assim, 
até que, sucientemente puricado, não necessite mais da vida corporal e 
possa viver exclusivamente a vida espiritual, eterna e bem-aventurada.

Pela mesma razão, aquele que progrediu moralmente traz, ao renas-
cer, qualidades naturais, como o que progrediu intelectualmente traz ideias 
inatas; identicado com o bem, pratica-o sem esforço, sem cálculo e, por 
assim dizer, sem pensar. Aquele que é obrigado a combater as suas más 
tendências vive ainda em luta; o primeiro já venceu, o segundo procura 
vencer. Existe, pois, a virtude original, como existe o saber original, e o 
pecado ou, antes, o vício original.

39. O Espiritismo experimental estudou as propriedades dos ui-
dos espirituais e a ação deles sobre a matéria. Demonstrou a existência 
do perispírito, suspeitado desde a antiguidade e designado por Paulo sob 
o nome de corpo espiritual, isto é, corpo uídico da alma, depois da des-
truição do corpo tangível. Sabe-se hoje que esse invólucro é inseparável da 
alma, forma um dos elementos constitutivos do ser humano, é o veículo da 
transmissão do pensamento e, durante a vida do corpo, serve de laço entre 



Caráter da revelação espírita

33

o Espírito e a matéria. O perispírito representa importantíssimo papel no 
organismo e numa multidão de afecções, que se ligam à Fisiologia, assim 
como à Psicologia.

40. O estudo das propriedades do perispírito, dos uidos espirituais 
e dos atributos siológicos da alma abre novos horizontes à Ciência e dá 
a chave de uma multidão de fenômenos incompreendidos até então, por 
falta de conhecimento da lei que os rege — fenômenos negados pelo mate-
rialismo, por se prenderem à espiritualidade, e qualicados como milagres 
ou sortilégios por outras crenças. Tais são, entre muitos, os fenômenos da 
vista dupla, da visão a distância, do sonambulismo natural e articial, dos 
efeitos psíquicos da catalepsia e da letargia, da presciência, dos pressenti-
mentos, das aparições, das transgurações, da transmissão do pensamen-
to, da fascinação, das curas instantâneas, das obsessões e possessões etc. 
Demonstrando que esses fenômenos repousam em leis naturais, como os 
fenômenos elétricos, e em que condições normais se podem reproduzir, o 
Espiritismo derroca o império do maravilhoso e do sobrenatural e, con-
seguintemente, a fonte da maior parte das superstições. Se faz se creia na 
possibilidade de certas coisas consideradas por alguns como quiméricas, 
também impede que se creia em muitas outras, das quais o Espiritismo 
demonstra a impossibilidade e a irracionalidade.

41. O Espiritismo, longe de negar ou destruir o Evangelho, vem, ao 
contrário, conrmar, explicar e desenvolver, pelas novas leis da natureza, 
que revela, tudo quanto o Cristo disse e fez; elucida os pontos obscuros 
do ensino cristão, de tal sorte que aqueles para quem eram ininteligíveis 
certas partes do Evangelho, ou pareciam inadmissíveis, as compreendem e 
admitem, sem diculdade, com o auxílio desta doutrina, veem melhor o 
seu alcance e podem distinguir entre a realidade e a alegoria; o Cristo lhes 
parece maior: já não é simplesmente um lósofo, é um Messias divino.

42. Demais, se se considerar o poder moralizador do Espiritismo, 
pela nalidade que assina a todas as ações da vida, por tornar quase tangí-
veis as consequências do bem e do mal, pela força moral, a coragem e as 
consolações que dá nas aições, mediante inalterável conança no futuro, 
pela ideia de ter cada um perto de si os seres a quem amou, a certeza de os 
rever, a possibilidade de confabular com eles; enm, pela certeza de que 
tudo quanto se fez, quanto se adquiriu em inteligência, sabedoria, mora-
lidade, até a última hora da vida, não ca perdido, que tudo aproveita ao 



Capítulo I

34

adiantamento do Espírito, reconhece-se que o Espiritismo realiza todas 
as promessas do Cristo a respeito do Consolador anunciado. Ora, como é 
o Espírito de Verdade que preside ao grande movimento da regeneração, a 
promessa da sua vinda se acha por essa forma cumprida, porque, de fato, é 
ele o verdadeiro Consolador.7

43. Se a estes resultados adicionarmos a rapidez prodigiosa da pro-
pagação do Espiritismo, apesar de tudo quanto fazem por abatê-lo, não se 
poderá negar que a sua vinda seja providencial, visto como ele triunfa de 
todas as forças e de toda a má vontade dos homens. A facilidade com que 
é aceito por grande número de pessoas, sem constrangimento, apenas pelo 
poder das ideias, prova que ele corresponde a uma necessidade, qual a de 
crer o homem em alguma coisa para encher o vácuo aberto pela increduli-
dade e que, portanto, veio no momento preciso.

44. São em grande número os aitos; não é, pois, de admirar que 
tanta gente acolha uma doutrina que consola, de preferência às que deses-
peram, porque aos deserdados, mais do que aos felizes do mundo, é que o 
Espiritismo se dirige. O doente vê chegar o médico com maior satisfação 
do que aquele que está bem de saúde; ora, os aitos são os doentes e o 
Consolador é o médico. 

Vós que combateis o Espiritismo, se quereis que o abandonemos 
para vos seguir, dai-nos mais e melhor do que ele; curai com maior se-
gurança as feridas da alma. Dai mais consolações, mais satisfações ao 
coração, esperanças mais legítimas, maiores certezas; fazei do futuro um 
quadro mais racional, mais sedutor; porém, não julgueis vencê-lo com a 

7 Nota de Allan Kardec: Muitos pais deploram a morte prematura dos lhos, para a educação deles 
zeram grandes sacrifícios, e dizem consigo mesmos que tudo foi em pura perda. À luz do Espiritis-
mo, porém, não lamentariam esses sacrifícios e estariam prontos a fazê-los, mesmo tendo a certeza 
de que veriam morrer seus lhos, porque sabem que se estes não a aproveitam na vida presente, 
essa educação servirá, primeiro que tudo, para o seu adiantamento espiritual; e, mais, que serão 
aquisições novas para outra existência e que, quando voltarem a este mundo, terão um patrimônio 
intelectual que os tornará mais aptos a adquirirem novos conhecimentos.

 Tais essas crianças que trazem, ao nascer, ideias inatas — que sabem, por assim dizer, sem que 
tenham aprendido na presente vida.

 Se os pais não têm a satisfação imediata de ver os lhos aproveitarem da educação que lhes deram, 
gozá-la-ão certamente mais tarde, quer como Espíritos, quer como homens. Talvez sejam eles de 
novo os pais desses mesmos lhos, que se apontam como afortunadamente dotados pela natureza 
e que devem as suas aptidões a uma educação precedente; assim também, se os lhos se desviam 
para o mal, pela negligência dos pais, estes podem vir a sofrer mais tarde desgostos e pesares que 
aqueles lhes suscitarão em nova existência. (O evangelho segundo o espiritismo, cap. V, item 21, 
Perda de pessoas amadas. Mortes prematuras.)



Caráter da revelação espírita

35

 perspectiva do nada, com a alternativa das chamas do inferno, ou com a 
inútil contemplação perpétua.

45. A primeira revelação teve a sua personicação em Moisés, a se-
gunda no Cristo, a terceira não a tem em indivíduo algum. As duas pri-
meiras foram individuais, a terceira foi coletiva; aí está um caráter essencial 
de grande importância. Ela é coletiva no sentido de não ser feita ou dada 
como privilégio a pessoa alguma; ninguém, por consequência, pode in-
culcar-se como seu profeta exclusivo; foi espalhada simultaneamente, por 
sobre a Terra, a milhões de pessoas, de todas as idades e condições, desde a 
mais baixa até a mais alta da escala, conforme esta predição registrada pelo 
autor dos Atos dos Apóstolos: “Nos últimos tempos, disse o Senhor, derramarei 
o meu espírito sobre toda a carne; os vossos lhos e lhas profetizarão, os man-
cebos terão visões, e os velhos, sonhos.” (ATOS, 2:17 e 18.) Ela não proveio de 
nenhum culto especial, a m de servir um dia a todos de ponto de ligação.8

46. As duas primeiras revelações, sendo fruto do ensino pessoal, 
caram forçosamente localizadas, isto é, apareceram num só ponto, em 
torno do qual a ideia se propagou pouco a pouco; mas, foram preci-
sos muitos séculos para que atingissem as extremidades do mundo, sem 
mesmo o invadirem inteiramente. A terceira tem isto de particular: não 
estando personicada em um só indivíduo, surgiu simultaneamente em 
milhares de pontos diferentes, que se tornaram centros ou focos de ir-
radiação. Multiplicando-se esses centros, seus raios se reúnem pouco a 
pouco, como os círculos formados por uma multidão de pedras lançadas 
na água, de tal sorte que, em dado tempo, acabarão por cobrir toda a 
superfície do globo.

8 Nota de Allan Kardec: O nosso papel pessoal, no grande movimento de ideias que se prepara pelo 
Espiritismo e que começa a operar-se, é o de um observador atento, que estuda os fatos para lhes 
descobrir a causa e tirar-lhes as consequências. Confrontamos todos os que nos têm sido possível 
reunir, comparamos e comentamos as instruções dadas pelos Espíritos em todos os pontos do 
globo e depois coordenamos metodicamente o conjunto; em suma, estudamos e demos ao pú-
blico o fruto das nossas indagações, sem atribuirmos aos nossos trabalhos valor maior do que o 
de uma obra losóca deduzida da observação e da experiência, sem nunca nos considerarmos 
chefe da doutrina, nem procurarmos impor as nossas ideias a quem quer que seja. Publicando-as, 
usamos de um direito comum e aqueles que as aceitaram o zeram livremente. Se essas ideias 
acharam numerosas simpatias, é porque tiveram a vantagem de corresponder às aspirações de 
avultado número de criaturas, mas disso não colhemos vaidade alguma, dado que a sua origem 
não nos pertence. O nosso maior mérito é a perseverança e a dedicação à causa que abraçamos. 
Em tudo isso, zemos o que outro qualquer poderia ter feito como nós, razão pela qual nunca tive-
mos a pretensão de nos julgarmos profeta ou messias, nem, ainda menos, de nos apresentarmos 
como tal.



Capítulo I

36

Essa uma das causas da rápida propagação da doutrina. Se ela tivesse 
surgido num só ponto, se fosse obra exclusiva de um homem, houvera 
formado seitas em torno dela; e talvez decorresse meio século sem que ela 
atingisse os limites do país onde começara, ao passo que, após dez anos, já 
estendeu raízes de um polo a outro.

47. Esta circunstância, inaudita na história das doutrinas, lhe dá for-
ça excepcional e irresistível poder de ação; de fato, se a perseguirem num 
ponto, em determinado país, será materialmente impossível que a persi-
gam em toda parte e em todos os países. Em contraposição a um lugar 
onde lhe embaracem a marcha, haverá mil outros em que orescerá. Ainda 
mais: se a ferirem num indivíduo, não poderão feri-la nos Espíritos, que 
são a fonte donde ela promana. Ora, como os Espíritos estão em toda parte 
e existirão sempre, se, por um acaso impossível, conseguissem sufocar a 
Doutrina Espírita em todo o globo, ela reapareceria pouco tempo depois, 
porque repousa sobre um fato que está na natureza e não se podem suprimir 
as leis da natureza. Eis aí o de que se devem persuadir aqueles que sonham 
com o aniquilamento do Espiritismo. (Revista espírita, fevereiro de 1865:   
Perpetuidade do Espiritismo.)

48. Entretanto, disseminados os centros, poderiam ainda permane-
cer por muito tempo isolados uns dos outros, connados como estão al-
guns em países longínquos. Faltava entre eles uma ligação, que os pusesse 
em comunhão de ideias com seus irmãos em crença, informando-os do 
que se fazia algures. Esse traço de união, que na antiguidade teria faltado 
ao Espiritismo, hoje existe nas publicações que vão a toda parte, conden-
sando, sob uma forma única, concisa e metódica, o ensino dado universal-
mente sob formas múltiplas e nas diversas línguas.9

49. As duas primeiras revelações só podiam resultar de um ensino 
direto; como os homens não estivessem ainda bastante adiantados a m de 
concorrerem para a sua elaboração, elas tinham que ser impostas pela fé, 
sob a autoridade da palavra do Mestre.

Contudo, notam-se entre as duas bem sensível diferença, devida ao 
progresso dos costumes e das ideias, se bem que feitas ao mesmo povo e no 
mesmo meio, mas com dezoito séculos de intervalo. A doutrina de Moisés 
é absoluta, despótica; não admite discussão e se impõe ao povo pela força. 

9 N.E.: Assim compreendendo, a Federação Espírita Brasileira passou a publicar obras espíritas na língua 
internacional — o Esperanto.



Caráter da revelação espírita

37

A de Jesus é essencialmente conselheira; é livremente aceita e só se impõe 
pela persuasão; foi controvertida desde o tempo do seu fundador, que não 
desdenhava de discutir com os seus adversários.

50. A terceira revelação, vinda numa época de emancipação e ma-
dureza intelectual, em que a inteligência, já desenvolvida, não se resigna 
a representar papel passivo; em que o homem nada aceita às cegas, mas 
quer ver aonde o conduzem, quer saber o porquê e o como de cada coisa 
— tinha ela que ser ao mesmo tempo o produto de um ensino e o fruto 
do trabalho, da pesquisa e do livre-exame. Os Espíritos não ensinam senão 
justamente o que é mister para guiar o homem no caminho da verdade, mas 
abstêm-se de revelar o que ele homem pode descobrir por si mesmo, deixan-
do-lhe o cuidado de discutir, vericar e submeter tudo ao  cadinho da 
 razão, deixando mesmo, muitas vezes, que adquira experiência à sua cus-
ta. Fornecem-lhe o princípio, os materiais; cabe ao homem  aproveitá-los 
e pô-los em prática (Item 15).

51. Tendo sido os elementos da revelação espírita ministrados simul-
taneamente em muitos pontos, a homens de todas as condições sociais e de 
diversos graus de instrução, é claro que as observações não podiam ser feitas 
em toda parte com o mesmo resultado; que as consequências a tirar, a de-
dução das leis que regem esta ordem de fenômenos, em suma, a conclusão 
sobre que haviam de rmar-se as ideias não podiam sair senão do conjunto 
e da correlação dos fatos. Ora, cada centro isolado, circunscrito dentro de 
um círculo restrito, não vendo as mais das vezes senão uma ordem particu-
lar de fatos, não raro contraditórios na  aparência,  geralmente provindos de 
uma mesma categoria de Espíritos e, ao demais, embaraçados por inuên-
cias locais e pelo espírito de partido, se achava na impossibilidade material 
de abranger tudo o que ocorre e, por isso mesmo, incapaz de conjugar as 
observações isoladas a um princípio comum. Apreciando cada qual os fatos 
sob o ponto de vista dos seus conhecimentos e crenças anteriores, ou da 
opinião particular dos Espíritos que se manifestassem, bem cedo teriam sur-
gido tantas teorias e sistemas, quantos fossem os centros, todos incompletos 
por falta de elementos de comparação e exame. Numa palavra, cada qual se 
teria imobilizado na sua revelação parcial, julgando possuir toda a verdade, 
ignorando que em cem outros lugares se obtinha mais ou melhor.

52. Além disso, convém notar que em parte alguma o ensino es-
pírita foi dado integralmente; ele diz respeito a tão grande número de 



Capítulo I

38

 observações, a assuntos tão diferentes, exigindo conhecimentos e aptidões 
mediúnicas especiais, que impossível era acharem-se reunidas num mesmo 
ponto todas as condições necessárias. Tendo o ensino que ser coletivo e não 
individual, os Espíritos dividiram o trabalho, disseminando os assuntos de 
estudo e observação como, em algumas fábricas, a confecção de cada parte 
de um mesmo objeto é repartida por diversos operários.

A revelação fez-se assim parcialmente em diversos lugares e por uma 
multidão de intermediários e é dessa maneira que ela prossegue ainda, pois 
que nem tudo foi revelado. Cada centro encontra nos outros centros o 
complemento do que obtém, e foi o conjunto, a coordenação de todos os 
ensinos parciais que constituíram a Doutrina Espírita.

Era, pois, necessário grupar os fatos espalhados, para se lhes apreen-
der a correlação, reunir os documentos diversos, as instruções dadas pelos 
Espíritos sobre todos os pontos e sobre todos os assuntos, para as com-
parar, analisar, estudar-lhes as analogias e as diferenças. Vindo as comu-
nicações de Espíritos de todas as ordens, mais ou menos  esclarecidos, era 
preciso apreciar o grau de conança que a razão permitia conceder-lhes, 
distinguir as ideias sistemáticas individuais ou isoladas das que tinham a 
sanção do ensino geral dos Espíritos; as utopias, das ideias práticas; afastar 
as que eram notoriamente desmentidas pelos dados da ciência positiva e da 
lógica, utilizar igualmente os erros, as informações fornecidas pelos Espí-
ritos, mesmo os da mais baixa categoria, para  conhecimento do estado do 
mundo invisível e formar com isso um todo homogêneo.

Era preciso, numa palavra, um centro de elaboração, independente 
de qualquer ideia preconcebida, de todo preconceito de seita, resolvido a 
aceitar a verdade tornada evidente, embora contrária às opiniões pessoais. 
Este centro se formou por si mesmo, pela força das coisas e sem desígnio 
premeditado.10

10 Nota de Allan Kardec: O livro dos espíritos, a primeira obra que levou o Espiritismo a ser considerado 
de um ponto de vista losóco, pela dedução das consequências morais dos fatos; que considerou 
todas as partes da Doutrina, tocando nas questões mais importantes que ela suscita, foi, desde o  seu 
aparecimento, o ponto de união para o qual convergiram espontaneamente os trabalhos individuais. 
É notório que da publicação desse livro data a era do Espiritismo losóco, que até então era conser-
vado no domínio das experiências curiosas. Se esse livro conquistou as simpatias da maioria é que 
exprimia os sentimentos dela, correspondia às suas aspirações e encerrava também a conrmação e 
a explicação racional do que cada um obtinha em particular. Se ele estivesse em desacordo com o 
ensino geral dos Espíritos, teria caído no descrédito e no esquecimento. Ora, qual foi aquele ponto de 
convergência? Decerto não foi o homem, que nada vale por si mesmo, que morre e desaparece; mas, 
a ideia, que não fenece quando emanada de uma fonte superior ao homem. 



Caráter da revelação espírita

39

53. De todas essas coisas, originou-se dupla corrente de ideias: umas, 
dirigindo-se das extremidades para o centro; as outras, encaminhando-se 
do centro para a circunferência. Desse modo, a  doutrina  caminhou rapida-
mente para a unidade, malgrado a diversidade das fontes donde promanou; 
os sistemas divergentes ruíram pouco a pouco, devido ao isolamento em 
que caram, diante da ascensão da opinião da maioria, na qual não encon-
traram repercussão simpática. Desde então, uma comunhão de ideias se 
estabeleceu entre os diversos centros parciais. Falando a mesma linguagem 
espiritual, eles se entendem e estimam, de um extremo a outro do mundo.

Sentiram-se assim mais fortes os espíritas, lutaram com mais cora-
gem, caminharam com passo mais rme, desde que não mais se viram 
isolados, desde que perceberam um ponto de apoio, um laço a prendê-los à 
grande família. Não mais lhes pareceram singulares, anormais, nem contra-
ditórios os fenômenos que presenciavam, desde que puderam  conjugá-los 
a leis gerais de harmonia, perceber num piscar de olhos toda a obra e des-
cobrir um m grandioso e humanitário em todo o conjunto.11

Essa espontânea concentração de forças dispersas deu lugar a uma amplíssima correspondência, 
monumento único no mundo, quadro vivo da verdadeira história do Espiritismo moderno, em que 
se reetem ao mesmo tempo os trabalhos parciais, os sentimentos múltiplos nascidos da Doutrina, 
dos resultados morais, das dedicações, dos desfalecimentos — arquivos preciosos para a posteri-
dade, que poderá julgar os homens e as coisas por meio de documentos autênticos. Em presença 
desses testemunhos irrecusáveis, a que se reduzirão, com o tempo, todas as falsas alegações, as 
difamações da inveja e do ciúme?

11 Nota de Allan Kardec: Signicativo testemunho, tão notável quão tocante, dessa comunhão de ideias 
que se estabeleceu entre os espíritas, pela conformidade de suas crenças, são os pedidos de preces 
que nos chegam dos mais distantes países, desde o Peru até as extremidades da Ásia, feitos por pes-
soas de religiões e nacionalidades diversas e as quais nunca vimos. Não é isso um prelúdio da grande 
unicação que se prepara? Não é a prova de que por toda parte o Espiritismo lança raízes fortes?

Digno de nota é que, de todos os grupos que se têm formado com a intenção premeditada de cindir, 
proclamando princípios divergentes, e de tantos outros que, apoiando-se em razões de amor-pró-
prio ou de outras quaisquer, para não parecer que se submetem à lei comum, e por considerarem-se 
fortes o bastante para caminhar sozinhos, julgando-se possuidores de luzes sucientes para pres-
cindirem de conselhos, nenhum chegou a constituir uma ideia que fosse preponderante e viável. 
Todos se extinguiram e/ou vegetaram na sombra. Nem de outro modo poderia ser, dado que, para 
se exalçarem, em vez de se esforçarem por proporcionar maior soma de satisfações, esses grupos 
discordantes rejeitavam princípios da Doutrina, precisamente os mais atraentes há nela: o que de 
mais consolador, de encorajador e de mais racional ela contém. Se tivessem compreendido a força 
dos elementos morais que lhe constituíram a unidade, não se teriam embalado com ilusões quimé-
ricas. Ao contrário, tomando como se fosse o universo o pequeno círculo que constituíam, não viram 
nos seus novos adeptos mais do que uma camarilha facilmente derrubável por outra contrária. Era 
equivocar-se de modo singular no tocante aos caracteres essenciais da Doutrina Espírita, e seme-
lhante erro só decepções podia acarretar. Em lugar de romperem a unidade, quebraram o único laço 
que lhes podia dar força e vida. (Veja-se: Revista espírita, abril de 1866: O Espiritismo sem os Espíritos, 
O Espiritismo independente.)



Capítulo I

40

Mas como se há de saber se um princípio é ensinado por toda par-
te, ou se apenas exprime uma opinião pessoal? Não estando os grupos 
isolados em condições de saber o que se dizia alhures, necessário se fazia 
que um centro reunisse todas as instruções, para proceder a uma espécie 
de apuro das vozes e transmitir a todos a opinião da maioria.12

54. Nenhuma ciência existe que haja saído prontinha do cérebro 
de um homem. Todas, sem exceção, são fruto de observações sucessivas, 
apoiadas em observações precedentes, como sobre um ponto conhecido 
para chegar ao desconhecido. Foi assim que os Espíritos procederam com 
relação ao Espiritismo, daí o ser gradativo o ensino que ministram, pois 
eles não enfrentam as questões, senão à medida que os princípios sobre 
que hajam de apoiar-se estejam sucientemente elaborados e amadureci-
da a opinião para os assimilar. É mesmo de notar-se que, de todas as vezes 
que os centros particulares têm querido tratar de questões prematuras, 
não obtiveram mais do que respostas contraditórias, nada concludentes. 
Quando, ao contrário, chega o momento oportuno, o ensino se genera-
liza e se unica na quase universalidade dos centros.

Há, todavia, capital diferença entre a marcha do Espiritismo e a 
das ciências; a de que estas não atingiram o ponto que alcançaram, senão 
após longos intervalos, ao passo que alguns anos bastaram ao Espiri-
tismo, quando não a galgar o ponto culminante, pelo menos a reco-
lher uma soma de observações bem grande para formar uma doutrina. 
Decorre esse fato de ser inumerável a multidão de Espíritos que, por 
vontade de Deus, se manifestaram simultaneamente, trazendo cada um 
o contingente de seus conhecimentos. Resultou daí que todas as partes 
da Doutrina, em vez de serem elaboradas sucessivamente durante vários 
séculos, o foram quase ao mesmo tempo, em alguns anos apenas, e que 
bastou reuni-las para que estruturassem um todo.

Quis Deus fosse assim, primeiro, para que o edifício mais rapi-
damente chegasse à conclusão; em seguida, para que se pudesse, por 
meio da comparação, conseguir uma vericação, a bem dizer imediata e 

12 Nota de Allan Kardec: Esse o objeto das nossas publicações, que se podem considerar o resulta-
do de um trabalho de despojamento e renúncia. Nelas, todas as opiniões são discutidas, mas as 
questões não são apresentadas em forma de princípios, somente depois de haverem recebido a 
consagração de todas as comprovações, as quais lhes podem imprimir força de lei e permitir ar-
mações. Eis por que não preconizamos levianamente nenhuma teoria e é nisso exatamente que a 
doutrina, decorrendo do ensino geral, não representa de modo algum o produto de um sistema 
preconcebido. É isso que constitui a sua força e lhe garante o futuro.



Caráter da revelação espírita

41

 permanente, da universalidade do ensino, pois nenhuma de suas partes 
tem valor, nem autoridade, a não ser pela sua conexão com o conjunto, 
devendo todas harmonizar-se, achando cada uma o devido lugar e vindo 
cada um na hora oportuna.

Não conando a um único Espírito o encargo de promulgar a dou-
trina, quis Deus, também, que, assim o mais pequenino, como o maior, 
tanto entre os Espíritos, quanto entre os homens, trouxesse sua pedra 
para o edifício, a m de estabelecer entre eles um laço de solidariedade 
cooperativa, que faltou a todas as doutrinas decorrentes de um tronco 
único.

Por outro lado, dispondo todo Espírito, como todo homem, 
apenas de limitada soma de conhecimentos, não estavam eles aptos, 
 individualmente, a tratar ex professo13 das inúmeras questões que o Espi-
ritismo abrange. Essa ainda uma razão por que, em cumprimento dos de-
sígnios do Criador, não podia a doutrina ser obra nem de um só Espírito, 
nem de um só médium. Tinha que emergir da coletividade dos trabalhos, 
comprovados uns pelos outros.14

55. Um último caráter da revelação espírita, a ressaltar das condi-
ções mesmas em que ela se produz, é que, apoiando-se em fatos, a Dou-
trina tem que ser, e não pode deixar de ser, essencialmente progressiva, 
como todas as ciências de observação. Pela sua substância, alia-se à Ciên-
cia que, sendo a exposição das leis da natureza, com relação a certa ordem 
de fatos, não pode ser contrária às Leis de Deus, autor daquelas Leis. As 
descobertas que a Ciência realiza, longe de o rebaixarem, gloricam a Deus; 
unicamente destroem o que os homens edicaram sobre as falsas ideias que 
formaram de Deus.

O Espiritismo, pois, estabelece como princípio absoluto somente 
o que se acha evidentemente demonstrado, ou o que ressalta logicamente 
da observação. Entendendo-se com todos os ramos da economia social, 
aos quais dá o apoio das suas próprias descobertas, assimilará sempre 
todas as doutrinas progressivas, de qualquer ordem que sejam, desde que 
 hajam assumido o estado de verdades práticas e abandonado o domínio 
da utopia, sem o que o Espiritismo se suicidaria. Deixando de ser o que 
13 N.E.: Locução latina que signica como professor; magistralmente; com verdadeiro conhecimento de 

causa. 
14 Nota de Allan Kardec: Veja-se, em O evangelho segundo o espiritismo, Introdução, item II, e Revista 

espírita, de abril de 1864: Autoridade da Doutrina Espírita. Controle universal do ensino dos Espíritos.



Capítulo I

42

é, mentiria à sua origem e ao seu m providencial. Caminhando de par 
com o  progresso, o Espiritismo jamais será ultrapassado, porque, se novas des-
cobertas lhe  demonstrassem estar em erro acerca de um ponto qualquer, ele 
se modicaria nesse ponto. Se uma verdade nova se revelar, ele a aceitará.15

56. Qual a utilidade da doutrina moral dos Espíritos, uma vez que 
não difere da do Cristo? Precisa o homem de uma revelação? Não pode 
achar em si próprio tudo o que lhe é necessário para conduzir-se?

Do ponto de vista moral, é fora de dúvida que Deus outorgou 
ao homem um guia, dando-lhe a consciência, que lhe diz: “Não faças a 
outrem o que não quererias te zessem.” A moral natural está positiva-
mente inscrita no coração dos homens; porém, sabem todos lê-la nesse 
livro? Nunca lhe desprezaram os sábios preceitos? Que zeram da moral 
do Cristo? Como a praticam aqueles mesmos que a ensinam? Não se 
tornou ela letra morta, ou bela teoria, boa para os outros, e não para si? 
Reprovareis que um pai repita a seus lhos dez vezes, cem vezes as mes-
mas instruções, desde que eles não as sigam? Por que haveria Deus de 
fazer menos do que um pai de família? Por que não enviaria, de tempos a 
tempos, mensageiros especiais aos homens, para lhes lembrar os deveres 
e reconduzi-los ao bom caminho, quando deste se afastam; para abrir os 
olhos da inteligência aos que os trazem fechados, assim como os homens 
mais adiantados enviam missionários aos selvagens e aos bárbaros?

A moral que os Espíritos ensinam é a do Cristo, pela razão de 
que não há outra melhor. Mas, então, de que serve o ensino oferecido 
por eles, se apenas repisam o que já sabemos? Outro tanto se poderia 
dizer da moral do Cristo, que já era ensinada por Sócrates e Platão qui-
nhentos anos antes e em termos quase idênticos. O mesmo se poderia 
dizer também das de todos os moralistas, que nada mais fazem do que 
repetir a mesma moral em todos os tons e sob todas as formas. Pois bem! 
os Espíritos vêm, muito simplesmente, aumentar o número dos moralistas, 
com a diferença de que, manifestando-se por toda parte, tanto se fazem 

15 Nota de Allan Kardec: Diante de declarações tão nítidas e tão categóricas, quais as que se contêm 
neste capítulo, caem por terra todas as alegações de tendências ao absolutismo e à autocracia dos 
princípios, bem como todas as falsas assimilações que algumas pessoas prevenidas ou mal infor-
madas emprestam à Doutrina. Não são novas, aliás, estas declarações; temo-las repetido muitíssi-
mas vezes nos nossos escritos, para que nenhuma dúvida persista a tal respeito. Elas, ao demais, 
assinalam o verdadeiro papel que nos cabe, único que ambicionamos: o de mero trabalhador.



Caráter da revelação espírita

43

ouvir na choupana, como no palácio, assim pelos ignorantes, como pelos 
 instruídos.

O que o ensino dos Espíritos acrescenta à moral do Cristo é o 
conhecimento dos princípios que regem as relações entre os mortos e os 
vivos, princípios que completam as noções vagas que se tinham da alma, 
de seu passado e de seu futuro, dando por sanção à doutrina cristã as pró-
prias leis da natureza. Com o auxílio das novas luzes que o Espiritismo e 
os Espíritos espargem, o homem compreende a solidariedade que o liga 
a todos os seres; a caridade e a fraternidade se tornam uma necessidade 
social; ele faz por convicção o que fazia unicamente por dever, e o faz 
melhor.

Somente quando praticarem a moral do Cristo, poderão os ho-
mens dizer que não mais precisam de moralistas encarnados ou desencar-
nados. Deus, então, não mais lhos enviará.

57. Uma das questões mais importantes, entre as propostas no co-
meço deste capítulo, é a seguinte: Que autoridade tem a revelação espíri-
ta, uma vez que emana de seres de limitadas luzes e que não são infalíveis?

A objeção seria ponderosa, se essa revelação consistisse apenas no 
ensino dos Espíritos, se deles exclusivamente a devêssemos receber e hou-
véssemos de aceitá-la de olhos fechados. Ela perde, porém, todo valor, 
desde que o homem concorra para a revelação com o seu raciocínio e 
o seu julgamento; desde que os Espíritos se limitam a pôr o homem no 
caminho das deduções, que ele pode tirar da observação dos fatos. Ora, 
as manifestações, nas suas inumeráveis modalidades, são fatos; o homem 
as estuda para lhes deduzir a lei que as rege, auxiliado nesse trabalho por 
Espíritos de todas as categorias, que são mais colaboradores do que revela-
dores, no sentido usual do termo. Ele lhes submete os dizeres ao controle 
da lógica e do bom senso: desta maneira o homem se benecia dos co-
nhecimentos especiais de que os Espíritos dispõem pela posição em que 
se acham, sem abdicar do uso da própria razão.

Sendo os Espíritos as almas dos homens, comunicando-nos com 
eles não saímos da condição de humanidade, circunstância capital a con-
siderar-se. Os homens de gênio, que foram condutores da humanidade, 
vieram do mundo dos Espíritos e para lá voltaram ao deixar a Terra. Dado 
que os Espíritos podem comunicar-se com os homens, esses mesmos gê-
nios podem dar-lhes instruções sob a forma espiritual, como o zeram 



Capítulo I

44

sob a forma corpórea. Podem instruir-nos, depois de terem  morrido, tal 
qual faziam quando vivos; apenas são invisíveis, em vez de serem visíveis, 
essa a única diferença. Não devem ser menores do que eram a experiência 
e o  saber que possuem e, se a palavra deles, como homens, tinha autori-
dade, ela não pode ter diminuído, somente por estarem no mundo dos 
Espíritos.

58. Mas nem só os Espíritos superiores se manifestam; fazem-no 
igualmente os de todas as categorias e preciso era que assim acontecesse, 
para nos iniciarmos no que respeita ao verdadeiro caráter do mundo espi-
ritual, apresentando-se-nos este por todas as suas faces. Daí resulta serem 
mais íntimas as relações entre o mundo visível e o mundo invisível e mais 
evidente a conexidade entre os dois. Vemos assim mais claramente donde 
procedemos e para onde iremos. Esse o objetivo essencial das manifesta-
ções. Todos os Espíritos, pois, qualquer que seja o grau de elevação em 
que se encontrem, alguma coisa nos ensinam; cabe-nos, porém, a nós, 
visto que eles são mais ou menos esclarecidos, discernir o que há de bom 
ou de mau no que nos digam e tirar, do ensino que nos deem, o proveito 
possível. Ora, todos, quaisquer que sejam, nos podem ensinar ou revelar 
coisas que ignoramos e que sem eles nunca saberíamos.

59. Os grandes Espíritos encarnados são, sem contradita, indivi-
dualidades poderosas, mas de ação restrita e lenta a propagação de seus 
ensinamentos. Viesse um só dentre eles, embora fosse Elias ou Moisés, 
Sócrates ou Platão, revelar, nos tempos modernos, aos homens, as condi-
ções do mundo espiritual, quem provaria a veracidade das suas asserções, 
nesta época de ceticismo? Não o tomariam por sonhador ou utopista? 
Mesmo que fosse verdade absoluta o que dissesse, séculos se escoariam 
antes que as massas humanas lhe aceitassem as ideias. Deus, em sua sabe-
doria, não quis que assim acontecesse; quis que o ensino fosse dado pelos 
próprios Espíritos, não por encarnados, a m de que aqueles convences-
sem da sua existência a estes últimos e quis que isso ocorresse por toda a 
Terra simultaneamente, quer para que o ensino se propagasse com maior 
rapidez, quer para que, coincidindo em toda parte, constituísse uma pro-
va da verdade, tendo assim cada um o meio de convencer-se a si próprio.

60. Os Espíritos não se manifestam para libertar do estudo e das 
pesquisas o homem, nem para lhe transmitir uma ciência pronta. Com 
relação ao que o homem pode achar por si mesmo, eles o  deixam  entregue 



Caráter da revelação espírita

45

às suas próprias forças. Isso sabem-no hoje perfeitamente os  espíritas. 
De há muito, a experiência há demonstrado ser errôneo atribuir-se aos 
Espíritos todo o saber e toda a sabedoria, e que bastaria dirigir-se ao 
primeiro Espírito que se apresente para conhecer todas as coisas.  Saídos 
da  humanidade, os Espíritos constituem uma de suas faces. Assim como 
na Terra, entre eles há os superiores e os vulgares; muitos deles, pois, 
 cientíca e  losocamente, sabem menos do que certos homens; eles di-
zem o que sabem, nem mais, nem menos. Do mesmo modo ocorre com 
os homens, os Espíritos mais adiantados podem instruir-nos sobre maior 
porção de coisas, dar-nos opiniões mais judiciosas, do que os atrasados. 
Pedir o homem conselhos aos Espíritos não é entrar em entendimento com 
potências sobrenaturais; é tratar com seus iguais, com aqueles mesmos a quem 
ele se dirigiria neste mundo físico; a seus parentes, seus amigos, ou a indiví-
duos mais esclarecidos do que ele. Disto é que importa se convençam todos 
e é o que ignoram os que, não tendo estudado o Espiritismo, fazem ideia 
completamente falsa da natureza do mundo dos Espíritos e das relações 
com o além-túmulo.

61. Qual, então, a utilidade dessas manifestações, ou, se o prefe-
rirem, dessa revelação, uma vez que os Espíritos não sabem mais do que 
nós, ou não nos dizem tudo o que sabem? 

Primeiramente, como já o declaramos, eles se abstêm de nos dar 
o que podemos adquirir pelo trabalho; em segundo lugar, há coisas cuja 
revelação não lhes é permitida, porque o grau do nosso adiantamento 
não as comporta. Afora isto, as condições da nova existência em que se 
acham lhes dilatam o círculo das percepções: os Espíritos veem o que não 
viam quando estavam na Terra; libertos dos entraves da matéria e dos 
cuidados da vida corpórea, julgam as coisas de um ponto de vista mais 
elevado e, portanto, mais são; a sua perspicácia abrange mais vasto hori-
zonte; compreendem seus erros, reticam suas ideias e se desembaraçam 
dos prejuízos humanos.

É nisto que consiste a superioridade dos Espíritos com relação à 
humanidade corpórea e daí vem a possibilidade de serem seus conselhos, 
segundo o grau de adiantamento que alcançaram, mais judiciosos e de-
sinteressados do que os dos encarnados. O meio em que se encontram 
lhes permite, ademais, iniciar-nos nas coisas, que ignoramos, relativas à 
vida futura e que não podemos aprender no meio em que estamos. Até o 



Capítulo I

46

presente, o homem apenas formulara hipóteses sobre o seu porvir; tal a 
razão por que suas crenças a esse respeito se fracionaram em tão numero-
sos e divergentes sistemas, desde o niilismo até as concepções fantásticas 
do inferno e do paraíso. Hoje, são as testemunhas oculares, os próprios 
 atores da vida de além-túmulo que nos vêm dizer o que é essa vida, o que 
só eles o podiam fazer. Suas manifestações, conseguintemente, serviram 
para dar-nos a conhecer o mundo invisível que nos rodeia e do qual nem 
suspeitávamos e só esse conhecimento seria de capital importância, su-
pondo que nada mais pudessem os Espíritos ensinar-nos.

Se fordes a um país que ainda não conheçais, recusareis as informa-
ções que vos dê o mais humilde campônio que encontrardes? Deixareis 
de interrogá-lo sobre o estado dos caminhos simplesmente por ser ele 
um camponês? Certamente não esperareis obter, por seu intermédio, es-
clarecimentos de grande alcance, mas, de acordo com o que ele é na sua 
esfera, poderá, sobre alguns pontos, informar-vos melhor do que um sá-
bio que não conheça o país. Tirareis das suas indicações deduções que ele 
próprio não tiraria, sem que por isso deixe de ser um instrumento útil às 
vossas observações, embora apenas servisse para vos informar acerca dos 
costumes dos camponeses. Outro tanto se dá no que concerne às nossas 
relações com os Espíritos, entre os quais o menos qualicado pode servir 
para nos ensinar alguma coisa.

62. Uma comparação vulgar tornará ainda melhor compreensível 
a situação.

Parte para destino longínquo um navio carregado de emigrantes. 
Leva homens de todas as condições, parentes e amigos dos que cam. 
Vem-se a saber que esse navio naufragou. Nenhum vestígio resta dele, 
nenhuma notícia chega sobre a sua sorte. Acredita-se que todos os passa-
geiros pereceram e o luto penetra em todas as suas famílias. Entretanto, 
a equipagem inteira, sem faltar um único homem, foram ter a uma ilha 
desconhecida, abundante e fértil, onde todos passam a viver ditosos, sob 
um céu clemente. Ninguém, todavia, sabe disso. Ora, um belo dia, outro 
navio aporta a essa terra e lá encontra sãos e salvos os náufragos. A feliz 
nova se espalha com a rapidez do relâmpago. Exclamam todos: “Não 
estão perdidos os nossos amigos!” E rendem graças a Deus. Não podem 
ver-se uns aos outros, mas correspondem-se; permutam demonstrações 
de afeto e assim a alegria substitui a tristeza.



Caráter da revelação espírita

47

Tal a imagem da vida terrena e da vida de além-túmulo, antes e 
depois da revelação moderna. A última, semelhante ao segundo navio, 
nos traz a boa-nova da sobrevivência dos que nos são caros e a certeza de 
que a eles nos reuniremos um dia. Deixa de existir a dúvida sobre a sorte 
deles e a nossa. O desânimo se desfaz diante da esperança.

Outros resultados fecundam essa revelação. Achando madura a 
humanidade para penetrar o mistério do seu destino e contemplar, a 
sangue-frio, novas maravilhas, permitiu Deus fosse erguido o véu que 
ocultava o mundo invisível ao mundo visível. Nada têm de extra-huma-
nas as manifestações; é a humanidade espiritual que vem conversar com a 
humanidade corporal e dizer-lhe: 

“Nós existimos, logo, o nada não existe; eis o que somos e o que 
sereis; o futuro vos pertence, como a nós. Caminhais nas trevas, vimos 
clarear-vos o caminho e traçar-vos o roteiro; andais ao acaso, vimos apon-
tar-vos a meta. A vida terrena era, para vós, tudo, porque nada víeis além 
dela; vimos dizer-vos, mostrando a vida espiritual: a vida terrestre nada é. 
A vossa visão se detinha no túmulo, nós vos desvendamos, para lá deste, 
um esplêndido horizonte. Não sabíeis por que sofreis na Terra; agora, 
no sofrimento, vedes a justiça de Deus. O bem nenhum fruto aparente 
produzia para o futuro. Doravante, ele terá uma nalidade e constituirá 
uma necessidade; a fraternidade, que não passava de bela teoria, assenta 
agora numa lei da natureza. Sob o domínio da crença de que tudo acaba 
com a vida, a imensidade é o vazio, o egoísmo reina soberano entre vós 
e a vossa palavra de ordem é: ‘Cada um por si.’ Com a certeza do porvir, 
os espaços innitos se povoam ao innito, em parte alguma há o vazio e 
a solidão; a solidariedade liga todos os seres aquém e além da tumba. É o 
reino da caridade, sob a divisa: ‘Um por todos e todos por um.’ Enm, 
ao termo da vida, dizíeis eterno adeus aos que vos são caros; agora, dir-
-lhes-eis: ‘Até breve!’”

Tais são, em resumo, os resultados da revelação nova, que veio 
encher o vácuo que a incredulidade cavara, levantar os ânimos abatidos 
pela dúvida ou pela perspectiva do nada e imprimir a todas as coisas uma 
razão de ser. Carecerá de importância esse resultado, apenas porque os 
Espíritos não vêm resolver os problemas da Ciência, dar saber aos igno-
rantes e aos preguiçosos os meios de se enriquecerem sem trabalho? Nem 
só, entretanto, à vida futura dizem respeito os frutos que o homem deve 



Capítulo I

48

 colher da nova revelação. Ele os saboreará na Terra, pela transformação 
que estas novas crenças hão de necessariamente operar no seu caráter, 
nos seus gostos, nas suas tendências e, por conseguinte, nos hábitos e nas 
relações sociais. Pondo m ao reino do egoísmo, do orgulho e da incre-
dulidade, as novas crenças preparam o do bem, que é o reino de Deus, 
anunciado pelo Cristo.16

16 Nota de Allan Kardec: A anteposição do artigo à palavra Cristo (do gr. Khristós, ungido), empregada 
em sentido absoluto, é mais correta, atento que essa palavra não é o nome do Messias de Nazaré, 
mas uma qualidade tomada substantivamente. Dir-se-á, pois: Jesus era Cristo; era o Cristo; era o 
Cristo anunciado; a morte do Cristo e não de Cristo, ao passo que se diz: a morte de Jesus e não do 
Jesus. Em Jesus Cristo, as duas palavras reunidas formam um só nome próprio. É pela mesma razão 
que se diz: o Buda; Gautama conquistou a dignidade de Buda por suas virtudes e austeridades. 
 Diz-se: a vida do Buda, do mesmo modo que: o exército do Faraó e não de Faraó; Henrique IV era rei; 
o título de rei; a morte do rei e não de rei.



CAPÍTULO II

M

Deus

• Existência de Deus • Da natureza divina 
• A Providência • A visão de Deus

Existência de Deus
1. Sendo Deus a causa primária de todas as coisas, a origem de tudo 

o que existe, a base sobre que repousa o edifício da Criação, é também o 
ponto que importa consideremos antes de tudo.

2. Constitui princípio elementar que pelos seus efeitos é que se jul-
ga de uma causa, mesmo quando ela se conserve oculta.

Se, fendendo os ares, um pássaro é atingido por mortífero grão de 
chumbo, deduz-se que hábil atirador o alvejou, ainda que este último não 
seja visto. Nem sempre, pois, se faz necessário vejamos uma coisa, para 
sabermos que ela existe. Em tudo, observando os efeitos é que se chega ao 
conhecimento das causas.

3. Outro princípio igualmente elementar e que, de tão verdadeiro, 
passou a axioma é o de que todo efeito inteligente tem que decorrer de 
uma causa inteligente.

Se perguntassem qual o construtor de certo mecanismo engenhoso, 
que pensaríamos de quem respondesse que ele se fez a si mesmo? Quan-
do se contempla uma obra-prima da arte ou da indústria, diz-se que há 
de tê-la produzido um homem de gênio, porque só uma alta inteligên-
cia poderia concebê-la. Reconhece-se, no entanto, que ela é obra de um 
homem, por se vericar que não está acima da capacidade humana; mas 



Capítulo II

50

a ninguém acudirá a ideia de dizer que saiu do cérebro de um idiota ou 
de um ignorante, nem, ainda menos, que é trabalho de um animal, ou 
produto do acaso.

4. Em toda parte se reconhece a presença do homem pelas suas 
obras. A existência dos homens antediluvianos não se provaria unicamen-
te por meio dos fósseis humanos: provou-a também, e com muita certeza, 
a presença, nos terrenos daquela época, de objetos trabalhados pelos ho-
mens. Um fragmento de vaso, uma pedra talhada, uma arma, um tijolo 
bastarão para lhe atestar a presença. Pela grosseria ou perfeição do traba-
lho, reconhecer-se-á o grau de inteligência ou de adiantamento dos que o 
executaram. Se, pois, achando-vos numa região habitada exclusivamente 
por selvagens, descobrirdes uma estátua digna de Fídias,17 não hesitareis 
em dizer que, sendo incapazes de tê-la feito os selvagens, ela é obra de uma 
inteligência superior à destes.

5. Pois bem! lançando o olhar em torno de si, sobre as obras da 
natureza, notando a providência, a sabedoria, a harmonia que presidem 
a essas obras, reconhece o observador não haver nenhuma que não ultra-
passe os limites da mais portentosa inteligência humana. Ora, desde que o 
homem não as pode produzir, é que elas são produto de uma inteligência 
superior à humanidade, a menos se sustente que há efeitos sem causa.

6. A isto opõem alguns o seguinte raciocínio: 
As obras ditas da natureza são produzidas por forças materiais que 

atuam mecanicamente, em virtude das leis de atração e repulsão; as mo-
léculas dos corpos inertes se agregam e desagregam sob o império dessas 
leis. As plantas nascem, brotam, crescem e se multiplicam sempre da mes-
ma maneira, cada uma na sua espécie, por efeito daquelas mesmas leis; 
cada indivíduo se assemelha ao de quem ele proveio; o crescimento, a 
oração, a fruticação, a coloração se acham subordinados a causas ma-
teriais, tais como o calor, a eletricidade, a luz, a umidade etc. O mesmo 
se dá com os animais. Os astros se formam pela atração molecular e se 
movem perpetuamente em suas órbitas por efeito da gravitação. Essa re-
gularidade mecânica no emprego das forças naturais não acusa a ação de 
qualquer inteligência livre. O homem movimenta o braço quando quer e 
como quer; aquele, porém, que o movimentasse no mesmo sentido, desde 

17  N.E.: Fídias, escultor grego do séc. V a.C. Incumbido por Péricles de dirigir os trabalhos do Pártenon, 
encarregou-se da decoração esculpida (friso das Panateneias), apogeu do estilo clássico grego.



51

o nascimento até a morte, seria um autômato. Ora, as forças orgânicas da 
natureza são puramente automáticas.

Tudo isso é verdade, mas essas forças são efeitos que hão de ter 
uma causa e ninguém pretende que elas constituam a Divindade. Elas 
são forças materiais e mecânicas; não são por si mesmas inteligentes, 
o que também é verdade; mas são postas em ação, distribuídas, apro-
priadas às necessidades de cada coisa por uma inteligência que não é a 
dos homens. A aplicação útil dessas forças é um efeito inteligente que 
denota uma causa inteligente. Um pêndulo se move com automática re-
gularidade e é nessa regularidade que lhe está o mérito. É toda material 
a força que o faz mover-se e nada tem de inteligente. Mas que seria esse 
pêndulo se uma inteligência não houvesse combinado, calculado, dis-
tribuído o emprego daquela força, para fazê-lo andar com precisão? Do 
fato de não estar a inteligência no mecanismo do pêndulo e do fato de 
que ninguém a vê, seria racional deduzir-se que ela não existe? Julgamo-
-la pelos seus efeitos.

A existência do relógio atesta a existência do relojoeiro; a engenho-
sidade do mecanismo lhe atesta a inteligência e o saber. Quando um reló-
gio vos indica a hora que desejais saber, quem se lembrará de dizer: aí está 
um relógio bem inteligente? 

Outro tanto ocorre com o mecanismo do universo: Deus não se 
mostra, mas se revela pelas suas obras.

7. A existência de Deus é, pois, uma realidade comprovada não só 
pela revelação, como pela evidência material dos fatos. Os povos selvagens 
nenhuma revelação tiveram; entretanto, creem instintivamente na exis-
tência de um poder sobre-humano. Eles veem coisas que estão acima das 
possibilidades do homem e deduzem que essas coisas provêm de um ente 
superior à humanidade. Não demonstram raciocinar com mais lógica do 
que os que pretendem que tais coisas se zeram a si mesmas?

Da natureza divina
8. Não é dado ao homem sondar a natureza íntima de Deus. Para 

compreender Deus, ainda nos falta o sentido, que só se adquire com a comple-
ta depuração do Espírito. Mas se o homem não pode penetrar a essência de 
Deus, pode ter como premissa a sua existência. O homem pode, então, 



Capítulo II

52

pela razão chegar a conhecer-lhe os atributos necessários e concluir que 
esses atributos só podem ser divinos, deduzindo daí quem é Deus.

Sem o conhecimento dos atributos de Deus, impossível seria com-
preender-se a obra da Criação. Esse é o ponto de partida de todas as cren-
ças religiosas e por não se terem reportado aos atributos, como ao farol 
capaz de as orientar, que a maioria das religiões errou em seus dogmas. As 
que não atribuíram a Deus a onipotência imaginaram muitos deuses; as 
que não lhe atribuíram soberana bondade zeram dele um Deus ciumen-
to, colérico, parcial e vingativo.

9. Deus é a suprema e soberana inteligência. É limitada a inteligência 
do homem, pois que não pode fazer, nem compreender tudo o que existe. 
A de Deus, abrangendo o innito, tem que ser innita. Se a supuséssemos 
limitada num ponto qualquer, poderíamos conceber outro ser mais inte-
ligente, capaz de compreender e fazer o que o primeiro não faria e assim 
por diante, até o innito.

10. Deus é eterno, isto é, não teve começo e não terá m. Se tivesse 
tido princípio, houvera saído do nada. Ora, não sendo o nada coisa algu-
ma, coisa nenhuma pode produzir. Ou, então, teria sido criado por outro 
ser anterior e, nesse caso, este ser é que seria Deus. Se lhe supuséssemos 
um começo ou m, poderíamos conceber uma entidade existente antes 
dele e capaz de lhe sobreviver, e assim por diante, ao innito.

11. Deus é imutável. Se estivesse sujeito a mudanças, nenhuma esta-
bilidade teriam as leis que regem o universo.

12. Deus é imaterial, isto é, a sua natureza difere de tudo o que cha-
mamos matéria. De outro modo, não seria imutável, pois estaria sujeito às 
transformações da matéria.

Deus carece de forma apreciável pelos nossos sentidos, sem o que 
seria matéria. Dizemos: a mão de Deus, o olho de Deus, a boca de Deus, 
porque o homem, nada mais conhecendo além de si mesmo, toma a si 
próprio por termo de comparação para tudo o que não compreende. São 
ridículas essas imagens em que Deus é representado pela gura de um 
ancião de longas barbas e envolto num manto. Têm o inconveniente de 
rebaixar o Ente supremo até as mesquinhas proporções da humanidade. 
Daí a lhe emprestarem as paixões humanas e a fazerem-no um Deus colé-
rico e ciumento não vai mais que um passo.



53

13. Deus é onipotente. Se não possuísse o poder supremo, sempre 
se poderia conceber uma entidade mais poderosa e assim por diante, até 
chegar-se ao ser cuja potencialidade nenhum outro ultrapassasse. Esse en-
tão é que seria Deus.

14. Deus é soberanamente justo e bom. A providencial sabedoria 
das Leis divinas se revela nas mais pequeninas coisas, como nas maiores, 
não permitindo essa sabedoria que se duvide da sua justiça, nem da sua 
 bondade.

O fato de ser innita uma qualidade, exclui a possibilidade de 
uma qualidade contrária, porque esta a apoucaria ou anularia. Um ser 
innitamente bom não poderia conter a mais insignicante parcela de 
malignidade, nem o ser innitamente mau conter a mais insignicante 
parcela de bondade, do mesmo modo que um objeto não pode ser de um 
negro absoluto, com a mais ligeira nuança de branco, nem de um branco 
absoluto com a menor mancha preta. 

Deus, pois, não poderia ser simultaneamente bom e mau, porque 
então, não possuindo qualquer dessas duas qualidades no grau supre-
mo, não seria Deus; todas as coisas estariam sujeitas ao seu capricho e 
para nenhuma haveria estabilidade. Não poderia Ele, por conseguin-
te, deixar de ser ou innitamente bom ou innitamente mau. Ora, 
como suas obras dão testemunho da sua sabedoria, da sua bondade e 
da sua solicitude, concluir-se-á que, não podendo ser ao mesmo tempo 
bom e mau sem deixar de ser Deus, Ele necessariamente tem de ser 
 innitamente bom.

A soberana bondade implica a soberana justiça, porquanto, se Ele 
procedesse injustamente ou com parcialidade numa só circunstância que 
fosse, ou com relação a uma só de suas criaturas, já não seria soberanamente 
justo e, em consequência, já não seria soberanamente bom.

15. Deus é innitamente perfeito. É impossível conceber-se Deus 
sem o innito das perfeições, sem o que não seria Deus, pois sempre se 
poderia conceber um ser que possuísse o que lhe faltasse. Para que ne-
nhum ser possa ultrapassá-lo, faz-se mister que Ele seja innito em tudo.

Sendo innitos, os atributos de Deus não são suscetíveis nem de 
aumento, nem de diminuição, visto que do contrário não seriam innitos 
e Deus não seria perfeito. Se lhe tirassem a qualquer dos atributos a mais 



Capítulo II

54

mínima parcela, já não haveria Deus, pois que poderia existir um ser mais 
perfeito.

16. Deus é único. A unicidade de Deus é consequência do fato de 
serem innitas as suas perfeições. Não poderia existir outro Deus, salvo 
sob a condição de ser igualmente innito em todas as coisas, visto que, 
se houvesse entre eles a mais ligeira diferença, um seria inferior ao outro, 
subordinado ao poder desse outro e, então, não seria Deus. Se houvesse 
entre ambos igualdade absoluta, isso equivaleria a existir, por toda eterni-
dade, um mesmo pensamento, uma mesma vontade, um mesmo poder. 
Confundidos quanto à identidade, não haveria, em realidade, mais que 
um único Deus. Se cada um tivesse atribuições especiais, um não faria o 
que o outro zesse; mas, então, não existiria igualdade perfeita entre eles, 
pois que nenhum possuiria a autoridade soberana.

17. A ignorância do princípio de que são innitas as perfeições de 
Deus foi que gerou o politeísmo, culto adotado por todos os povos pri-
mitivos, que davam o atributo de divindade a todo poder que lhes parecia 
acima dos poderes inerentes à humanidade. Mais tarde, a razão os levou 
a reunir essas diversas potências numa só. Depois, à proporção que os 
homens foram compreendendo a essência dos atributos divinos, retiraram 
dos símbolos, que haviam criado, a crença que implicava a negação desses 
atributos.

18. Em resumo, Deus não pode ser Deus, senão sob a condição de 
que nenhum outro o ultrapasse, porquanto o ser que o excedesse no que 
quer que fosse, ainda que apenas na grossura de um cabelo, é que seria o 
verdadeiro Deus. Para que tal não se dê, indispensável se torna que Ele 
seja innito em tudo.

É assim que, comprovada pelas suas obras a existência de Deus, 
por simples dedução lógica se chega a determinar os atributos que o 
 caracterizam.

19. Deus é, pois, a inteligência suprema e soberana, é único, eterno, 
imutável, imaterial, onipotente, soberanamente justo e bom, innito em todas 
as perfeições, e não pode ser diverso disso.

Tal o eixo sobre que repousa o edifício universal. Esse o farol cujos 
raios se estendem por sobre o universo inteiro, única luz capaz de guiar o 
homem na procura da verdade. Orientando-se por essa luz, ele nunca se 



55

transviará. Se, portanto, o homem há errado tantas vezes, é unicamente 
por não ter seguido o roteiro que lhe estava indicado. 

Tal também o critério infalível de todas as doutrinas losócas e re-
ligiosas. Para apreciá-las, dispõe o homem de uma medida rigorosamente 
exata nos atributos de Deus e pode armar a si mesmo que toda teoria, 
todo princípio, todo dogma, toda crença, toda prática que estiver em contradi-
ção com um só que seja desses atributos, que tenda não tanto a anulá-lo, mas 
simplesmente a diminuí-lo, não pode estar com a verdade.

Em Filosoa, em Psicologia, em Moral, em Religião, só há de verdadei-
ro o que não se afaste, nem um til, das qualidades essenciais da Divindade. 
A religião perfeita será aquela de cujos artigos de fé nenhum esteja em 
oposição àquelas qualidades; aquela cujos dogmas todos suportem a prova 
dessa vericação sem nada sofrerem.

A Providência
20. A providência é a solicitude de Deus para com as suas criaturas. 

Ele está em toda parte, tudo vê, a tudo preside, mesmo às menores coisas. 
É nisto que consiste a ação providencial.

“Como pode Deus, tão grande, tão poderoso, tão superior a tudo, 
imiscuir-se em pormenores ínmos, preocupar-se com os menores atos e 
os menores pensamentos de cada indivíduo?” Esta a interrogação que a 
si mesmo dirige o incrédulo, concluindo por dizer que, admitida a exis-
tência de Deus, só se pode admitir, quanto à sua ação, que ela se exerça 
sobre as leis gerais do universo; que o universo funcione de toda a eterni-
dade em virtude dessas leis, às quais toda criatura se acha submetida na 
esfera de suas atividades, sem que haja mister a intervenção incessante da 
 Providência.

21. No estado de inferioridade em que ainda se encontram, só mui-
to dicilmente podem os homens compreender que Deus seja innito, 
pois, vendo-se limitados e circunscritos, eles o imaginam também cir-
cunscrito e limitado. Imaginando-o circunscrito, guram-no quais eles 
são, à imagem e semelhança deles. Os quadros em que o vemos com tra-
ços humanos não contribuem pouco para entreter esse erro no espírito das 
massas, que nele adoram mais a forma que o pensamento. Para a maioria, 
é Ele um soberano poderoso, sentado num trono inacessível e perdido na 



Capítulo II

56

imensidade dos céus. Tendo restritas suas faculdades e percepções, não 
compreendem que Deus possa e se digne de intervir diretamente nas 
 pequeninas coisas.

22. Impotente para compreender a essência mesma da Divindade, o 
homem não pode fazer dela mais do que uma ideia aproximativa, median-
te comparações necessariamente muito imperfeitas, mas que, ao menos, 
servem para lhe mostrar a possibilidade daquilo que, à primeira vista, lhe 
parece impossível.

Suponhamos um uido bastante sutil para penetrar todos os cor-
pos. Sendo ininteligente, esse uido atua mecanicamente, por meio tão 
só das forças materiais. Se, porém, o supusermos dotado de inteligência, 
de faculdades perceptivas e sensitivas, ele já não atuará às cegas, mas com 
discernimento, com vontade e liberdade: verá, ouvirá e sentirá.

23. As propriedades do uido perispirítico podem nos dar uma 
ideia. Ele não é de si mesmo inteligente, pois que é matéria, mas é o 
veículo do pensamento, das sensações e percepções do Espírito. O ui-
do perispiritual não é o pensamento do Espírito; é, porém, o agente e o 
intermediário desse pensamento. Sendo ele que o transmite, ca, de certo 
modo, impregnado do pensamento transmitido, e na impossibilidade em 
que nos achamos de isolar o pensamento, a nós parece que ele faz corpo 
com o uido, dando a entender que são uma coisa só, como sucede com 
o som e o ar, de maneira que podemos, a bem dizer, materializá-lo. Assim 
como dizemos que o ar se torna sonoro, poderíamos, tomando o efeito 
pela causa, dizer que o uido se torna inteligente.

24. Seja ou não assim no que concerne ao pensamento de Deus, isto 
é, que o pensamento de Deus atue diretamente ou por intermédio de um 
uido, para facilitar a nossa inteligência, guremo-lo sob a forma concre-
ta de um uido inteligente que enche o universo innito e penetra todas 
as partes da Criação: a natureza inteira está mergulhada no uido divino. 
Ora, em virtude do princípio de que as partes de um todo são da mesma 
natureza e têm as mesmas propriedades que ele, cada átomo desse uido, 
se assim nos podemos exprimir, possuindo o pensamento, isto é, os atri-
butos essenciais da Divindade e estando o mesmo uido em toda parte, 
tudo está submetido à sua ação inteligente, à sua previdência, à sua soli-
citude. Nenhum ser haverá, por mais ínmo que o suponhamos, que não 
esteja saturado dele. Achamo-nos então, constantemente, em presença da 



57

Divindade; nenhuma das nossas ações lhe podemos subtrair ao olhar; o 
nosso pensamento está em contato ininterrupto com o seu pensamento, 
havendo, pois, razão para dizer-se que Deus vê os mais profundos refolhos 
do nosso coração. Estamos nele, como Ele está em nós, segundo a palavra do 
Cristo (1 JOÃO, 4:13).

Para estender a sua solicitude a todas as criaturas, não precisa Deus 
lançar o olhar do Alto da imensidade. As nossas preces, para que Ele as 
ouça, não precisam transpor o espaço, nem ser ditas com voz retumbante, 
pois que, estando sempre ao nosso lado, os nossos pensamentos repercu-
tem nele. Os nossos pensamentos são como os sons de um sino, que fazem 
vibrar todas as moléculas do ar ambiente.

25. Longe de nós a ideia de materializar a Divindade. A imagem de 
um uido inteligente universal evidentemente não passa de uma compa-
ração apropriada a dar de Deus uma ideia mais exata do que os quadros 
que o apresentam debaixo de uma gura humana. Essa imagem se destina 
a fazer compreensível a possibilidade que tem Deus de estar em toda parte 
e de se ocupar com todas as coisas.

26. Temos constantemente sob as vistas um exemplo que nos per-
mite fazer ideia do modo por que talvez se exerça a ação de Deus sobre 
as partes mais íntimas de todos os seres e, conseguintemente, do modo 
por que lhe chegam as mais sutis impressões de nossa alma. Esse exemplo 
tiramo-lo de certa instrução que a tal respeito deu um Espírito.

27. “O homem é um pequeno mundo, que tem como diretor o 
Espírito e como dirigido o corpo. Nesse universo, o corpo representará 
uma criação cujo Espírito seria Deus. (Compreendei bem que aqui há 
uma simples questão de analogia e não de identidade.) Os membros desse 
corpo, os diferentes órgãos que o compõem, os músculos, os nervos, as 
articulações são outras tantas individualidades materiais, se assim se pode 
dizer, localizadas em pontos especiais do corpo. Se bem seja considerável 
o número de suas partes constitutivas, de natureza tão variada e diferente, 
a ninguém é lícito supor que se possam produzir movimentos, ou uma 
impressão em qualquer lugar, sem que o Espírito tenha consciência do 
que ocorra. Há sensações diversas em muitos lugares simultaneamente? 
O Espírito as sente todas, distingue, analisa, assinala a cada uma a causa 
determinante e o ponto em que se produziu, tudo por meio do uido 
perispirítico.



Capítulo II

58

“Análogo fenômeno ocorre entre Deus e a Criação. Deus está em 
toda parte, na natureza, como o Espírito está em toda parte, no corpo. 
Todos os elementos da Criação se acham em relação constante com Ele, 
como todas as células do corpo humano se acham em contato imediato 
com o ser espiritual. Não há, pois, razão para que fenômenos da mesma 
ordem não se produzam de maneira idêntica, num e noutro caso.

“Um membro se agita: o Espírito o sente; uma criatura pensa: Deus 
o sabe. Todos os membros estão em movimento, os diferentes órgãos estão 
a vibrar; o Espírito se ressente de todas as manifestações, as distingue e 
localiza. As diferentes criações, as diferentes criaturas se agitam, pensam, 
agem diversamente: Deus sabe o que se passa e assina a cada um o que lhe 
diz respeito.

“Daí se pode igualmente deduzir a solidariedade da matéria e da 
inteligência, a solidariedade entre si de todos os seres de um mundo, a 
de todos os mundos e, por m, de todas as criações com o Criador.” 
( Quinemant, Sociedade de Paris, 1867.)

28. Compreendemos o efeito: já é muito. Do efeito remontamos 
à causa e julgamos da sua grandeza pela grandeza do efeito. Escapa-nos, 
porém, a sua essência íntima, como a da causa de uma imensidade de 
fenômenos. Conhecemos os efeitos da eletricidade, do calor, da luz, da 
gravitação; calculamo-los e, entretanto, ignoramos a natureza íntima do 
princípio que os produz.18 Será então racional neguemos o princípio divi-
no, porque não o compreendemos?

29. Nada obsta a que se admita, para o princípio da soberana inte-
ligência, um centro de ação, um foco principal a irradiar incessantemen-
te, inundando o universo com seus eúvios, como o Sol com a sua luz. 
Mas onde esse foco? É o que ninguém pode dizer. Provavelmente, não se 
acha xado em determinado ponto, como não o está a sua ação, sendo 
também provável que percorra constantemente as regiões do espaço sem-
-m. Se simples Espíritos têm o dom da ubiquidade, em Deus há de ser 
sem limites essa faculdade. Enchendo Deus o universo, poder-se-ia ainda 
admitir, a título de hipótese, que esse foco não precisa transportar-se, por 
se formar em todas as partes onde a soberana vontade julga conveniente 
que ele se produza, donde o poder dizer-se que está em toda parte e em 
parte nenhuma.

18  N.E.: Os efeitos citados são objeto de estudo há tempos, e hoje já são bem mais compreendidos.



59

30. Diante desses problemas insondáveis, cumpre que a nossa ra-
zão se humilhe. Deus existe: disso não podemos duvidar. É innitamente 
justo e bom: essa a sua essência. A tudo se estende a sua solicitude: com-
preendemo-lo. Só o nosso bem, portanto, pode Ele querer, donde se segue 
que devemos conar nele, isso é essencial. Quanto ao mais, esperemos que 
nos tenhamos tornado dignos de o compreender.

A visão de Deus
31. Se Deus está em toda parte, por que não o vemos? Vê-lo-emos 

quando deixarmos a Terra? Tais as perguntas que se formulam todos os 
dias.

À primeira é fácil responder. Por serem limitadas as percepções 
dos nossos órgãos visuais, elas os tornam inaptos à visão de certas coisas, 
mesmo materiais. Assim é que alguns uidos nos fogem totalmente à 
nossa visão e aos instrumentos de análise; entretanto, não duvidamos da 
existência deles. Vemos os efeitos da peste, mas não vemos o uido que a 
transporta;19 vemos os corpos em movimento sob a inuência da força de 
gravitação, mas não vemos essa força.

32. Os nossos órgãos materiais não podem perceber as coisas de 
essência espiritual. Unicamente com a visão espiritual é que podemos ver 
os Espíritos e as coisas do mundo imaterial. Somente a nossa alma, por-
tanto, pode ter a percepção de Deus. Dar-se-á que ela o veja logo após a 
morte? A esse respeito, só as comunicações de além-túmulo nos podem 
instruir. Por elas sabemos que a visão de Deus constitui privilégio das mais 
puricadas almas e que bem poucas, ao deixarem o envoltório terrestre, 
se encontram no grau de desmaterialização necessária a tal efeito. Uma 
comparação vulgar tornará facilmente compreensível essa condição.

33. Uma pessoa que se ache no fundo de um vale, envolvido por 
densa bruma, não vê o Sol. Entretanto, pela luz difusa, percebe a clarida-
de do Sol. Se começa a subir a montanha, à medida que for ascendendo, 
o nevoeiro se irá dissipando e a luz cará cada vez mais viva. Contudo, 
ainda não verá o Sol. Só depois que se haja elevado acima da camada 

19 N.E.: Kardec escreveu de acordo com os conhecimentos da época, antes de 1894, ano em que se 
descobriu que a doença, peste bubônica, era devida à bactéria Yersinia pestis (em homenagem ao 
bacteriologista francês Alexandre Yersin, 1863–1943), que é transmitida ao homem pela pulga do 
rato.



Capítulo II

60

 brumosa e chegado a um ponto onde o ar esteja perfeitamente límpido, 
ela o contemplará em todo o seu esplendor.

O mesmo se dá com a alma. O envoltório perispirítico, conquanto 
nos seja invisível e impalpável, é, com relação a ela, verdadeira matéria, 
ainda grosseira demais para certas percepções. Esse invólucro, porém, se 
espiritualiza, à proporção que a alma se eleva em moralidade. As imper-
feições da alma são quais camadas nevoentas que lhe obscurecem a visão. 
Cada imperfeição de que ela se desfaz é uma mácula a menos; todavia, só 
depois de se haver depurado completamente é que goza da plenitude das 
suas faculdades.

34. Sendo Deus a essência divina por excelência, unicamente os 
Espíritos que atingiram o mais alto grau de desmaterialização o podem 
perceber. Pelo fato de os Espíritos imperfeitos não verem a Deus, não 
se segue que eles estejam mais distantes de Deus do que os outros; esses 
Espíritos, como os demais, como todos os seres da natureza, se encontram 
mergulhados no uido divino, do mesmo modo que nós o estamos na 
luz. O que há é que as imperfeições daqueles Espíritos são vapores que os 
impedem de vê-lo. Quando o nevoeiro se dissipar, vê-lo-ão resplandecer. 
Para isso, não lhes é preciso subir, nem procurá-lo nas profundezas do in-
nito. Desimpedida a visão espiritual das belidas que a obscureciam, eles 
o verão de todo lugar onde se achem, mesmo da Terra, porquanto Deus 
está em toda parte.

35. O Espírito só se depura com o tempo, sendo as diversas encar-
nações o alambique em cujo fundo deixa de cada vez algumas impurezas. 
Com o abandonar o seu invólucro corpóreo, os Espíritos não se despojam 
instantaneamente de suas imperfeições, razão por que, depois da morte, 
não veem a Deus mais do que o viam quando vivos; mas, à medida que 
se depuram, têm dele uma intuição mais clara. Não o veem, mas compre-
endem-no melhor; a luz é menos difusa. Quando, pois, alguns Espíritos 
dizem que Deus lhes proíbe respondam a uma dada pergunta não é que 
Deus lhes apareça, ou dirija a palavra, para lhes ordenar ou proibir isto ou 
aquilo, não; eles, porém, o sentem; recebem os eúvios do seu pensamen-
to, como nos sucede com relação aos Espíritos que nos envolvem em seus 
uidos, embora não os vejamos.

36. Nenhum homem, conseguintemente, pode ver a Deus com os 
olhos da carne. Se essa graça fosse concedida a alguns, só o seria no estado 



61

de êxtase, quando a alma se acha tão desprendida dos laços da matéria que 
torna possível o fato durante a encarnação. Tal privilégio, aliás, exclusiva-
mente pertenceria a almas de eleição, encarnadas em missão, que não em 
expiação. Mas como os Espíritos da mais elevada categoria refulgem de 
ofuscante brilho, pode dar-se que Espíritos menos elevados, encarnados 
ou desencarnados, maravilhados com o esplendor de que aqueles se mos-
tram cercados, suponham estar vendo o próprio Deus. É como quem vê 
um ministro e o toma pelo seu soberano.

37. Sob que aparência se apresenta Deus aos que se tornaram dig-
nos de vê-lo? Será sob uma forma qualquer? Sob uma gura humana, ou 
como um foco de resplendente luz? A linguagem humana é impotente 
para dizê-lo, porque não existe para nós nenhum ponto de comparação 
capaz de nos facultar uma ideia de tal coisa. Somos quais cegos de nascen-
ça a quem procurassem inutilmente fazer compreendessem o brilho do 
Sol. A nossa linguagem é limitada pelas nossas necessidades e pelo círculo 
das nossas ideias; a dos selvagens não poderia descrever as maravilhas da 
civilização; a dos povos mais civilizados é extremamente pobre para des-
crever os esplendores dos céus, a nossa inteligência muito restrita para os 
compreender e a nossa vista, por muito fraca, caria deslumbrada.





CAPÍTULO III

M

O bem e o mal

• Origem do bem e do mal • O instinto e a inteligência 
• Destruição dos seres vivos uns pelos outros

Origem do bem e do mal
1. Sendo Deus o princípio de todas as coisas e sendo todo sabedoria, 

todo bondade, todo justiça, tudo o que dele procede há de participar dos 
seus atributos, porquanto o que é innitamente sábio, justo e bom nada 
pode produzir que seja ininteligente, mau e injusto. O mal que observa-
mos não pode ter nele a sua origem.

2. Se o mal estivesse nas atribuições de um ser especial, quer se lhe 
chame Arimane,20 quer Satanás, ou ele seria igual a Deus, e, por conse-
guinte, tão poderoso quanto este, e de toda a eternidade como Ele, ou lhe 
seria inferior.

No primeiro caso, haveria duas potências rivais, incessantemente em 
luta, procurando cada uma desfazer o que zesse a outra, contrariando-se 
mutuamente, hipótese esta inconciliável com a unidade de vistas que se 
revela na estrutura do universo.

No segundo caso, sendo inferior a Deus, aquele ser lhe estaria su-
bordinado. Não podendo existir de toda a eternidade como Deus, sem ser 
igual a este, teria tido um começo. Se fora criado, só o poderia ter sido por 

20 N.E.: Arimã ou Arimane para os seguidores do zoroastrismo, é o nome do senhor das trevas; seus mé-
todos são vis e enganadores, ele corrompe os homens com desejos que os desviam da vida correta.



Capítulo III

64

Deus, que, então, houvera criado o Espírito do mal, o que  implicaria nega-
ção da bondade innita. (Veja-se: O céu e o inferno, cap. IX: Os  demônios.)

3. Entretanto, o mal existe e tem uma causa.
Os males de toda espécie, físicos ou morais, que aigem a huma-

nidade, formam duas categorias que importa distinguir: a dos males que 
o homem pode evitar e a dos que lhe independem da vontade. Entre os 
últimos, cumpre se incluam os agelos naturais.

O homem, cujas faculdades são restritas, não pode penetrar, nem 
abarcar o conjunto dos desígnios do Criador; aprecia as coisas do ponto 
de vista da sua personalidade, dos interesses factícios e convencionais que 
criou para si mesmo e que não se compreendem na ordem da natureza. 
Por isso é que, muitas vezes, se lhe agura mau e injusto aquilo que consi-
deraria justo e admirável, se lhe conhecesse a causa, o objetivo, o resultado 
denitivo. Pesquisando a razão de ser e a utilidade de cada coisa, vericará 
que tudo traz o sinete da sabedoria innita e se dobrará a essa sabedoria, 
mesmo com relação ao que lhe não seja compreensível.

4. O homem recebeu em partilha uma inteligência com cujo auxílio 
lhe é possível conjurar, ou, pelo menos, atenuar muito os efeitos de todos 
os agelos naturais. Quanto mais saber ele adquire e mais se adianta em 
civilização, tanto menos desastrosos se tornam os agelos. Com uma orga-
nização sábia e previdente, chegará mesmo a lhes neutralizar as consequên-
cias, quando não possam ser inteiramente evitados. Assim, com referência, 
até, aos agelos que têm certa utilidade para a ordem geral da natureza e 
para o futuro, mas que, no presente, causam danos, facultou Deus ao ho-
mem os meios de lhes paralisar os efeitos.

Assim é que ele saneia as regiões insalubres, imuniza contra os mias-
mas pestíferos, fertiliza terras áridas e se esforça em preservá-las das inun-
dações; constrói habitações mais salubres, mais sólidas para resistirem aos 
ventos tão necessários à puricação da atmosfera e se coloca ao abrigo das 
intempéries. É assim, nalmente, que, pouco a pouco, a necessidade lhe 
fez criar as ciências, por meio das quais melhora as condições de habitabi-
lidade do globo e aumenta o seu próprio bem-estar.

5. Tendo o homem que progredir, os males a que se acha exposto 
são um estimulante para o exercício da sua inteligência, de todas as suas 
faculdades físicas e morais, incitando-o a procurar os meios de  evitá-los. Se 
ele nada houvesse de temer, nenhuma necessidade o induziria a  procurar 



65

o  melhor; o espírito se lhe entorpeceria na inatividade; nada inventaria, 
nem descobriria. A dor é o aguilhão que o impele para a frente, na senda do 
progresso.

6. Porém, os males mais numerosos são os que o homem cria pelos 
seus vícios, os que provêm do seu orgulho, do seu egoísmo, da sua ambi-
ção, da sua cupidez, de seus excessos em tudo. Aí a causa das guerras e das 
calamidades que estas acarretam, das dissensões, das injustiças, da opressão 
do fraco pelo forte, da maior parte, anal, das enfermidades.

Deus promulgou leis plenas de sabedoria, tendo por único objetivo 
o bem. Em si mesmo encontra o homem tudo o que lhe é necessário para 
cumpri-las. A consciência lhe traça a rota, a lei divina lhe está gravada no 
coração e, ademais, Deus lha lembra constantemente por intermédio de 
seus messias e profetas, de todos os Espíritos encarnados que trazem a 
missão de o esclarecer, moralizar e melhorar e, nestes últimos tempos, pela 
multidão dos Espíritos desencarnados que se manifestam em toda parte. Se 
o homem se conformasse rigorosamente com as Leis divinas, não há duvidar de 
que se pouparia aos mais agudos males e viveria ditoso na Terra. Se assim pro-
cede, é por virtude do seu livre-arbítrio: sofre então as consequências do 
seu proceder. (O evangelho segundo o espiritismo, cap. V, item 4 e seguintes.)

7. Entretanto, Deus, todo bondade, pôs o remédio ao lado do mal, 
isto é, faz que do próprio mal saia o bem. Um momento chega em que o 
excesso do mal moral se torna intolerável e impõe ao homem a necessidade 
de mudar de vida. Instruído pela experiência, ele se sente compelido a pro-
curar no bem o remédio, sempre por efeito do seu livre-arbítrio. Quando 
toma melhor caminho, é por sua vontade e porque reconheceu os incon-
venientes do outro. A necessidade, pois, o constrange a melhorar-se moral-
mente, para ser mais feliz, do mesmo modo que o constrangeu a melhorar 
as condições materiais da sua existência (item 5).

8. Pode dizer-se que o mal é a ausência do bem, como o frio é a ausên-
cia do calor. Assim como o frio não é um uido especial, também o mal não é 
atributo distinto; um é o negativo do outro. Onde não existe o bem, forço-
samente existe o mal. Não praticar o mal, já é um princípio do bem. Deus 
somente quer o bem; só do homem procede o mal. Se na Criação houvesse um 
ser preposto ao mal, ninguém o poderia evitar; mas, tendo o homem a causa do 
mal em SI MESMO, tendo simultaneamente o livre-arbítrio e por guia as Leis 
divinas, evitá-lo-á sempre que o queira.



Capítulo III

66

Tomemos para comparação um fato vulgar. Sabe um proprietário 
que nos conns de suas terras há um lugar perigoso, onde poderia perecer 
ou ferir-se quem por lá se aventurasse. Que faz, a m de prevenir os aciden-
tes? Manda colocar perto um aviso, proibindo que prossigam os que por ali 
passem, devido ao perigo. Aí está a lei, que é sábia e previdente. Se, apesar 
de tudo, um imprudente desatende o aviso, vai além do ponto onde este 
se encontra e sai-se mal, de quem se pode ele queixar, senão de si próprio?

Assim sucede com todo o mal: evitá-lo-ia o homem se cumprisse as 
Leis divinas. Por exemplo: Deus pôs limite à satisfação das necessidades; 
por meio da saciedade o homem é avisado desse limite; se o ultrapassa, fá-
-lo voluntariamente. As doenças, as enfermidades, a morte, que daí podem 
resultar, provêm da sua imprevidência, não de Deus.

9. Decorrendo, o mal, das imperfeições do homem e tendo sido este 
criado por Deus, dir-se-á, Deus não deixa de ter criado, se não o mal, pelo 
menos, a causa do mal; se houvesse criado perfeito o homem, o mal não 
existiria.

Se fora criado perfeito, o homem fatalmente penderia para o bem. 
Ora, em virtude do seu livre-arbítrio, ele não pende fatalmente nem para o 
bem, nem para o mal. Quis Deus que ele casse sujeito à lei do progresso 
e que o progresso resulte do seu trabalho, a m de que lhe pertença o fruto 
deste, da mesma maneira que lhe cabe a responsabilidade do mal que por 
sua vontade pratique. A questão, pois, consiste em saber-se qual é, no ho-
mem, a origem da sua propensão para o mal.21

10. Estudando-se todas as paixões e, mesmo, todos os vícios, vê-se 
que as raízes de umas e outros se acham no instinto de conservação, ins-
tinto que se encontra em toda a pujança nos animais e nos seres  primitivos 
mais próximos da animalidade, nos quais ele exclusivamente domina, 
sem o contrapeso do senso moral, por não ter ainda o ser nascido para a 
vida intelectual. O instinto se enfraquece, à medida que a inteligência se 
 desenvolve, porque esta domina a matéria.

21 Nota de Allan Kardec: O erro está em pretender-se que a alma haja saído perfeita das mãos do Criador, 
quando este, ao contrário, quis que a perfeição resulte da depuração gradual do Espírito e seja obra 
sua. Houve Deus por bem que a alma, dotada de livre-arbítrio, pudesse optar entre o bem e o mal e 
chegasse às suas nalidades últimas de forma militante e resistindo ao mal. Se houvera criado a alma 
tão perfeita quanto Ele e, ao sair-lhe ela das mãos, a houvesse associado à sua beatitude eterna, Deus 
tê-la-ia feito, não à sua imagem, mas semelhante a si próprio. (Bonnamy, A razão do espiritsmo, cap. VI.)



67

O Espírito tem por destino a vida espiritual, porém, nas primeiras 
fases da sua existência corpórea, somente às exigências materiais lhe cumpre 
satisfazer e, para tal, o exercício das paixões constitui uma necessidade para 
a conservação da espécie e dos indivíduos, materialmente falando. Mas, uma 
vez saído desse período, outras necessidades se lhe apresentam, a princípio 
semimorais e semimateriais, depois exclusivamente morais. É então que o 
Espírito exerce domínio sobre a matéria, sacode-lhe o jugo, avança pela sen-
da providencial que se lhe acha traçada e se aproxima do seu destino nal. 
Se, ao contrário, ele se deixa dominar pela matéria, atrasa-se e se identica 
com o bruto. Nessa situação, o que era outrora um bem, porque era uma 
necessidade da sua natureza, transforma-se num mal, não só porque já não 
constitui uma necessidade, como porque se torna prejudicial à espiritualização 
do ser. Muita coisa, que é qualidade na criança, torna-se defeito no adulto. 
O mal é, pois, relativo e a responsabilidade é proporcionada ao grau de 
adiantamento.

Todas as paixões têm, portanto, uma utilidade providencial, pois, se 
assim não fosse, Deus teria feito coisas inúteis e até nocivas. No abuso é 
que reside o mal e o homem abusa em virtude do seu livre-arbítrio. Mais 
tarde, esclarecido pelo seu próprio interesse, livremente escolhe entre o 
bem e o mal.

O instinto e a inteligência
11. Qual a diferença entre o instinto e a inteligência? Onde acaba 

um e o outro começa? Será o instinto uma inteligência rudimentar, ou será 
uma faculdade distinta, um atributo exclusivo da matéria?

O instinto é a força oculta que solicita os seres orgânicos a atos espontâ-
neos e involuntários, tendo em vista a conservação deles. Nos atos instintivos 
não há reexão, nem combinação, nem premeditação. É assim que a plan-
ta procura o ar, se volta para a luz, dirige suas raízes para a água e para a 
terra nutriente; que a or se abre e fecha alternadamente,  conforme se lhe 
faz necessário; que as plantas trepadeiras se enroscam em torno daquilo 
que lhes serve de apoio, ou se lhe agarram com as gavinhas. É pelo instinto 
que os animais são avisados do que lhes é útil ou nocivo; que buscam, con-
forme a estação, os climas propícios; que constroem, sem ensino prévio, 
com mais ou menos arte, segundo as espécies, leitos macios e abrigos para 



Capítulo III

68

as suas progênies, armadilhas para apanhar a presa de que se nutrem; que 
manejam destramente as armas ofensivas e defensivas de que são providos; 
que os sexos se aproximam; que a mãe choca os lhos e que estes procuram 
o seio materno. No homem, no começo da vida o instinto domina com ex-
clusividade; é por instinto que a criança faz os primeiros movimentos, que 
toma o alimento, que grita para exprimir as suas necessidades, que imita o 
som da voz, que tenta falar e andar. No próprio adulto, certos atos são ins-
tintivos, tais como os movimentos espontâneos para evitar um risco, para 
fugir a um perigo, para manter o equilíbrio do corpo; tais ainda o piscar 
das pálpebras para moderar o brilho da luz, a respiração etc.

12. A inteligência se revela por atos voluntários, reetidos, premedita-
dos, combinados, de acordo com a oportunidade das circunstâncias. É incon-
testavelmente um atributo exclusivo da alma.

Todo ato maquinal é instintivo; o ato que denota reexão, combinação, 
deliberação é inteligente. Um é livre, o outro não o é.

O instinto é guia seguro, que nunca se engana; a inteligência, pelo 
simples fato de ser livre, está, por vezes, sujeita a errar.

Ao ato instintivo falta o caráter do ato inteligente; revela, entretanto, 
uma causa inteligente, essencialmente apta a prever. Se se admitir que o 
instinto procede da matéria, ter-se-á de admitir que a matéria é inteligente, 
até mesmo bem mais inteligente e previdente do que a alma, pois que o 
instinto não se engana, ao passo que a inteligência se equivoca.

Se se considerar o instinto uma inteligência rudimentar, como se há 
de explicar que, em certos casos, seja superior à inteligência que racioci-
na? Como explicar que torne possível se executem atos que esta não pode 
realizar? Se ele é atributo de um princípio espiritual de especial natureza, 
qual vem a ser esse princípio? Pois que o instinto se apaga, dar-se-á que 
esse princípio se destrua? Se os animais são dotados apenas de instinto, não 
tem solução o destino deles e nenhuma compensação os seus sofrimentos, 
o que não estaria de acordo nem com a justiça, nem com a bondade de 
Deus. (Cap. II, 19.)

13. Segundo outros sistemas, o instinto e a inteligência procederiam 
de um único princípio. Chegado a certo grau de desenvolvimento, esse 
princípio, que primeiramente apenas tivera as qualidades do instinto, pas-
saria por uma transformação que lhe daria as da inteligência livre.



69

Se fosse assim, no homem inteligente que perde a razão e entra a ser 
guiado exclusivamente pelo instinto, a inteligência voltaria ao seu estado 
primitivo e, quando o homem recobrasse a razão, o instinto se tornaria 
inteligência e assim alternadamente, a cada acesso, o que não é admissível.

Aliás, muitas vezes o instinto e a inteligência se revelam simulta-
neamente no mesmo ato. No caminhar, por exemplo, o movimento das 
pernas é instintivo; o homem põe maquinalmente um pé à frente do outro, 
sem nisso pensar; quando, porém, ele quer acelerar ou demorar o passo, 
levantar o pé ou desviar-se de um tropeço, há cálculo, combinação; ele age 
com deliberado propósito. A impulsão involuntária do movimento é o ato 
instintivo; a calculada direção do movimento é o ato inteligente. O animal 
carnívoro é impelido pelo instinto a se alimentar de carne, mas as precau-
ções que toma e que variam conforme as circunstâncias, para segurar a 
presa, a sua previdência das eventualidades são atos da inteligência.

14. Outra hipótese que, em suma, se conjuga perfeitamente à ideia 
da unidade de princípio, ressalta do caráter essencialmente previdente do 
instinto e concorda com o que o Espiritismo ensina, no tocante às relações 
do mundo espiritual com o mundo corpóreo.

Sabe-se agora que muitos Espíritos desencarnados têm por missão 
velar pelos encarnados, dos quais se constituem protetores e guias; que os 
envolvem nos seus eúvios uídicos; que o homem age muitas vezes de 
modo inconsciente, sob a ação desses eúvios. 

Sabe-se, ademais, que o instinto, que por si mesmo produz atos in-
conscientes, predomina nas crianças e, em geral, nos seres cuja razão é 
fraca. Ora, segundo esta hipótese, o instinto não seria atributo nem da 
alma, nem da matéria; não pertenceria propriamente ao ser vivo, seria efei-
to da ação direta dos protetores invisíveis que supririam a imperfeição da 
inteligência, provocando os atos inconscientes necessários à conservação 
do ser. Seria qual a andadeira com que se amparam as crianças que ainda 
não sabem andar. Então, do mesmo modo que se deixa gradualmente de 
usar a andadeira, à medida que a criança se equilibra sozinha, os Espíritos 
protetores deixam entregues a si mesmos os seus protegidos, à medida que 
estes se tornam aptos a guiar-se pela própria inteligência.

Assim, o instinto, longe de ser produto de uma inteligência rudi-
mentar e incompleta, sê-lo-ia de uma inteligência estranha, na plenitude 
da sua força, inteligência protetora, que supriria a insuciência, quer de 



Capítulo III

70

uma inteligência mais jovem, que aquela compeliria a fazer, inconscien-
temente, para seu bem, o que ainda fosse incapaz de fazer por si mesma, 
quer de uma inteligência madura, porém, momentaneamente tolhida no 
uso de suas faculdades, como se dá com o homem na infância e nos casos 
de idiotia e de afecções mentais.

Diz-se proverbialmente que há um deus para as crianças, para os 
loucos e para os ébrios. É mais veraz do que se supõe esse ditado. Aquele 
deus, outro não é senão o Espírito protetor, que vela pelo ser incapaz de se 
proteger, utilizando-se da sua própria razão.

15. Nesta ordem de ideias, ainda mais longe se pode ir. Por muito 
racional que seja, essa teoria não resolve todas as diculdades da  questão.

Se observarmos os efeitos do instinto, notaremos, em primeiro lugar, 
uma unidade de vistas e de conjunto, uma segurança de resultados, que 
cessam logo que a inteligência livre substitui o instinto. Demais, reconhe-
ceremos profunda sabedoria na apropriação tão perfeita e tão constante das 
faculdades instintivas às necessidades de cada espécie. Semelhante unidade 
de vistas não poderia existir sem a unidade de pensamento e esta é incom-
patível com a diversidade das aptidões individuais; só ela poderia produzir 
esse conjunto tão harmonioso que se realiza desde a origem dos tempos 
e em todos os climas, com uma regularidade, uma precisão matemáticas, 
cuja ausência jamais se nota. A uniformidade no que resulta das faculdades 
instintivas é um fato característico, que forçosamente implica a unidade 
da causa. Se a causa fosse inerente a cada individualidade, haveria tantas 
variedades de instintos quantos fossem os indivíduos, desde a planta até o 
homem. Um efeito geral, uniforme e constante, há de ter uma causa geral, 
uniforme e constante; um efeito que atesta sabedoria e previdência há de 
ter uma causa sábia e previdente. Ora, uma causa dessa natureza, sendo por 
força inteligente, não pode ser exclusivamente material.

Não se nos deparando nas criaturas, encarnadas ou desencarnadas, 
as qualidades necessárias à produção de tal resultado, temos que subir mais 
alto, isto é, ao próprio Criador. Se nos reportamos à explicação dada sobre 
a maneira por que se pode conceber a ação providencial (cap. II, item 24); 
se gurarmos todos os seres penetrados do uido divino, soberanamente 
inteligente, compreenderemos a sabedoria previdente e a unidade de vistas 
que presidem a todos os movimentos instintivos que se efetuam para o 
bem de cada indivíduo. Tanto mais ativa é essa solicitude, quanto menos 



71

 recursos tem o indivíduo em si mesmo e na sua inteligência. Por isso é que 
ela se mostra maior e mais absoluta nos animais e nos seres inferiores, do 
que no homem.

Segundo essa teoria, compreende-se que o instinto seja um guia segu-
ro. O instinto materno, o mais nobre de todos, que o materialismo rebaixa 
ao nível das forças atrativas da matéria, ca realçado e enobrecido. Em 
razão das suas consequências, não devia ele ser entregue às eventualidades 
caprichosas da inteligência e do livre-arbítrio. Por intermédio da mãe, o 
próprio Deus vela pelas suas criaturas que nascem.

16. Esta teoria de nenhum modo anula o papel dos Espíritos pro-
tetores, cujo concurso é fato observado e comprovado pela experiência; 
mas deve-se notar que a ação desses Espíritos é essencialmente individual; 
que se modica segundo as qualidades próprias do protetor e do protegi-
do e que em parte nenhuma apresenta a uniformidade e a generalidade 
do instinto. Deus, em sua sabedoria, conduz Ele próprio os cegos, porém 
cona a inteligências livres o cuidado de guiar os clarividentes, para deixar 
a cada um a responsabilidade de seus atos. A missão dos Espíritos prote-
tores constitui um dever que eles aceitam voluntariamente e lhes é um 
meio de se adiantarem, dependendo o adiantamento da forma por que o 
 desempenhem.

17. Todas essas maneiras de considerar o instinto são forçosamente 
hipotéticas e nenhuma apresenta caráter seguro de autenticidade, para ser 
tida como solução denitiva. A questão, sem dúvida, será resolvida um dia, 
quando se houverem reunido os elementos de observação que ainda faltam. 
Até lá, temos que limitar-nos a submeter as diversas opiniões ao cadinho da 
razão e da lógica e esperar que a luz se faça. A solução que mais se aproxima 
da verdade será decerto a que melhor condiga com os atributos de Deus, 
isto é, com a bondade suprema e a suprema justiça. (Cap. II, item 19.)

18. Sendo o instinto o guia e as paixões as molas da alma no perío-
do inicial do seu desenvolvimento, por vezes aquele e estas se confundem 
nos efeitos. Há, contudo, entre esses dois princípios, diferenças que muito 
importa se considerem.

O instinto é guia seguro, sempre bom. Pode, ao cabo de certo tem-
po, tornar-se inútil, porém nunca prejudicial. Enfraquece-se pela predomi-
nância da inteligência.



Capítulo III

72

As paixões, nas primeiras idades da alma, têm de comum com o 
instinto o serem as criaturas solicitadas por uma força igualmente incons-
ciente. As paixões nascem principalmente das necessidades do corpo e de-
pendem, mais do que o instinto, do organismo. O que, acima de tudo, 
as distingue do instinto é que são individuais e não produzem, como este 
último, efeitos gerais e uniformes; variam, ao contrário, de intensidade e 
de natureza, conforme os indivíduos. São úteis, como estimulante, até a 
eclosão do senso moral, que faz nasça de um ser passivo, um ser racional. 
Nesse momento, as paixões tornam-se não só inúteis, como nocivas ao 
progresso do Espírito, cuja desmaterialização retardam. Abrandam-se com 
o desenvolvimento da razão.

19. O homem que constantemente só agisse pelo instinto poderia 
ser muito bom, mas conservaria adormecida a sua inteligência. Seria qual 
criança que não deixasse as andadeiras e não soubesse utilizar-se de seus 
membros. Aquele que não domina as suas paixões pode ser muito inteli-
gente, porém, ao mesmo tempo, muito mau. O instinto se aniquila por si 
mesmo; as paixões somente pelo esforço da vontade podem domar-se.

Destruição dos seres vivos uns pelos outros
20. A destruição recíproca dos seres vivos é, dentre as leis da na-

tureza, uma das que, à primeira vista, menos parecem conciliar-se com 
a Bondade de Deus. Pergunta-se por que lhes criou Ele a necessidade de 
mutuamente se destruírem, para se alimentarem uns à custa dos outros.

Para quem apenas vê a matéria e restringe à vida presente a sua vi-
são, há de isso, com efeito, parecer uma imperfeição na obra divina. É 
que, em geral, os homens apreciam a perfeição de Deus do ponto de vista 
humano; medindo-lhe a sabedoria pelo juízo que dela formam, pensam 
que Deus não poderia fazer coisa melhor do que eles próprios fariam. Não 
lhes permitindo a curta visão, de que dispõem, apreciar o conjunto, não 
compreendem que um bem real possa decorrer de um mal aparente. Só 
o conhecimento do princípio espiritual, considerado em sua verdadeira 
essência, e o da grande lei de unidade, que constitui a harmonia da Cria-
ção, pode dar ao homem a chave desse mistério e mostrar-lhe a sabedoria 
providencial e a harmonia, exatamente onde apenas vê uma anomalia e 
uma contradição.



73

21. A verdadeira vida, tanto do animal como do homem, não está no 
invólucro corporal, do mesmo que não está no vestuário. Está no princípio in-
teligente que preexiste e sobrevive ao corpo. Esse princípio necessita do corpo 
para se desenvolver pelo trabalho que lhe cumpre realizar sobre a matéria 
bruta. O corpo se consome nesse trabalho, mas o Espírito não se gasta; 
ao contrário, sai dele cada vez mais forte, mais lúcido e mais apto. Que 
importa, pois, que o Espírito mude mais ou menos frequentemente de 
envoltório?! Não deixa por isso de ser Espírito. É precisamente como se 
um homem mudasse cem vezes no ano as suas vestes. Não deixaria por isso 
de ser homem.

Por meio do incessante espetáculo da destruição, ensina Deus aos 
homens o pouco caso que devem fazer do envoltório material e lhes suscita 
a ideia da vida espiritual, fazendo que a desejem como uma  compensação.

Objetar-se-á: não podia Deus chegar ao mesmo resultado por outros 
meios, sem constranger os seres vivos a se destruírem mutuamente? Desde 
que na sua obra tudo é sabedoria, devemos supor que esta sabedoria não 
existirá mais num ponto do que noutros; se não o compreendemos assim, 
devemos atribuí-lo à nossa falta de adiantamento. Contudo, podemos pro-
curar a pesquisa da razão do que nos pareça defeituoso, tomando por bús-
sola este princípio: Deus há de ser innitamente justo e sábio. Procuremos, 
portanto, em tudo, a sua justiça e a sua sabedoria e curvemo-nos diante do 
que ultrapasse o nosso entendimento.

22. Uma primeira utilidade, que se apresenta de tal destruição, utili-
dade, sem dúvida, puramente física, é esta: os corpos orgânicos só se conser-
vam com o auxílio das matérias orgânicas, matérias que  contêm os elemen-
tos nutritivos necessários à sua transformação. Como  instrumentos de ação 
do princípio inteligente, os corpos precisam ser constantemente renovados, 
a Providência faz que sirvam à sua mútua manutenção. Eis por que os seres 
se nutrem uns dos outros. Mas é o corpo que se nutre do corpo, sem que 
o Espírito se aniquile ou altere, ca apenas despojado do seu envoltório.22

23. Há também considerações morais de ordem elevada.
É necessária a luta para o desenvolvimento do Espírito. Na luta é 

que ele exercita suas faculdades. O que ataca em busca do alimento e o 
que se defende para conservar a vida usam de habilidade e inteligência, 
aumentando, em consequência, suas forças intelectuais. Um dos dois 

22  Nota de Allan Kardec: Veja-se: Revista espírita, agosto de 1864, Extinção das raças.



Capítulo III

74

 sucumbe; mas, em realidade, que foi o que o mais forte ou o mais destro 
tirou ao mais fraco? A veste de carne, nada mais; ulteriormente, o Espírito, 
que não morreu, tomará outra.

24. Nos seres inferiores da Criação, naqueles a quem ainda falta o 
senso moral, nos quais a inteligência ainda não substituiu o instinto, a 
luta não pode ter por móvel senão a satisfação de uma necessidade mate-
rial. Ora, uma das mais imperiosas dessas necessidades é a da alimentação. 
Eles, pois, lutam unicamente para viver, isto é, para fazer ou defender uma 
presa, visto que nenhum móvel mais elevado os poderia estimular. É nesse 
primeiro período que a alma se elabora e ensaia para a vida.

No homem, há um período de transição em que ele mal se distingue 
do bruto. Nas primeiras idades, domina o instinto animal e a luta ainda 
tem por móvel a satisfação das necessidades materiais. Mais tarde, contra-
balançam-se o instinto animal e o sentimento moral; luta então o homem, 
não mais para se alimentar, porém, para satisfazer à sua ambição, ao seu or-
gulho, a sua necessidade de dominar. Para isso, ainda lhe é preciso destruir. 
Todavia, à medida que o senso moral prepondera, desenvolve-se a sensibili-
dade, diminui a necessidade de destruir, acaba mesmo por desaparecer, por 
se tornar odiosa essa necessidade. O homem ganha horror ao sangue.

Contudo, a luta é sempre necessária ao desenvolvimento do Espí-
rito, pois, mesmo chegando a esse ponto, que nos parece culminante, ele 
ainda está longe de ser perfeito. Só à custa de sua atividade que o Espírito 
adquire conhecimento, experiência e se despoja dos últimos vestígios da 
animalidade. Mas, nessa ocasião, a luta, de sangrenta e brutal que era, se 
torna puramente intelectual. O homem luta contra as diculdades, não 
mais contra os seus semelhantes.23

23 Nota de Allan Kardec: Sem prejulgar das consequências que se possam tirar desse princípio, apenas 
quisemos demonstrar, mediante essa explicação, que a destruição de uns seres vivos por outros em 
nada inrma a sabedoria divina e que, nas leis da natureza, tudo se encadeia. Esse encadeamento 
forçosamente se quebra, desde que se abstraia do princípio espiritual, razão por que muitas questões 
permanecem insolúveis, por só se levar em conta a matéria.

As doutrinas materialistas trazem em si o princípio de sua própria destruição; têm contra si não 
só o antagonismo em que se acham com as aspirações da universalidade dos homens e suas 
consequências morais, que farão sejam elas, as doutrinas, repelidas como dissolventes da sociedade, 
mas também a necessidade que o homem experimenta de se inteirar de tudo o que resulta do pro-
gresso. O desenvolvimento intelectual conduz o homem à pesquisa das causas. Ora, por pouco que 
ele reita, não tardará a reconhecer a impotência do materialismo para tudo explicar. Como é possível 
que doutrinas que não satisfazem ao coração, nem a razão, nem à inteligência, que deixam proble-
máticas as mais vitais questões, venham a prevalecer? O progresso das ideias matará o materialismo, 
como matou o fanatismo.



CAPÍTULO IV

M

Papel da Ciência na Gênese

1. A história da origem de quase todos os povos antigos se confunde 
com a da sua religião, é por isso que seus primeiros livros versavam sobre 
religião. E como todas as religiões se ligam ao princípio das coisas, que é 
também o da humanidade, elas deram, sobre a formação e a ordem do 
universo, explicações em concordância com o estado dos conhecimentos 
da época e de seus fundadores. Daí resultou que os primeiros livros sagra-
dos foram ao mesmo tempo os primeiros livros de ciência, como foram, 
durante largo período, o código único das leis civis.

2. Nas eras primitivas, sendo necessariamente muito imperfeitos 
os meios de observação, muito eivadas de erros grosseiros haviam de ser 
as primeiras teorias sobre o sistema do mundo. Mas, ainda quando esses 
meios fossem tão completos quanto o são hoje, os homens não teriam sabi-
do utilizá-los. Aliás, tais meios não podiam ser senão fruto do desenvolvi-
mento da inteligência e do consequente conhecimento das leis da natureza. 
À medida que o homem se foi adiantando no conhecimento dessas leis, 
também foi penetrando os mistérios da criação e reticando as ideias que 
formara acerca da origem das coisas.

3. Impotente se mostrou o homem para resolver o problema da 
Criação, até o momento em que a Ciência lhe forneceu para isso a chave. 
Teve de esperar que a Astronomia lhe abrisse as portas do espaço innito 
e lhe permitisse mergulhar aí o olhar; que, pelo poder de cálculo, determi-
nasse com rigorosa exatidão o movimento, a posição, o volume, a natureza 
e o papel dos corpos celestes; que a Física lhe revelasse as leis da gravitação, 
do calor, da luz e da eletricidade; que a Química lhe mostrasse as transfor-
mações da matéria e a Mineralogia os materiais que formam a superfície do 



Capítulo IV

76

globo; que a Geologia lhe ensinasse a ler, nas camadas terrestres, a forma-
ção gradual desse mesmo globo. À Botânica, à Zoologia, à Paleontologia, 
à Antropologia coube iniciá-lo na liação e sucessão dos seres organizados. 
Com a Arqueologia pôde ele acompanhar os traços que a humanidade 
deixou através das idades. Numa palavra, completando-se umas às outras, 
todas as ciências houveram de contribuir com o que era indispensável para 
o conhecimento da história do mundo. Em falta dessas contribuições, teve 
o homem como guia as suas primeiras hipóteses.

Por isso, antes que ele entrasse na posse daqueles elementos de apre-
ciação, todos os comentadores da Gênese, cuja razão esbarrava em im-
possibilidades materiais, giravam dentro de um círculo, sem conseguirem 
dele sair. Só o lograram, quando a Ciência abriu caminho, fendendo o ve-
lho edifício das crenças. Tudo então mudou de aspecto. Uma vez achado 
o o condutor, as diculdades prontamente se aplanaram. Em vez de uma 
Gênese imaginária, surgiu uma Gênese positiva e, de certo modo, experi-
mental. O campo do universo se distendeu ao innito. Acompanhou-se a 
formação gradual da Terra e dos astros, segundo leis eternas e imutáveis, 
que demonstram muito melhor a grandeza e a sabedoria de Deus, do que 
uma criação miraculosa, tirada repentinamente do nada, qual mutação 
à vista, por efeito de súbita ideia da Divindade, após uma eternidade de 
inação.

Pois que é impossível se conceba a Gênese sem os dados que a Ciên-
cia fornece, pode dizer-se com inteira verdade que: a Ciência é chamada a 
constituir a verdadeira Gênese, segundo a lei da natureza.

4. No ponto a que chegou no século XIX, venceu a Ciência todas as 
diculdades do problema da Gênese?

Não, decerto; mas não há contestar que destruiu, sem remissão, to-
dos os erros capitais e lhe lançou os fundamentos essenciais sobre dados 
irrecusáveis. Os pontos ainda duvidosos não passam, a bem dizer, de ques-
tões de minúcias, que a sua solução, qualquer que venha a ser no futuro, 
não poderá prejudicar o conjunto. Ademais, malgrado os recursos que ela 
há tido à sua disposição, faltou-lhe, até agora, um elemento importante, 
sem o qual jamais a obra poderia completar-se.

5. De todas as Gêneses antigas, a que mais se aproxima dos moder-
nos dados cientícos, apesar dos erros que contém, que são demonstrados 
hoje até a evidência, é incontestavelmente a de Moisés. Alguns desses erros 



77

são mesmo mais aparentes do que reais e provêm, ou de falsa interpretação 
atribuída a certos termos, cuja primitiva signicação se perdeu, ao passa-
rem de língua em língua pela tradução, ou a acepção deles mudou com os 
costumes dos povos, ou, também, decorrem da forma alegórica peculiar ao 
estilo oriental e que foi tomada ao pé da letra, em vez de se lhe procurar o 
espírito, o signicado mais el.

6. A Bíblia, evidentemente, encerra fatos que a razão, desenvolvida 
pela Ciência, não poderia hoje aceitar e outros que parecem estranhos e re-
pugnantes, pois derivam de costumes que já não são os nossos. Mas, a par 
disso, haveria parcialidade em se não reconhecer que ela guarda grandes e 
belas coisas. A alegoria ocupa ali considerável espaço, ocultando sob o seu 
véu sublimes verdades, que se patenteiam, desde que se desça ao âmago do 
pensamento, pois que logo desaparece o absurdo.

Por que então não se lhe ergueu mais cedo o véu? De um lado, por 
falta de luzes que só a Ciência e uma sã losoa podiam fornecer e, de ou-
tro lado, pelo princípio da imutabilidade absoluta da fé, consequência de 
um respeito demasiado cego pela letra, ao qual a razão deveria se submeter, 
e, assim, pelo temor de comprometer a estrutura das crenças, erguida so-
bre o sentido literal. Partindo tais crenças de um ponto primitivo, houve 
o receio de que, se se rompesse o primeiro anel da cadeia, todas as malhas 
da rede acabassem separando-se. Eis por que, apesar de tudo, os olhos 
se fecharam, mas fechar os olhos ao perigo não é evitá-lo. Quando uma 
construção se inclina, não manda a prudência que se substituam imediata-
mente as pedras ruins por pedras boas, em vez de se esperar, pelo respeito 
que infunda a vetustez do edifício, que o mal se torne irremediável e que se 
faça preciso reconstruí-lo de cima a baixo?

7. Levando suas investigações às entranhas da Terra e às profundezas 
dos céus, demonstrou a Ciência, de maneira irrefragável, os erros da Gêne-
se moisaica tomada ao pé da letra e a impossibilidade material de se terem 
as coisas passado como são ali textualmente referidas. Assim procedendo, 
a Ciência desferiu fundo golpe nas crenças seculares. A fé ortodoxa cou 
combalida, porque julgou que lhe tiravam a pedra fundamental. Mas com 
quem havia de estar a razão: com a Ciência, que caminhava prudente e 
progressivamente pelos terrenos sólidos dos algarismos e da observação, 
sem nada armar antes de ter em mãos as provas, ou com uma narrativa 
escrita quando faltavam absolutamente os meios de observação? No m de 



Capítulo IV

78

contas, quem há de levar a melhor: aquele que diz 2 e 2 fazem 5 e se nega 
a vericar, ou aquele que diz que 2 e 2 fazem 4 e o prova?

8. Mas, objetam, se a Bíblia é uma revelação divina, então Deus se 
enganou. Se não é uma revelação divina, carece de autoridade e a religião 
desmorona, à falta de base.

Uma de duas: ou a Ciência está em erro, ou tem razão. Se tem razão, 
não pode fazer seja verdadeira uma opinião que lhe é contrária. Não há 
revelação que se possa sobrepor à autoridade dos fatos.

Incontestavelmente, não é possível que Deus, sendo todo verdade, 
induza os homens em erro, nem ciente, nem inscientemente, pois, do con-
trário, não seria Deus. Logo, se os fatos contradizem as palavras que são 
atribuídas a Ele, o que se deve logicamente concluir é que Ele não as pro-
nunciou, ou que tais palavras foram entendidas em sentido oposto ao que 
lhes é próprio.

Se, com semelhantes contradições, a religião sofre dano, a culpa não 
é da Ciência, que não pode fazer que o que é deixe de ser; mas dos homens 
por haverem prematuramente estabelecido dogmas absolutos, de cujo pre-
valecimento hão feito questão de vida ou de morte, sobre hipóteses susce-
tíveis de serem desmentidas pela experiência.

Há coisas com cujo sacrifício temos de resignar-nos, bom ou mau 
grado nosso, quando não consigamos evitá-lo. Desde que o mundo mar-
cha, sem que a vontade de alguns possa detê-lo, o mais sensato é que o 
acompanhemos e nos acomodemos com o novo estado de coisas, em vez 
de nos agarrarmos ao passado que se esboroa, com o risco de sermos arras-
tados na queda.

9. Por guardar respeito aos textos recebidos como sagrados, dever-se-
-ia obrigar a Ciência a calar-se? Fora tão impossível isso, como impedir que 
a Terra gire. As religiões, sejam quais forem, jamais ganharam coisa alguma 
em sustentar erros manifestos. A Ciência tem por missão descobrir as leis 
da natureza. Ora, sendo essas leis obra de Deus, não podem ser contrárias 
a religiões que se baseiem na verdade. Lançar anátema ao progresso, por 
atentatório à religião, é lançá-lo à própria obra de Deus. É ademais, traba-
lho inútil, porquanto nem todos os anátemas do mundo seriam capazes de 
obstar a que a Ciência avance e a que a verdade abra caminho. Se a Religião 
se nega a avançar com a Ciência, esta avançará sozinha.



79

10. Somente as religiões estacionárias podem temer as descobertas 
da Ciência, as quais só são funestas às que se deixam distanciar pelas ideias 
progressistas, imobilizando-se no absolutismo de suas crenças. Elas, em 
geral, fazem tão mesquinha ideia da Divindade, que não compreendem 
que assimilar as leis da natureza, que a Ciência revela, é gloricar a Deus 
em suas obras. Na sua cegueira, porém, essas religiões preferem render 
homenagem ao Espírito do mal, atribuindo-lhe essas leis. Uma religião que 
não estivesse, por nenhum ponto, em contradição com as leis da natureza, nada 
teria que temer do progresso e seria invulnerável.

11. A Gênese se divide em duas partes: a história da formação do 
mundo material e da humanidade considerada em seu duplo princípio, 
corporal e espiritual. A Ciência se tem limitado à pesquisa das leis que 
regem a matéria. No próprio homem, ela apenas há estudado o envoltório 
carnal. Por esse lado, chegou a inteirar-se, com exatidão, das partes princi-
pais do mecanismo do universo e do organismo humano. Assim, sobre esse 
ponto capital, pôde completar a Gênese de Moisés e reticar-lhe as partes 
defeituosas.

Mas a história do homem, considerado como ser espiritual, se pren-
de a uma ordem especial de ideias, que não são do domínio da Ciência 
propriamente dita e das quais, por este motivo, não tem ela feito objeto de 
suas investigações. A Filosoa, a cujas atribuições pertence, de modo mais 
particular, esse gênero de estudos, apenas há formulado, sobre o ponto, 
sistemas contraditórios, que vão desde a mais pura espiritualidade, até a 
negação do princípio espiritual e mesmo de Deus, sem outras bases, afora 
as ideias pessoais de seus autores. Tem, pois, deixado sem decisão a ques-
tão, por falta de vericação suciente.

12. Esta questão, no entanto, é a mais importante para o homem, 
por isso que envolve o problema do seu passado e do seu futuro. A do 
mundo material apenas indiretamente o afeta. O que lhe importa saber, 
antes de tudo, é donde ele veio e para onde vai, se já viveu e se ainda viverá, 
qual a sorte que lhe está reservada. 

Sobre todos esses pontos, a Ciência se conserva muda. A Filosoa 
apenas emite opiniões que concluem em sentido diametralmente oposto, 
mas que, pelo menos, permitem se discuta, o que faz com que muitas 
pessoas se lhe coloquem do lado, de preferência a seguirem a religião, que 
não discute.



Capítulo IV

80

13. Todas as religiões são acordes quanto ao princípio da existência 
da alma, sem, contudo, o demonstrarem. Não o são, porém, nem quan-
to à sua origem, nem com relação ao seu passado e ao seu futuro, nem, 
principalmente, e isso é o essencial, quanto às condições de que depende 
a sua sorte vindoura. Em sua maioria, elas apresentam como o futuro 
da alma, e impõem à crença de seus adeptos, um quadro que somente a 
fé cega pode aceitar, visto que não suporta exame sério. Ligado aos seus 
dogmas, às ideias que nos tempos primitivos se faziam do mundo mate-
rial e do mecanismo do universo, o destino que elas atribuem à alma não 
se concilia com o estado atual dos conhecimentos. Não podendo, pois, 
senão perder com o exame e a discussão, as religiões acham mais simples 
proscrever um e outra.

14. Dessas divergências no tocante ao futuro do homem nasceram 
a dúvida e a incredulidade. Entretanto, a incredulidade dá lugar a um 
penoso vácuo. O homem encara com ansiedade o desconhecido em que 
tem fatalmente de penetrar. Gela-o a ideia do nada. Diz-lhe a consciência 
que alguma coisa lhe está reservada para além do presente. Que será? Sua 
razão, com o desenvolvimento que alcançou, já lhe não permite admitir as 
histórias com que o acalentaram na infância, nem aceitar como realidade 
a alegoria. Qual o sentido dessa alegoria? A Ciência lhe rasgou um canto 
do véu; não lhe revelou, porém, o que mais lhe importa saber. O homem 
interroga em vão, nada lhe responde ela de maneira peremptória e apro-
priada a lhe acalmar as apreensões. Por toda parte depara com a armação 
a se chocar com a negação, sem que de um lado ou de outro se apresentem 
provas positivas. Daí a incerteza, e a incerteza sobre o que concerne à vida 
futura faz que o homem se atire, tomado de uma espécie de frenesi, para as 
coisas da vida material.

Esse o inevitável efeito das épocas de transição: rui o edifício do pas-
sado, sem que ainda o do futuro se ache construído. O homem se asseme-
lha ao adolescente que, já não tendo a crença ingênua dos seus primeiros 
anos, ainda não possui os conhecimentos próprios da maturidade. Apenas 
sente vagas aspirações, que não sabe denir.

15. Se a questão do homem espiritual permaneceu, até os dias 
 atuais, em estado de teoria, é que faltavam os meios de observação direta, 
existentes para comprovar o estado do mundo material, conservando-se, 
portanto, aberto o campo às concepções do espírito humano. Enquanto 



81

o homem não conheceu as leis que regem a matéria e não pôde aplicar o 
método experimental, andou a errar de sistema em sistema, no tocante ao 
mecanismo do universo e à formação da Terra. O que se deu na ordem 
física, deu-se também na ordem moral. Para xar as ideias, faltou o ele-
mento essencial: o conhecimento das leis a que se acha sujeito o princípio 
espiritual. Estava reservado à nossa época esse conhecimento, como o es-
teve aos dois últimos séculos24 o das leis da matéria.

16. Até o presente, o estudo do princípio espiritual, compreendi-
do na Metafísica, foi puramente especulativo e teórico. No Espiritismo, 
esse estudo é inteiramente experimental. Com o auxílio da faculdade 
mediúnica, mais desenvolvida presentemente e, sobretudo, generalizada e 
mais bem estudada, o homem se achou de posse de um novo instrumento 
de observação. A mediunidade foi, para o mundo espiritual, o que o te-
lescópio foi para o mundo astral e o microscópio para o dos innitamente 
pequenos. Permitiu se explorassem, estudassem, por assim dizer, de visu,25 
as relações do mundo espiritual com o mundo corpóreo; que, no homem 
vivo, se destacasse do ser material o ser inteligente e que se observassem 
os dois a atuar separadamente. Uma vez estabelecidas relações com os ha-
bitantes do mundo espiritual, possível se tornou ao homem seguir a alma 
em sua marcha ascendente, em suas migrações, em suas transformações. 
Pode-se, enm, estudar o elemento espiritual. Eis aí o de que careciam os 
anteriores comentadores da Gênese, para a compreenderem e lhe retica-
rem os erros.

17. Estando o mundo espiritual e o mundo material em incessante 
contato, os dois são solidários um com o outro; ambos têm a sua parcela 
de ação na Gênese. Sem o conhecimento das leis que regem o primeiro, 
tão impossível seria constituir-se uma Gênese completa, quanto a um es-
tatuário dar vida a uma estátua. Somente agora, conquanto nem a Ciência 
material, nem a Ciência espiritual hajam dito a última palavra, possui o 
homem os dois elementos próprios a lançar luz sobre esse imenso proble-
ma. Eram-lhe absolutamente indispensáveis essas duas chaves para chegar 
a uma solução, ainda que aproximativa.

24  N.E.: Kardec se refere aos séculos XVII e XVIII.
25  N.E.: Do latim “de vista, por ter visto, por ter presenciado”.





CAPÍTULO V

M

Antigos e modernos 
sistemas do mundo

1. A primeira ideia que os homens formaram da Terra, do movi-
mento dos astros e da constituição do universo, há de, a princípio, ter-se 
baseado unicamente no que os sentidos percebiam. Ignorando as mais 
elementares leis da Física e as forças da natureza, não dispondo senão 
da vista como meio de observação, apenas pelas aparências podiam eles 
julgar.

Vendo o Sol aparecer pela manhã, de um lado do horizonte, e 
desaparecer, à tarde, do lado oposto, concluíram naturalmente que ele 
girava em torno da Terra, conservando-se esta imóvel. Se lhes dissessem 
então que o contrário é o que se dá, responderiam não ser possível tal 
coisa, objetando: vemos que o Sol muda de lugar e não sentimos que a 
Terra se mexa.

2. A pequena extensão das viagens, que naquela época raramente 
iam além dos limites da tribo ou do vale, não permitia se comprovasse 
a esfericidade da Terra. Como, ao demais, haviam de supor que a Terra 
fosse uma bola? Os seres, em tal caso, somente no ponto mais elevado 
poderiam manter-se e, supondo-a habitada em toda a superfície, como 
viveriam eles no hemisfério oposto, com a cabeça para baixo e os pés 
para cima? Ainda menos possível houvera parecido isso com o movi-
mento de rotação. Quando, mesmo aos nossos dias, em que se conhe-
ce a lei de gravitação, se veem pessoas relativamente esclarecidas não 



84

 perceberem esse fenômeno, como nos surpreendermos de que homens 
das primeiras idades não o tenham, sequer, suspeitado? 

Para eles, pois, a Terra era uma superfície plana e circular, qual 
uma mó de moinho, estendendo-se a perder de vista na direção horizon-
tal. Daí a expressão ainda em uso: Ir ao m do mundo. Desconheciam-
-lhe os limites, a espessura, o interior, a face inferior, o que lhe cava 
por baixo.26

3. Por se mostrar sob forma côncava, o céu, na crença vulgar, era 
tido como uma abóbada real, cujos bordos inferiores repousavam na 
Terra e lhe marcavam os conns, era uma vasta cúpula cuja capacidade 
o ar enchia completamente. Sem nenhuma noção do espaço innito, 
incapazes mesmo de o conceberem, imaginavam os homens que essa 
abóbada era constituída de matéria sólida, donde a denominação de r-
mamento que lhe foi dada e que sobreviveu à crença, signicando: rme, 
resistente (do latim rmamentum, derivado de rmus e do grego herma, 
hermatos, rme, sustentáculo, suporte, ponto de apoio).

4. As estrelas, de cuja natureza não podiam suspeitar, eram sim-
plesmente pontos luminosos, maiores ou menores, engastados na abó-
bada, como lâmpadas suspensas, dispostas sobre uma única superfície e, 
por conseguinte, todas à mesma distância da Terra, tal como as que se 
veem no interior de certas cúpulas, pintadas de azul, gurando a do céu.

26 Nota de Allan Kardec:  “A mitologia hindu ensinava que, ao entardecer, o astro do dia se despojava 
de sua luz e atravessava o céu durante a noite com uma face obscura. A mitologia grega gura-
va puxado por quatro cavalos o carro de Apolo [deus da beleza, da luz, das artes e da profecia]. 
 Anaximandro [(610–547 a.C.) lósofo grego pré-socrático, considerou o innito como o princípio do 
universo], de Mileto, sustentava, ao que refere Plutarco [(c. 50–125 d.C.) escritor grego], que o Sol era 
um carro cheio de fogo muito vivo, que se escapava por uma abertura circular. Epicuro [(341–270 
a.C., lósofo grego], segundo uns, teria emitido a opinião de que o Sol se acendia pela manhã e se 
apagava à noite nas águas do oceano; segundo outros, ele considerava esse astro uma pedra-pomes 
aquecida até a incandescência. Anaxágoras [(c. 500 a.C.–c. 428 a.C.) lósofo grego pré-socrático] o 
tomava por um ferro esbraseado, do tamanho do Peloponeso. Coisa singular! os antigos eram tão 
invencivelmente induzidos a considerar real a grandeza aparente desse astro, que perseguiram o 
lósofo temerário por haver atribuído aquele volume ao facho do dia, fazendo-se necessária toda a 
autoridade de Péricles [(c. 495 a.C.–429 a.C., político ateniense. Péricles foi discípulo de Anaxágoras, 
que foi acusado de impiedade para com os deuses e teve que sair de Atenas.] para salvá-lo de uma 
condenação à morte e para que essa pena fosse comutada na de exílio.” (Flammarion, Estudos e 
leituras sobre a astronomia, p. 6.)

Diante de tais ideias, emitidas no quinto século antes do Cristo, ao tempo da maior prosperidade 
da Grécia, não devem causar espanto aquelas que os homens das primeiras idades faziam sobre o 
sistema do mundo.



85

Se bem hoje sejam outras as ideias, o uso das expressões antigas 
se conservou. Ainda se diz, por comparação: a abóbada estrelada; sob a 
cúpula do céu.

5. Igualmente desconhecida era então a formação das nuvens pela 
evaporação das águas da Terra. A ninguém podia acudir a ideia de que 
a chuva, que cai do céu, tivesse origem na Terra, donde ninguém a via 
subir. Daí a crença na existência de águas superiores e de águas inferiores, 
de fontes celestes e de fontes terrestres, de reservatórios colocados nas 
altas regiões, suposição que concordava perfeitamente com a ideia de 
uma abóbada sólida, capaz de os sustentar. As águas superiores, escapan-
do-se pelas frestas da abóbada, caíam em forma de chuva e, conforme 
fossem mais ou menos largas as frestas, a chuva era branda, torrencial e 
 diluviana.

6. A ignorância completa do conjunto do universo e das leis que o 
regem, da natureza, da constituição e da destinação dos astros, que, aliás, 
pareciam tão pequenos, comparativamente à Terra, fez necessariamente 
fosse esta considerada como a coisa principal, o m único da criação e 
os astros como acessórios, exclusivamente criados em intenção dos seus 
habitantes. Esse preconceito se perpetuou até os nossos dias, apesar das 
descobertas da Ciência, que mudaram, para o homem, o aspecto do 
mundo. Quanta gente ainda acredita que as estrelas são ornamentos do 
céu, destinados a recrear a vista dos habitantes da Terra!

7. Não tardou, porém, se apercebessem do movimento aparente 
das estrelas, que se deslocam em massa do Oriente para o Ocidente, 
despontando ao anoitecer e ocultando-se pela manhã, conservando suas 
respectivas posições. Semelhante observação, contudo, não teve, duran-
te longo tempo, outra consequência que não fosse a de conrmar a ideia 
de uma abóbada sólida, a arrastar consigo as estrelas, no seu movimento 
de rotação.

Essas ideias primárias, ingênuas, constituíram, no curso de largos 
períodos seculares, o fundo das crenças religiosas e serviram de base a 
todas as cosmogonias antigas.

8. Mais tarde, pela direção do movimento das estrelas e pelo pe-
riódico retorno delas, na mesma ordem, percebeu-se que a abóbada ce-
leste não podia ser apenas uma semiesfera posta sobre a Terra, mas uma 
esfera inteira, oca, em cujo centro se achava a Terra, sempre chata, ou, 



86

quando muito, convexa e habitada somente na superfície superior. Já 
era um progresso.

Mas qual o suporte da Terra? Fora inútil mencionar todas as su-
posições ridículas, geradas pela imaginação, desde a dos indianos,27 que 
a diziam suportada por quatro elefantes brancos, pousados estes sobre 
as asas de um imenso abutre. Os mais sensatos confessavam que nada 
sabiam a respeito.

9. Entretanto, uma opinião geralmente espalhada nas teogonias 
pagãs situava nos lugares baixos, ou, por outra, nas profundezas da Terra, 
ou debaixo desta, não se sabia bem, a morada dos réprobos, chamada 
inferno, isto é, lugares inferiores, e nos lugares altos, além da região das 
estrelas, a morada dos bem-aventurados. A palavra inferno se conservou 
até os nossos dias, se bem haja perdido a signicação etimológica, des-
de que a Geologia retirou das entranhas da Terra o lugar dos suplícios 
eternos e a Astronomia demonstrou que no espaço innito não há baixo 
nem alto.

10. Sob o céu puro da Caldeia, da Índia e do Egito, berço das mais 
antigas civilizações, o movimento dos astros foi observado com tanta 
exatidão, quanto o permitia a falta de instrumentos especiais. Notou-se, 
primeiramente, que certas estrelas tinham movimento próprio, inde-
pendente da massa, o que não consentia a suposição de que se achas-
sem presas à abóbada. Chamaram-lhes estrelas errantes ou planetas, para 
distingui-las das estrelas xas. Calcularam-se-lhes os movimentos e os 
retornos periódicos.

No movimento diurno da esfera estrelada, foi notada a imobilida-
de da Estrela Polar, em cujo derredor as outras descreviam, em vinte e 
quatro horas, círculos oblíquos paralelos, uns maiores, outros menores, 
conforme a distância em que se encontravam da estrela central. Foi o 
primeiro passo para o conhecimento da obliquidade do eixo do mundo. 
Viagens mais longas deram lugar a que se observasse a diferença dos 
aspectos do céu, segundo as latitudes e as estações. A vericação de que 
a elevação da Estrela Polar acima do horizonte variava com a latitude, 
abriu caminho para a percepção da redondeza da Terra. Foi assim que, 

27 N.E.: De acordo com a mitologia hindu, a terra era a metade de uma esfera, sustentada por quatro 
elefantes sobre uma grande tartaruga, Chukwa. Isso explicaria o “movimento da Terra pelos céus”.



87

pouco a pouco, chegaram a fazer uma ideia mais exata do sistema do 
mundo.

Pelo ano 600 a.C., Tales, de Mileto (Ásia Menor), descobriu a 
esfericidade da Terra, a obliquidade da eclíptica e a causa dos eclipses.

Um século depois, Pitágoras, de Samos, descobre o movimento 
diurno da Terra, sobre o próprio eixo, seu movimento anual em torno 
do Sol e incorpora os planetas e os cometas ao sistema solar.

Hiparco, de Alexandria (Egito), em 160 a.C. inventa o astrolábio, 
calcula e prediz os eclipses, observa as manchas do Sol, determina o ano 
trópico, a duração das revoluções da Lua.

Embora preciosíssimas para o progresso da Ciência, essas desco-
bertas levaram perto de 2.000 anos a se popularizarem. Não dispondo 
senão de raros manuscritos para se propagarem, as ideias novas per-
maneciam como patrimônio de alguns lósofos, que as ensinavam a 
discípulos privilegiados. As massas, que ninguém cuidava de esclarecer, 
nenhum proveito tiravam das ideias novas e continuavam a nutrir-se das 
velhas crenças.

11. Cerca do ano 140 da Era Cristã, Ptolomeu, um dos homens 
mais ilustres da Escola de Alexandria, combinando suas próprias ideias 
com as crenças vulgares e com algumas das mais recentes descobertas 
astronômicas, compôs um sistema que se pode qualicar de misto, que 
traz o seu nome e que, por perto de quinze séculos, foi o único que o 
mundo civilizado adotou.

Segundo o sistema de Ptolomeu, a Terra é uma esfera posta no 
centro do universo, composta de quatro elementos: terra, água, ar e 
fogo. Essa a primeira região, dita elementar. A segunda região, dita eté-
rea, compreendia onze céus, ou esferas concêntricas, a girar em torno 
da Terra, a saber: o céu da Lua, os de Mercúrio, de Vênus, do Sol, de 
 Marte, de Júpiter, de Saturno, das estrelas xas, do primeiro cristalino, 
esfera sólida transparente; do segundo cristalino e, nalmente, do pri-
meiro móvel, que dava movimento a todos os céus inferiores e os obri-
gava a fazer uma revolução em vinte e quatro horas. Para além dos onze 
céus estava o Empíreo, habitação dos bem-aventurados, denominação 
tirada do grego pyr ou pur, que signica fogo, porque se acreditava que 
essa região resplandecia de luz, como o fogo.



88

Longo tempo prevaleceu a crença em muitos céus superpostos, o 
número deles, entretanto, variava. O sétimo era geralmente tido como 
o mais elevado, donde a expressão: ser arrebatado ao sétimo céu. Paulo 
disse que fora elevado ao terceiro céu.

Afora o movimento comum, os astros, segundo Ptolomeu, tinham 
movimentos próprios, mais ou menos dilatados, conforme a distância 
em que se achavam do centro. As estrelas xas faziam uma revolução em 
25.816 anos, avaliação esta que denota conhecimento da precessão dos 
equinócios, que se realiza em 25.868 anos.

12. No começo do século XVI, Copérnico, astrônomo célebre, nas-
cido em Thorn (Prússia), no ano de 1472 e morto no de 1543, recon-
siderou as ideias de Pitágoras e concebeu um sistema que, conrmado 
todos os dias por novas observações, teve acolhimento favorável e não 
tardou a desbancar o de Ptolomeu. Segundo o sistema de Copérnico, o 
Sol está no centro e ao seu derredor os astros descrevem órbitas circula-
res, sendo a Lua um satélite da Terra.

Decorrido um século, em 1609, Galileu, natural de Florença 
( Itália), inventa o telescópio; em 1610, descobre os quatro28 satélites de 
Júpiter e lhe calcula as revoluções; reconhece que os planetas não têm 
luz própria como as estrelas, mas que são iluminados pelo Sol; que são 
esferas semelhantes à Terra; Galileu observa-lhes as fases e determina o 
tempo que duram as rotações deles em torno de seus eixos, oferecendo 
assim, por provas materiais, sanção denitiva ao sistema de Copérnico.

Ruiu então a construção dos céus superpostos; reconheceu-se que 
os planetas são mundos semelhantes à Terra e, sem dúvida, habitados; 
que as estrelas são inumeráveis sóis, prováveis centros de outros tantos 
sistemas planetários, sendo o próprio Sol reconhecido como uma estre-
la, centro de um turbilhão de planetas que se lhe acham sujeitos.

As estrelas deixaram de estar connadas numa zona da esfera ce-
leste, para estarem irregularmente disseminadas pelo espaço sem limites, 
encontrando-se a distâncias incomensuráveis umas das outras mesmo as 
que parecem tocar-se, sendo as aparentemente menores as mais afasta-
das de nós e as maiores as que nos estão mais perto, porém, ainda assim, 
a centenas de bilhões de léguas.

28  N.E.:  Atualmente, Júpiter possui 66 satélites conhecidos, quatro dos quais de dimensões planetárias.



89

Os grupos que tomaram o nome de constelações mais não são do 
que agregados aparentes, causados pela distância; suas guras não pas-
sam de efeitos de perspectiva, como as que as luzes espalhadas por uma 
vasta planície ou as árvores de uma oresta formam, aos olhos de quem 
as observa colocado num ponto xo. Na realidade, porém, tais agrupa-
mentos de estrela não existem. Se nos pudéssemos transportar para a 
reunião de uma dessas constelações, à medida que nos aproximássemos 
dela, a sua forma se desmancharia e novos grupos se nos desenhariam à 
vista.

Ora, não existindo esses agrupamentos senão na aparência, é ilu-
sória a signicação que uma supersticiosa crença vulgar lhe atribui e 
somente na imaginação pode existir.

Para se distinguirem as constelações, deram-se-lhes nomes como 
estes: Leão, Touro, Gêmeos, Virgem, Balança ou Libra, Capricórnio, Cân-
cer ou Caranguejo, Órion, Hércules, Grande Ursa ou Ursa Maior ou Carro 
de Davi, Pequena Ursa ou Ursa Menor, Lira etc., e, para representá-las, 
 atribuíram-se-lhes as formas aparentes que esses nomes lembram, fanta-
siosas em sua maioria e, em nenhum caso, guardando qualquer relação 
com os grupos de estrelas assim chamados. Fora, pois, inútil procurar 
no céu tais formas.

A crença na inuência das constelações, sobretudo das que consti-
tuem os doze signos do zodíaco, proveio da ideia ligada aos nomes que 
elas trazem. Se à que se chama leão fosse dado o nome de asno ou de 
ovelha, certamente lhe teriam atribuído outra inuência.

13. A partir de Copérnico e Galileu, as velhas cosmogonias jamais 
foram destruídas. A Astronomia só podia avançar, não recuar. A Histó-
ria diz das lutas que esses homens de gênio tiveram de sustentar contra 
os preconceitos e, sobretudo, contra o espírito de seita, interessado em 
manter erros sobre os quais se haviam fundado crenças, supostamente 
rmadas em bases inabaláveis. Bastou a invenção de um instrumento de 
óptica para derrocar uma construção de muitos milhares de anos. Nada, 
é claro, poderia prevalecer contra uma verdade reconhecida como tal. 
Graças à Tipograa, o público, iniciado nas novas ideias, entrou a não 
se deixar embalar com ilusões e tomou parte na luta. Já não era contra 
indivíduos que os sustentadores das velhas ideias tinham de combater, 
mas contra a opinião geral, que esposava a causa da verdade.



90

Quão grande é o universo em face das mesquinhas proporções 
que nossos pais lhe assinavam! Quanto é sublime a obra de Deus, desde 
que a vemos realizar-se conformemente às eternas leis da natureza! Mas, 
também, quanto tempo, que de esforços do gênio, que de devotamentos 
se zeram necessários para descerrar os olhos às criaturas e arrancar-lhes, 
anal, a venda da ignorância!

14. Estava desde então aberto o caminho em que ilustres e nu-
merosos sábios iam entrar, a m de completarem a obra encetada. Na 
 Alemanha, Kepler descobre as célebres leis que lhe conservam o nome e 
por meio das quais se reconhece que as órbitas que os planetas descre-
vem não são circulares, mas elipses, das quais o sol ocupa um dos focos. 
Newton, na Inglaterra, descobre a lei da gravitação universal. Laplace, 
na França, cria a mecânica celeste. Finalmente, a Astronomia deixa de 
ser um sistema fundado em conjeturas ou probabilidades e torna-se uma 
ciência assente nas mais rigorosas bases, as do cálculo e da geometria. 
Fica assim lançada uma das pedras fundamentais da Gênese, cerca de 
3.300 anos depois de Moisés.



CAPÍTULO VI

M

Uranograa geral29

• O espaço e o tempo • A matéria • As leis e as forças 
• A criação primária • A criação universal • Os sóis e os 
planetas • Os satélites • Os cometas • A Via Láctea • As 

estrelas xas • Os desertos do espaço • Eterna sucessão dos 
mundos • A vida universal • Diversidade dos mundos

O espaço e o tempo
1. Já muitas denições de espaço foram dadas, sendo a principal 

esta: o espaço é a extensão que separa dois corpos, na qual certos sostas 
deduziram que onde não haja corpos não haverá espaço. Nisto foi que 
se basearam alguns doutores em Teologia para estabelecer que o espaço é 
necessariamente nito, alegando que certo número de corpos nitos não 
poderiam formar uma série innita e que, onde acabassem os corpos, 
igualmente o espaço acabaria.

Também deniram o espaço como o lugar onde se movem os 
mundos, o vazio onde a matéria atua etc. Deixemos todas essas deni-
ções, que nada denem, nos tratados onde repousam.

Espaço é uma dessas palavras que exprimem uma ideia primitiva e 
axiomática, de si mesma evidente, e a respeito dela as diversas denições 
que se possam dar nada mais fazem do que obscurecê-la. Todos sabemos 

29 Nota de Allan Kardec: Este capítulo é textualmente extraído de uma série de comunicações ditadas à 
Sociedade Espírita de Paris, em 1862 e 1863, sob o título — Estudos uranográcos, e assinada  GALILEU. 
Médium: C. F. [Estas são as iniciais do nome de Camille Flammarion.]



Capítulo VI

92

o que é o espaço e eu apenas quero rmar que ele é innito, a m de que 
os nossos estudos ulteriores não encontrem uma barreira opondo-se às 
investigações do nosso olhar.

Ora, digo que o espaço é innito, pela razão de ser impossível 
imaginar-se-lhe um limite qualquer e porque, apesar da diculdade com 
que topamos para conceber o innito, mais fácil nos é avançar eterna-
mente pelo espaço, em pensamento, do que parar num ponto qualquer, 
depois do qual não mais encontrássemos extensão a percorrer.

Para gurarmos, quanto no-lo permitam as nossas limitadas fa-
culdades, a innidade do espaço, suponhamos que, partindo da Terra, 
perdida no meio do innito, para um ponto qualquer do universo, e isso 
com a velocidade prodigiosa da centelha elétrica, que percorre milhares 
de léguas por segundo, e que mal tendo deixado este globo já tenhamos 
percorrido milhões de léguas, nos achamos num lugar donde apenas 
divisamos a Terra sob o aspecto de pálida estrela. Passado um instante, 
seguindo sempre a mesma direção, chegamos a essas estrelas longínquas 
que mal percebeis da vossa estação terrestre. Daí, não só a Terra nos de-
saparece inteiramente do olhar nas profundezas do céu, como também o 
próprio Sol, com todo o seu esplendor, se há eclipsado pela extensão que 
dele nos separa. Animados sempre da mesma velocidade do relâmpago, 
a cada passo que avançamos na extensão, transpomos sistemas de mun-
dos, ilhas de luz etérea, estradas estelíferas, paragens suntuosas onde 
Deus semeou mundos na mesma profusão com que semeou as plantas 
nas pradarias terrenas.

Ora, há apenas poucos minutos que caminhamos e já centenas de 
milhões e milhões de léguas nos separam da Terra, bilhões de mundos 
nos passaram sob as vistas e, entretanto, escutai! em realidade, não avan-
çamos um só passo que seja no universo. 

Se continuarmos durante anos, séculos, milhares de séculos, mi-
lhões de períodos cem vezes seculares e sempre com a mesma velocidade 
do relâmpago, nem um passo teremos avançado, qualquer que seja o lado 
para onde nos dirijamos e qualquer que seja o ponto para onde nos en-
caminhemos, a partir desse grãozinho invisível donde saímos e a que 
chamamos Terra.

Eis aí o que é o espaço!



Uranografa geral

93

2. Como a palavra espaço, tempo é também um termo já por si 
mesmo denido. Dele se faz ideia mais exata, relacionando-o com o 
todo innito.

O tempo é a sucessão das coisas. Está ligado à eternidade, do 
mesmo modo que as coisas estão ligadas ao infinito. Suponhamo-nos 
na origem do nosso mundo, na época primitiva em que a Terra ainda 
não se movia sob a divina impulsão; numa palavra: no começo da 
 Gênese. O tempo então ainda não saíra do misterioso berço da na-
tureza e ninguém pode dizer em que época de séculos nos achamos, 
porquanto o pêndulo dos séculos ainda não foi posto em movimento.

Mas silêncio! soa na sineta eterna a primeira hora de uma Terra 
insulada, o planeta se move no espaço e desde então há tarde e manhã. 
Para lá da Terra, a eternidade permanece impassível e imóvel, embora 
o tempo marche com relação a muitos outros mundos. Para a Terra, o 
tempo a substitui e durante uma determinada série de gerações contar-
-se-ão os anos e os séculos.

Transportemo-nos agora ao último dia desse mundo, à hora em 
que, curvado sob o peso da vetustez, ele se apagará do livro da vida 
para aí não mais reaparecer. Interrompe-se então a sucessão dos eventos; 
cessam os movimentos terrestres que mediam o tempo e o tempo acaba 
com eles.

Esta simples exposição das coisas que dão nascimento ao tempo, 
que o alimentam e deixam que ele se extinga, basta para mostrar que, 
visto do ponto em que houvemos de colocar-nos para os nossos estudos, 
o tempo é uma gota de água que cai da nuvem no mar e sua queda é 
medida.

Tantos mundos na vasta amplidão, quantos tempos diversos e 
incompatíveis. Fora dos mundos, somente a eternidade substitui essas 
efêmeras sucessões e enche tranquilamente da sua luz imóvel a imen-
sidade dos céus. Imensidade sem limites e eternidade sem limites, tais 
as duas grandes propriedades da natureza universal.

O olhar do observador, que atravessa, sem jamais encontrar o 
que o detenha, as incomensuráveis distâncias do espaço, e o do geó-
logo, que remonta além dos limites das idades, ou que desce às pro-
fundezas da eternidade de fauces escancaradas, em que ambos um dia 



Capítulo VI

94

se perderão, atuam em concordância, cada um na sua direção, para 
adquirir esta dupla noção do infinito: extensão e duração.

Dentro desta ordem de ideias, fácil nos será conceber que, sendo o 
tempo apenas a relação das coisas transitórias e dependendo unicamente 
das coisas que se medem, se tomássemos os séculos terrestres por unida-
de e os empilhássemos aos milhares, para formar um número colossal, 
esse número nunca representaria mais que um ponto na eternidade, do 
mesmo modo que milhares de léguas adicionadas a milhares de léguas 
não dão mais que um ponto na extensão.

Assim, por exemplo, estando os séculos fora da vida etérea da 
alma, poderíamos escrever um número tão longo quanto o equador ter-
restre e supormo-nos envelhecidos desse número de séculos, sem que na 
realidade nossa alma conte um dia a mais. E juntando a esse número 
indenível de séculos uma série de números semelhantes, longa como 
daqui ao Sol, ou ainda mais consideráveis, se imaginássemos viver du-
rante uma sucessão prodigiosa de períodos seculares representados pela 
adição de tais números, quando chegássemos ao termo, o inconcebível 
amontoado de séculos que nos passaria sobre a cabeça seria como se não 
existisse: diante de nós estaria sempre toda a  eternidade.

O tempo é apenas uma medida relativa da sucessão das coisas 
transitórias; a eternidade não é suscetível de medida alguma, do pon-
to de vista da duração; para ela, não há começo, nem m: tudo lhe é 
 presente.

Se séculos de séculos são menos que um segundo relativamente à 
eternidade, que vem a ser a duração da vida humana?!

A matéria
3. À primeira vista, não há o que pareça tão profundamente va-

riado, nem tão essencialmente distinto, como as diversas substâncias 
que compõem o mundo. Entre os objetos que a Arte ou a natureza nos 
fazem passar diariamente ante o olhar, haverá duas que revelem perfeita 
identidade, ou somente paridade de composição? Quanta dessemelhan-
ça, sob os aspectos da solidez, da compressibilidade, do peso e das múl-
tiplas propriedades dos corpos, entre os gases atmosféricos e um lete 
de ouro, entre a molécula aquosa da nuvem e a do mineral que forma 



Uranografa geral

95

a carcaça óssea do globo! que diversidade entre o tecido químico das 
variadas plantas que adornam o reino vegetal e o dos representantes não 
menos numerosos da animalidade na Terra!

Entretanto, podemos estabelecer como princípio absoluto que to-
das as substâncias conhecidas e desconhecidas, por mais dessemelhantes 
que pareçam, quer do ponto de vista da constituição íntima, quer pelo 
prisma de suas ações recíprocas, são, de fato, apenas modos diversos sob 
que a matéria se apresenta; variedades em que ela se transforma sob a 
direção das forças inumeráveis que a governam.

4. A Química, cujos progressos foram tão rápidos depois da mi-
nha época, em que seus próprios adeptos ainda a relegavam para o do-
mínio  secreto da magia; esta nova ciência que se pode considerar, com 
justiça, lha do século da observação e baseada unicamente, de maneira 
bem mais sólida do que suas irmãs mais velhas, no método experimen-
tal; a Química, digo, fez tábua rasa dos quatro elementos primitivos que 
os antigos concordaram em reconhecer na natureza; mostrou que o ele-
mento terrestre mais não é do que a combinação de diversas substâncias 
variadas ao innito; que o ar e a água são igualmente decomponíveis e 
produtos de certo número de equivalentes de gás; que o fogo, longe de 
ser também um elemento principal, é apenas um estado da matéria, re-
sultante do movimento universal a que esta se acha submetida e de uma 
combustão sensível ou latente.

Em compensação, a Química fez surgir considerável número de 
princípios, até então desconhecidos, que lhe pareceram formar, por de-
terminadas combinações, as diversas substâncias, os diversos corpos que 
ela estudou e que atuam simultaneamente, segundo certas leis e em 
certas proporções, nos trabalhos que se realizam dentro do grande la-
boratório da natureza. Deu a esses princípios o nome de corpos simples, 
indicando de tal modo que os considera primitivos e indecomponíveis e 
que nenhuma operação, até hoje, pôde reduzi-los a frações relativamen-
te mais simples do que eles próprios.30, 31

30 Nota de Allan Kardec: Os principais corpos simples são: entre os não metálicos, o oxigênio, o hi-
drogênio, o azoto [nitrogênio], o cloro, o carbono, o fósforo, o enxofre, o iodo; entre os metálicos, 
o ouro, a prata, a platina, o mercúrio, o chumbo, o estanho, o zinco, o ferro, o cobre, o arsênico, o 
sódio, o potássio, o cálcio, o alumínio etc. 

31 N.E.: Os elementos químicos (denominação atual dos corpos simples) são classicados de acordo 
com a Classicação Periódica dos Elementos, de Mendeleiev (1834–1907, químico russo). A Quí-
mica cataloga 105 elementos, dos quais 92 são encontrados na natureza e os demais, chamados 



Capítulo VI

96

5. Mas onde param as apreciações do homem, mesmo ajudadas 
pelos mais impressionantes sentidos articiais, prossegue a obra da na-
tureza; onde o vulgo toma a aparência como realidade, onde o práti-
co levanta o véu e percebe o começo das coisas, o olhar daquele que 
pode apreender o modo de agir da natureza apenas vê, nos materiais 
constitutivos do mundo, a matéria cósmica primitiva, simples e una, 
diversicada em certas regiões na época do seu aparecimento, repartida 
em corpos solidários entre si durante a sua vida, e que um dia os ma-
teriais se desmembram, por efeitos da decomposição no receptáculo da 
imensidão.

6. Há questões que nós mesmos, Espíritos amantes da Ciência, 
não podemos aprofundar e sobre as quais não poderemos emitir senão 
opiniões pessoais, mais ou menos hipotéticas. Sobre essas questões, ca-
lar-me-ei ou justicarei a minha maneira de ver. A com que nos ocupa-
mos, porém, não pertence a esse número. Àqueles, portanto, que fossem 
tentados a enxergar nas minhas palavras unicamente uma teoria ousada, 
direi: abarcai, se for possível, com olhar investigador, a multiplicidade 
das operações da natureza e reconhecereis que, se se não admitir a uni-
dade da matéria, impossível será explicar, já não direi somente os sóis e 
as esferas, mas, sem ir tão longe, a germinação de uma semente na terra, 
ou a produção dum inseto.

7. Se se observa tão grande diversidade na matéria, é porque, sen-
do em número ilimitado as forças que hão presidido às suas transfor-
mações e as condições em que estas se produziram, também as várias 
combinações da matéria não podiam deixar de ser ilimitadas.

Logo, quer a substância que se considere pertença aos uidos 
propriamente ditos, isto é, aos corpos imponderáveis, quer revista os 
caracteres e as propriedades ordinárias da matéria, não há, em todo o 
universo, senão uma única substância primitiva; o cosmo ou matéria cós-
mica dos  uranógrafos.

transurânicos (porque são mais pesados que o elemento urânio), foram sintetizados em labora-
tório. A  Classicação distribui os elementos de acordo com as suas propriedades, agrupando os 
metais, os não metais, os semimetais e os gases nobres. O elemento químico hidrogênio, por suas 
características especiais, é classicado à parte. Também se sabe que os elementos químicos são 
decomponíveis em subpartículas, as mais importantes são o próton, o nêutron e o elétron.



Uranografa geral

97

As leis e as forças
8. Se um desses seres desconhecidos que consomem a sua efême-

ra existência no fundo das tenebrosas regiões do oceano; se um desses 
poligástricos, uma dessas nereidas — miseráveis animálculos que da na-
tureza mais não conhecem do que os peixes ictiófagos e as orestas sub-
marinas — recebesse de repente o dom da inteligência, a faculdade de 
estudar o seu mundo e de basear suas apreciações num raciocínio con-
jetural extensivo à universalidade das coisas, que ideia faria da natureza 
viva que se desenvolve no meio por ele habitado e do mundo terrestre 
que escapa ao campo de suas observações?

Se, agora, por um efeito maravilhoso do seu novo poder, esse mes-
mo ser chegasse a se elevar acima das suas trevas eternas, à superfície 
do mar, não distante das margens opulentas de uma ilha de esplêndida 
vegetação, banhada pelo sol fecundante, dispensador de calor benéco, 
que juízo faria ele então das suas antecipadas teorias sobre a criação 
universal, teoria que se apagaria logo diante de uma apreciação mais 
ampla, mas ainda relativamente tão incompleta quanto a primeira? Tal 
é, ó homens, a imagem da vossa ciência toda especulativa.32

9. Vindo, pois, tratar aqui da questão das leis e das forças que 
regem o universo, eu, que apenas sou, como vós, um ser relativamente 
ignorante em face da ciência real, malgrado a aparente superioridade 
que, com relação aos meus irmãos da Terra, me advém da possibilidade 
de estudar problemas naturais que lhes são interditos na posição em que 
eles se encontram como habitantes da Terra, trago por único objetivo 
dar-vos uma noção geral das leis universais, sem explicar pormenoriza-
damente o modo de ação e a natureza das forças especiais que lhes são 
dependentes.

10. Há um fluido etéreo que enche o espaço e penetra os cor-
pos. Esse fluido é o éter ou matéria cósmica primitiva, geradora do 
mundo e dos seres. Ao éter são inerentes as forças que presidiram às 

32 Nota de Allan Kardec: Tal também a situação dos negadores do mundo dos Espíritos, quando, após 
se haverem despojado do envoltório carnal, contemplam, desdobrados às suas vistas, os horizontes 
desse mundo. Compreendem, então, quão ocas eram as teorias com que pretendiam tudo explicar 
por meio exclusivamente da matéria. Contudo, esses horizontes ainda lhes ocultam mistérios que só 
posteriormente se lhes desvendam, à medida que, depurando-se, eles se elevam. Desde, porém, os 
seus primeiros momentos no outro mundo, veem-se forçados a reconhecer a própria cegueira e quão 
longe estavam da verdade.



Capítulo VI

98

metamorfoses da matéria, as leis imutáveis e necessárias que regem 
o mundo. Essas múltiplas forças, indefinidamente variadas segundo 
as combinações da matéria, localizadas segundo as massas, diversifi-
cadas em seus modos de ação, segundo as circunstâncias e os meios, 
são conhecidas na Terra sob os nomes de gravidade, coesão, afinidade, 
atração, magnetismo, eletricidade ativa. Os movimentos vibratórios do 
agente são conhecidos sob os nomes de som, calor, luz etc. Em outros 
mundos, as formas se apresentam sob outros aspectos, revelam outros 
caracteres desconhecidos na Terra e, na imensa amplidão dos céus, 
forças em número indefinito se têm desenvolvido numa escala ini-
maginável, cuja grandeza tão incapazes somos de avaliar, como o é o 
crustáceo, no fundo do oceano, para apreender a universalidade dos 
fenômenos terrestres.33

Ora, assim como só há uma substância simples, primitiva, gerado-
ra de todos os corpos, mas diversicada em suas combinações, também 
todas essas forças dependem de uma lei universal diversicada em seus 
efeitos e que, pelos desígnios eternos, foi soberanamente imposta à cria-
ção, para lhe imprimir harmonia e estabilidade.

11. A natureza jamais se encontra em oposição a si mesma. Uma 
só é a divisa do brasão do universo: unidade-variedade. Remontando à 
escala dos mundos, encontra-se unidade de harmonia e de criação, ao 
mesmo tempo que uma variedade innita no imenso jardim de estre-
las. Percorrendo os degraus da vida, desde o último dos seres até Deus, 
patenteia-se a grande lei de continuidade. Considerando as forças em si 
mesmas, pode-se formar com elas uma série, cuja resultante, confundin-
do-se com a geratriz, é a lei universal.

33 Nota de Allan Kardec: Tudo reportamos ao que conhecemos e do que escapa à percepção dos nos-
sos sentidos não compreendemos, como não compreende o cego de nascença os efeitos da luz e 
da utilidade dos olhos. Possível é, pois, que noutros meios, o uido cósmico possua propriedades, 
seja suscetível de combinações de que não fazemos nenhuma ideia, produza efeitos apropriados a 
necessidades que desconhecemos, dando lugar a percepções novas ou a outros modos de percep-
ção. Não compreendemos, por exemplo, que se possa ver sem os olhos do corpo e sem a luz. Quem 
nos diz, porém, que não existam outros agentes, afora a luz, aos quais são adequados organismos 
especiais? A vista sonambúlica, que nem a distância, nem os obstáculos materiais, nem a obscu-
ridade detêm, nos oferece um exemplo disso. Suponhamos que, num mundo qualquer, os seres 
sejam normalmente o que só excepcionalmente o são os nossos sonâmbulos; eles, sem precisarem 
da nossa luz, nem dos nossos olhos, verão o que não podemos ver. O mesmo se dá com todas as 
outras sensações. As condições de vitalidade e de perceptibilidade, as sensações e as necessidades 
variam de conformidade com os meios.



Uranografa geral

99

Não podeis apreciar esta lei em toda a sua extensão, por serem 
restritas e limitadas as forças que a representam no campo das vossas 
observações. Entretanto, a gravitação e a eletricidade podem ser consi-
deradas como uma larga aplicação da lei primordial, que impera para lá 
dos céus.

Todas essas forças são eternas — explicaremos este termo — e uni-
versais como a criação. Sendo inerentes ao uido cósmico, elas atuam 
necessariamente em tudo e em toda parte, modicando suas ações pela 
simultaneidade ou pela sucessividade, predominando aqui, apagando-se 
ali, pujantes e ativas em certos pontos, latentes ou ocultas noutros, mas, 
anal, preparando, dirigindo, conservando e destruindo os mundos em 
seus diversos períodos de vida, governando os maravilhosos trabalhos da 
natureza, onde quer que eles se executem, assegurando para sempre o 
eterno esplendor da criação.

A criação primária
12. Depois de termos considerado o universo sob os pontos de 

vista gerais da sua composição, das suas leis e das suas propriedades, po-
demos estender os nossos estudos ao modo de formação que deu origem 
aos mundos e aos seres. Desceremos, em seguida, à criação da Terra, 
em particular, e ao seu estado atual na universalidade das coisas e daí, 
tomando esse globo por ponto de partida e por unidade relativa, proce-
deremos aos nossos estudos planetários e siderais.

13. Se bem compreendemos a relação, ou, antes, a oposição en-
tre a eternidade e o tempo, se nos familiarizamos com a ideia de que o 
tempo não é mais do que uma medida relativa da sucessão das coisas 
transitórias, ao passo que a eternidade é essencialmente una, imóvel e 
permanente, insuscetível de qualquer medida, do ponto de vista da du-
ração, compreenderemos que para ela não há começo, nem m.

Doutro lado, se fazemos ideia exata — embora necessariamente 
muito fraca — da innidade do poder divino, compreenderemos como 
é possível que o universo haja existido sempre e sempre exista. Desde 
que Deus existiu, suas perfeições eternas falaram. Antes que houvessem 
nascido os tempos, a eternidade incomensurável recebeu a palavra divi-
na e fecundou o espaço, eterno quanto ela.



Capítulo VI

100

14. Existindo, naturalmente, desde toda a eternidade, Deus criou 
por toda esta eternidade e não poderia ser de outro modo, visto que, 
por mais longínqua que seja a época a que recuemos, pela imaginação, 
os supostos limites da Criação, haverá sempre, além desse limite, uma 
eternidade — ponderai bem esta ideia —, uma eternidade durante a 
qual as divinas hipóstases, as volições infinitas teriam permanecido 
sepultadas em muda letargia inativa e infecunda, uma eternidade de 
morte aparente para o Pai eterno que dá vida aos seres; de mutismo 
indiferente para o Verbo que os governa; de esterilidade fria e egoísta 
para o Espírito de amor e vivificação.

Compreendamos melhor a grandeza da ação divina e a sua per-
petuidade sob a mão do Ser absoluto! Deus é o Sol dos seres, é a Luz 
do mundo. Ora, a aparição do Sol dá instantaneamente nascimento a 
ondas de luz que se vão espalhando por todos os lados na extensão. Do 
mesmo modo, o universo, nascido do eterno, remonta aos períodos 
inimagináveis do infinito de duração, ao fiat lux! do início.

15. O começo absoluto das coisas remonta, pois, a Deus. As su-
cessivas aparições delas no domínio da existência constituem a ordem 
da criação perpétua.

Que mortal poderia dizer das magnificências desconhecidas e 
soberbamente veladas sob a noite das idades que se desdobraram nes-
ses tempos antigos, em que nenhuma das maravilhas do universo atual 
existia; nessa época primitiva em que, tendo-se feito ouvir a voz do Se-
nhor, os materiais que no futuro haviam de agregar-se por si mesmos 
e simetricamente, para formar o templo da natureza, se encontraram 
de súbito no seio dos vácuos infinitos; quando aquela voz misteriosa, 
que toda criatura venera e estima como a de uma mãe, produziu notas 
harmoniosamente variadas, para irem vibrar juntas e modular o con-
certo dos céus imensos!

O mundo, ao nascer, não foi estabelecido na sua virilidade e 
na sua plenitude de vida, não. O poder criador nunca se contradiz 
e, como todas as coisas, o universo nasceu criança. Revestido das leis 
mencionadas acima e da impulsão inicial inerente à sua formação 
mesma, a matéria cósmica primitiva fez que sucessivamente nascessem 
turbilhões, aglomerações desse fluido difuso, amontoados de matéria 
nebulosa que se cindiram por si próprios e se modificaram ao infinito 



Uranografa geral

101

para gerar, nas regiões incomensuráveis da amplidão, diversos centros 
de criações simultâneas ou sucessivas.

Em virtude das forças que predominaram sobre um ou sobre 
outro deles e das circunstâncias ulteriores que presidiram aos seus 
desenvolvimentos, esses centros primitivos se tornaram focos de uma 
vida especial: uns, menos disseminados no espaço e mais ricos em 
princípios e em forças atuantes, começaram desde logo a sua parti-
cular vida astral; os outros, ocupando ilimitada extensão, cresceram 
com lentidão extrema, ou de novo se dividiram em outros centros 
secundários.

16. Transportando-nos a alguns milhões de séculos somente, 
além da época atual, verificamos que a nossa Terra ainda não existe, 
que mesmo o nosso sistema solar ainda não começou as evoluções 
da vida planetária; entretanto, já esplêndidos sóis iluminam o éter; 
já planetas habitados dão vida e existência a uma multidão de seres, 
nossos predecessores na carreira humana; que as produções opulentas 
de uma natureza desconhecida e os maravilhosos fenômenos do céu 
desdobram, sob outros olhares, os quadros da imensa Criação. Que 
digo! já deixaram de existir esplendores que outrora fizeram palpitar 
o coração de outros mortais, sob o pensamento da potência infinita! 
E nós, pobres seres pequeninos, que viemos após uma eternidade de 
vida, nós nos cremos contemporâneos da  Criação!

Ainda uma vez, compreendamos melhor a natureza. Saibamos 
que atrás de nós, como à nossa frente, está a eternidade, que o espaço é 
teatro de inimaginável sucessão e simultaneidade de criações. Tais ne-
bulosas, que mal percebemos nos mais longínquos pontos do céu, são 
aglomerados de sóis em vias de formação; tais outras são vias lácteas de 
mundos habitados; outras, finalmente, sedes de catástrofes e de depe-
recimento. Saibamos que, assim como estamos colocados no meio de 
uma infinidade de mundos, também estamos no meio de uma dupla 
infinidade de durações, anteriores e ulteriores; que a criação universal 
não se acha restrita a nós, que não nos é lícito aplicar essa expressão à 
formação isolada do nosso pequenino globo.



Capítulo VI

102

A criação universal
17. Após haver remontado, tanto quanto o permitia a nossa fra-

queza, em direção à fonte oculta donde dimanam os mundos, como de 
um rio as gotas de água, consideremos a marcha das criações sucessivas 
e dos seus desenvolvimentos seriais.

A matéria cósmica primitiva continha os elementos materiais, 
 uídicos e vitais de todos os universos que estadeiam suas magnicên-
cias diante da eternidade. Ela é a mãe fecunda de todas as coisas, a 
primeira avó e, sobretudo, a eterna geratriz. Absolutamente não desa-
pareceu essa substância donde provêm as esferas siderais; não morreu 
essa potência, pois que ainda, incessantemente, dá à luz novas criações 
e  incessantemente recebe, reconstituídos, os princípios dos mundos que 
se apagam do livro eterno.

A substância etérea, mais ou menos rarefeita, que se difunde pe-
los espaços interplanetários; esse fluido cósmico que enche o mundo, 
mais ou menos rarefeito, nas regiões imensas, ricas de aglomerações de 
estrelas; mais ou menos condensado onde o céu astral ainda não bri-
lha; mais ou menos modificado por diversas combinações, de acordo 
com as localidades da extensão, nada mais é do que a substância pri-
mitiva onde residem as forças universais, donde a natureza há tirado 
todas as coisas.34

18. Esse uido penetra os corpos, como um oceano imenso. É 
nele que reside o princípio vital que dá origem à vida dos seres e a perpe-
tua em cada globo, conforme a condição deste, princípio que, em estado 
latente, se conserva adormecido onde a voz de um ser não o chama. 
Toda criatura, mineral, vegetal, animal ou qualquer outra — porquanto 
há muitos outros reinos naturais, de cuja existência nem sequer suspei-
tais35 — sabe, em virtude desse princípio vital e universal, apropriar as 
condições de sua existência e de sua duração.

34 Nota de Allan Kardec: Se perguntásseis qual o princípio dessas forças e como pode esse princípio 
estar na substância mesma que o produz, responderíamos que a mecânica numerosos exemplos nos 
oferece desse fato. A elasticidade, que faz com que uma mola se distenda, não está na própria mola e 
não depende do modo de agregação das moléculas? O corpo que obedece à força centrífuga recebe 
a sua impulsão do movimento primitivo que lhe foi impresso.

35 N.E.: Atualmente, a Biologia classica em cinco reinos os seres vivos: monera (bactérias e algas azuis ou 
cianobactérias), protista (amebas e paramécios), fungos (cogumelos e leveduras), vegetal e animal.



Uranografa geral

103

As moléculas do mineral têm uma certa soma dessa vida, do mes-
mo modo que a semente do embrião, e se grupam, como no organismo, 
em guras simétricas que constituem os indivíduos.

Muito importa nos compenetremos da noção de que a matéria 
cósmica primitiva se achava revestida, não só das leis que asseguram a 
estabilidade dos mundos, como também do universal princípio vital 
que forma gerações espontâneas em cada mundo, à medida que se 
apresentam as condições da existência sucessiva dos seres e quando 
soa a hora do aparecimento dos filhos da vida, durante o período 
criador.

Efetua-se assim a criação universal. É, pois, exato dizer-se que, 
sendo as operações da natureza a expressão da vontade divina, Deus há 
criado sempre, cria incessantemente e nunca deixará de criar.

19. Até aqui, porém, temos guardado silêncio sobre o mundo espi-
ritual, que também faz parte da Criação e cumpre seus destinos confor-
me as augustas prescrições do Senhor.

Acerca do modo da criação dos Espíritos, entretanto, não posso 
ministrar mais que um ensino muito restrito, em virtude da minha pró-
pria ignorância e também porque tenho ainda de calar-me no que con-
cerne a certas questões, se bem já me haja sido dado aprofundá-las.

Aos que desejem religiosamente conhecer e se mostrem humildes 
perante Deus, direi, rogando-lhes, todavia, que nenhum sistema pre-
maturo baseiem nas minhas palavras: O Espírito não chega a receber 
a iluminação divina, que lhe dá, simultaneamente com o livre-arbítrio 
e a consciência, a noção de seus altos destinos, sem haver passado pela 
série divinamente fatal dos seres inferiores, entre os quais se elabora len-
tamente a obra da sua individualização. Unicamente a datar do dia em 
que o Senhor lhe imprime na fronte o seu tipo augusto, o Espírito toma 
lugar no seio das humanidades.

De novo peço: não construais sobre as minhas palavras os vossos 
raciocínios, tão tristemente célebres na história da Metafísica. Eu prefe-
riria mil vezes calar-me sobre tão elevadas questões, tão acima das nossas 
meditações ordinárias, a vos expor a desnaturar o sentido de meu ensino 
e a vos lançar, por culpa minha, nos inextricáveis dédalos do deísmo ou 
do fatalismo.



Capítulo VI

104

Os sóis e os planetas
20. Sucedeu que, num ponto do universo, perdido entre as 

 miríades de mundos, a matéria cósmica se condensou sob a forma de 
imensa nebulosa, animada esta das leis universais que regem a matéria. 
Em virtude dessas leis, notadamente da força molecular de atração,36 to-
mou ela a forma de um esferoide, a única que pode assumir uma massa 
de matéria insulada no espaço.

O movimento circular produzido pela gravitação, rigorosamente 
igual, de todas as zonas moleculares em direção ao centro, logo  modicou 
a esfera primitiva, a m de a conduzir, de movimento em movimento, à 
forma lenticular. Falamos do conjunto da nebulosa.

21. Novas forças surgiram em consequência desse movimento de 
rotação: a força centrípeta e a força centrífuga, a primeira tendendo a 
reunir todas as partes no centro, tendendo a segunda a afastá-las dele. 
Ora, acelerando-se o movimento, à medida que a nebulosa se condensa, 
e aumentando o seu raio, à medida que ela se aproxima da forma len-
ticular, a força centrífuga, incessantemente desenvolvida por essas duas 
causas, logo predominou sobre a atração central.

Assim como um movimento demasiado rápido da funda37 lhe 
quebra a corda, indo o projetil cair longe, também a predominância da 
força centrífuga destacou o círculo equatorial da nebulosa e desse anel 
uma nova massa se formou, isolada da primeira, mas, todavia, submeti-
da ao seu império. Aquela massa conservou o seu movimento equatorial 
que, modicado, se lhe tornou movimento de translação em torno do 
astro solar. Ademais, o seu novo estado lhe dá um movimento de rota-
ção em torno do próprio centro.

22. A nebulosa geratriz, que deu origem a esse novo mundo, con-
densou-se e retomou a forma esférica; mas, como o primitivo calor, 
desenvolvido por seus diversos movimentos, só com extrema lentidão 
se enfraqueceu, o fenômeno que acabamos de descrever se reproduzirá 
muitas vezes e durante longo período, enquanto a nebulosa não se haja 
tornado bastante densa, bastante sólida, para oferecer resistência ecaz 

36 N.E.: Atualmente, a força de atração molecular a que se refere Galileu é chamada pelos astrofísicos de 
colapso gravitacional.

37 N.E.: Funda é arma de arremesso constituída por uma correia, ou corda dobrada, em cujo centro é 
colocado o objeto que se deseja lançar; atiradeira, catapulta etc.



Uranografa geral

105

às modicações de forma, que o seu movimento de rotação sucessiva-
mente lhe imprime.

Ela, pois, não terá dado nascimento a um só astro, mas a centenas 
de mundos destacados do foco central, saídos dela pelo modo de forma-
ção mencionado acima. Ora, cada um de seus mundos, revestido, como 
o mundo primitivo, das forças naturais que presidem à criação dos uni-
versos gerará sucessivamente novos globos que desde então lhe gravita-
rão em torno, como ele, juntamente com seus irmãos, gravita em torno 
do foco que lhes deu existência e vida. Cada um desses mundos será 
um Sol, centro de um turbilhão de planetas sucessivamente destacados 
do seu equador. Esses planetas receberão uma vida especial, particular, 
embora dependente do astro que os gerou.

23. Os planetas são, assim, formados de massas de matéria con-
densada, porém, ainda não solidicada, destacadas da massa central pela 
ação de força centrífuga e que tomam, em virtude das leis do movi-
mento, a forma esferoidal, mais ou menos elíptica, conforme o grau de 
uidez que conservaram. Um desses planetas será a Terra que, antes de 
se resfriar e revestir de uma crosta sólida, dará nascimento à Lua, pelo 
mesmo processo de formação astral a que ela própria deveu a sua exis-
tência. A Terra, doravante inscrita no livro da vida, berço de criaturas 
cuja fraqueza as asas da divina Providência protege, nova corda colocada 
na harpa innita e que, no lugar que ocupa, tem de vibrar no concerto 
universal dos mundos.

Os satélites
24. Antes que as massas planetárias houvessem atingido um grau 

de resfriamento, bastante a lhes operar a solidicação, massas menores, 
verdadeiros glóbulos líquidos, se desprenderam de algumas no plano 
equatorial, plano em que é maior a força centrífuga, e, por efeito das 
mesmas leis, adquiriram um movimento de translação em torno do pla-
neta que as gerou, como sucedeu a estes com relação ao astro central que 
lhes deu origem.

Foi assim que a Terra deu nascimento à Lua, cuja massa, menos 
considerável, teve que sofrer um resfriamento mais rápido. Ora, as leis e 
as forças que presidiram ao fato de ela se destacar do equador terreno, e 



Capítulo VI

106

o seu movimento de translação no mesmo plano, agiram de tal sorte que 
esse mundo, em vez de revestir a forma esferoidal, tomou a de um globo 
ovoide, isto é, a forma alongada de um ovo, com o centro de gravidade 
xado na parte inferior.

25. As condições em que se efetuou a desagregação da Lua pou-
co lhe permitiram afastar-se da Terra e a constrangeram a conservar-se 
perpetuamente suspensa no seu firmamento, como uma figura ovoide, 
cujas partes mais pesadas formaram a face inferior voltada para a Terra 
e as partes menos densas lhe constituíram o vértice, se com essa pala-
vra se designar a face que, do lado oposto à Terra, se eleva para o céu. 
É o que faz que esse astro nos apresente sempre a mesma face. Para 
melhor compreender-se o seu estado geológico, pode ele ser compa-
rado a um globo de cortiça, tendo formada de chumbo a face voltada 
para a Terra.

Daí, duas naturezas essencialmente distintas na superfície do 
mundo lunar: uma, sem qualquer analogia com o nosso, porquanto 
lhe são desconhecidos os corpos fluidos e etéreos; a outra, leve, rela-
tivamente à Terra, pois que todas as substâncias menos densas se en-
caminharam para esse hemisfério. A primeira, perpetuamente voltada 
para a Terra, sem águas e sem atmosfera, a não ser, aqui e ali, nos limi-
tes desse hemisfério terrestre; a outra, rica de fluidos, perpetuamente 
oposta ao nosso mundo.38, 39

38 Nota de Allan Kardec: Esta teoria da Lua, nova inteiramente, explica, pela lei da gravitação, o motivo 
por que esse astro apresenta sempre a mesma face para a Terra. Tendo o centro de gravidade num 
dos pontos de sua superfície, em vez de estar no centro da esfera, e sendo, em consequência, atraído 
para a Terra por uma força maior do que a que atrai as partes mais leves, a Lua pode ser tida como 
uma dessas guras chamadas vulgarmente joão-teimoso, que se levantam constantemente sobre a 
sua base, ao passo que os planetas, cujo centro de gravidade está a distâncias iguais da superfície, 
giram regularmente sobre o próprio eixo. Os uidos vivicantes, gasosos ou líquidos, por virtude da 
sua leveza especíca, se encontrariam acumulados no hemisfério superior, perenemente oposto à 
Terra. O hemisfério inferior, o único que vemos, seria desprovido de tais uidos e, por isso, impróprio 
à vida que, entretanto, reinaria no outro. Se, pois, o hemisfério superior é habitado, seus habitantes 
jamais viram a Terra, a menos que excursionem pelo outro hemisfério, o que lhes seria impossível, 
desde que este carece das condições indispensáveis à vitalidade. 

Por muito racional e cientíca que seja essa teoria, como ainda não foi conrmada por nenhuma 
observação direta, somente a título de hipótese pode ser aceita e como ideia capaz de servir de 
baliza à Ciência. Não se pode, porém, deixar de convir em que é a única, até o presente, que dá uma 
explicação satisfatória das particularidades que apresenta o globo lunar. 

39 N.E.: A Lua é o único satélite natural da Terra. Atualmente, a teoria mais aceita para a origem da Lua 
surgiu em 1975, a teoria do Grande Impacto, proposta pelo Instituto de Ciências Planetárias de 
 Tucson e pelo Instituto Harvard-Smithsonian de Astrofísica. Após a análise de amostras de solo e 
rochas lunares coletadas pelas missões Apollo, os cientistas chegaram à conclusão que há cerca de 



Uranografa geral

107

26. O número e o estado dos satélites de cada planeta têm va-
riado de acordo com as condições especiais em que eles se forma-
ram. Alguns não deram origem a nenhum astro secundário, como se 
verifica com Mercúrio, Vênus e Marte,40 ao passo que outros, como 
a Terra, Júpiter, Saturno etc., formaram um ou vários desses astros 
 secundários.

27. Além de seus satélites ou luas, o planeta Saturno apresenta 
o fenômeno especial do anel que, visto de longe, parece cercá-lo de 
uma como auréola branca. Essa formação é para nós uma nova prova 
da universalidade das leis naturais. Esse anel é, com efeito, o resul-
tado de uma separação que se operou no equador de Saturno, ainda 
nos tempos primitivos, do mesmo modo que uma zona equatorial se 
escapou da Terra para formar o seu satélite. A diferença consiste em 
que o anel de Saturno se formou, em todas as suas partes, de molécu-
las homogêneas, provavelmente já em certo estado de condensação, 
e pode, dessa maneira, continuar o seu movimento de rotação no 
mesmo sentido e em tempo quase igual ao do que anima o planeta. Se 
um dos pontos desse anel houvesse ficado mais denso do que outro, 
uma ou muitas aglomerações de substância se teriam subitamente 
operado e Saturno contaria muitos satélites a mais. Desde a época da 
sua formação, esse anel se solidificou, do mesmo modo que os outros 
corpos planetários.

4.5 bilhões de anos, durante a formação da Terra, um objeto do tamanho de Marte colidiu com a Terra, 
essa violenta colisão lançou material, pedaços de rocha líquida, para a órbita da Terra; a Lua teria se 
formado, então, a partir da condensação do material expelido por essa colisão, tendo cado aprisio-
nada pelo campo gravitacional da Terra.

A Lua leva o mesmo tempo (27,3 dias terrestres) para girar ao redor de seu eixo e para orbitar em 
volta da Terra; assim, a mesma face (o lado visível) está sempre voltada para a Terra. A quantidade da 
superfície que podemos ver — a fase da Lua — depende de que fração do lado visível está recebendo 
a luz do Sol. 

Allan Kardec em suas palavras já demonstrou a necessidade da observação direta da Lua para con-
rmação de seus dados. Em 1959, a sonda soviética Luna 3 esteve na órbita da Lua, enviando men-
sagens do lado oculto, encerrando as especulações de que o campo gravitacional lunar seria mais 
intenso naquela face, tornando possível a existência de atmosfera e vida. Há uma dissimetria entre o 
lado oculto e o lado visível, uma vez que a crosta na face oculta atinge 100 quilômetros de espessura, 
enquanto na face visível só atinge um máximo de sessenta quilômetros.

40  N.E.: Em 1877, foram descobertos dois satélites de Marte: Fobos e Deimos.



Capítulo VI

108

Os cometas
28. Astros errantes, ainda mais do que os planetas que conser-

varam a denominação etimológica, os cometas serão os guias que nos 
ajudarão a transpor os limites do sistema a que pertence a Terra e nos 
levarão às regiões longínquas da extensão sideral.

Mas, antes de explorarmos os domínios celestes, com o auxílio 
desses viajantes do universo, bom será demos a conhecer, tanto quanto 
possível, a natureza intrínseca deles e o papel que lhes cabe na economia 
planetária.

29. Alguns hão visto, nesses astros dotados de cabeleira,41 mun-
dos nascentes, a elaborarem, no primitivo caos em que se acham, as 
 condições de vida e de existência, que tocam em partilha às terras habi-
tadas; outros imaginaram que esses corpos extraordinários eram mun-
dos em estado de destruição e, para muitos, a singular aparência que 
têm foi motivo de apreciações errôneas acerca da natureza deles, isso a 
tal ponto que não houve, inclusive na astrologia judiciária, quem não os 
considerasse como pressagiadores de desgraças, enviados, por desígnios 
providenciais, à Terra, espantada e tremente.

30. A lei de variedade se aplica em tão larga escala nos trabalhos 
da natureza, que admira hajam os naturalistas, os astrônomos e os -
lósofos fabricado tantos sistemas para assimilar os cometas aos astros 
planetários e para somente verem neles astros em graus mais ou menos 
adiantados de desenvolvimento ou de caducidade. Entretanto, os qua-
dros da natureza deveriam bastar amplamente para afastar o observador 
da preocupação de perquirir relações inexistentes e deixar aos cometas 
o papel modesto, porém, útil, de astros errantes, que servem de desbra-
vadores dos impérios solares. Porque, os corpos celestes de que tratamos 
são coisa muito diversa dos corpos planetários; não têm por destinação, 
como estes, servir de habitação a humanidades. Eles vão sucessivamente 
de sóis em sóis, enriquecendo-se, às vezes, pelo caminho, de fragmentos 
planetários reduzidos ao estado de vapor, buscar, nos seus centros, os 
princípios vivicantes e renovadores que derramam sobre os mundos 
terrestres. (Cap. IX, item 12.)

41 N.E.: Nuvem luminosa de gás e poeira, de aparência tênue e brumosa, que envolve o núcleo de um 
astro; coma.



Uranografa geral

109

31. Se, quando um desses astros se aproxima do nosso pequenino 
globo, para lhe atravessar a órbita e voltar ao seu apogeu,42 situado a 
uma distância incomensurável do Sol, o acompanhássemos, pelo pen-
samento, para visitar com ele as regiões siderais, transporíamos a prodi-
giosa extensão de matéria etérea que separa das estrelas mais próximas o 
Sol e, observando os movimentos combinados desse astro, que se supo-
ria  desgarrado no deserto innito, ainda aí encontraríamos uma prova 
 eloquente da  universalidade das leis da natureza, que atuam a distâncias 
que a mais ativa imaginação mal pode conceber.

Aí, a forma elíptica toma a forma parabólica e a marcha se torna 
tão lenta que o cometa não chega a percorrer mais que alguns metros, 
no mesmo em que no seu perigeu43 percorria muitos milhares de léguas. 
Talvez um sol mais poderoso, mais importante do que aquele que o 
cometa acaba de deixar, exerça sobre esse cometa uma atração prepon-
derante e o receba na categoria de seus súditos. Então, na vossa peque-
nina Terra, em vão as crianças admiradas lhe aguardarão o retorno, que 
haviam predito, baseando-se em observações incompletas. Nesse caso, 
nós, que pelo pensamento acompanhamos a essas regiões desconhecidas 
o cometa errante, depararemos com uma nação nova, que os olhares ter-
renos não podem encontrar, inimaginável para os Espíritos que habitam 
a Terra, inconcebível mesmo para as suas mentes, porquanto ela será 
teatro de inexploradas maravilhas.

Chegamos ao mundo astral, nesse mundo deslumbrante dos vas-
tos sóis que irradiam pelo espaço innito e que são as ores brilhantes 
do magníco jardim da criação. Lá chegados, apenas saberemos o que 
é a Terra.

A Via Láctea
32. Pelas belas noites estreladas e sem luar, toda gente há con-

templado essa faixa esbranquiçada que atravessa o céu de uma extremi-
dade a outra e que os antigos cognominaram de Via Láctea, por mo-
tivo da sua aparência leitosa. Esse clarão difuso o olho do telescópio 

42 N.E.: Posição orbital apresentada por um satélite terrestre (a Lua ou satélite articial) quando, em sua 
revolução, se encontra mais afastado da Terra.

43 N.E.: Ponto da órbita de um astro ou satélite em torno da Terra, no qual ele se encontra mais próximo 
de nosso planeta.



Capítulo VI

110

o tem longamente explorado nos modernos tempos; essa estrada de 
poeira de ouro, esse regato de leite da mitologia antiga se transformou 
num vasto campo de desconhecidas maravilhas. As pesquisas dos ob-
servadores conduziram ao conhecimento da sua natureza e revelaram 
que, ali, onde o olhar errante apenas percebia uma fraca luminosidade, 
há milhões de sóis mais luminosos e mais importantes do que o que 
nos clareia a Terra.

33. Com efeito, a Via Láctea é uma campina semeada de ores so-
lares e planetárias, que brilham em toda a sua enorme extensão. O nosso 
Sol e todos os corpos que o acompanham fazem parte desse conjunto 
de globos radiosos que formam a Via Láctea. Malgrado, porém, as suas 
proporções gigantescas, relativamente à Terra, e à grandeza do seu im-
pério, ele, o Sol, ocupa inapreciável lugar em tão vasta criação. Podem 
 contar-se por uma trintena de milhões os sóis que, à sua semelhança, 
gravitam nessa imensa região, afastados uns dos outros de mais de cem 
mil vezes o raio da órbita terrestre.44

34. Por esse cálculo aproximativo se pode julgar da extensão de 
tal região sideral e da relação que existe entre o nosso sistema planetário 
e a universalidade dos sistemas que o ocupam. Pode-se igualmente jul-
gar da exiguidade do domínio solar e, a fortiori, do nada que é a nossa 
pequenina Terra. Que seria, então, se se considerassem os seres que a 
povoam!

Digo — “do nada” — porque as nossas determinações se aplicam 
não só à extensão material, física, dos corpos que estudamos — o que 
pouco seria — mas, também e sobretudo, ao estado moral deles como 
habitação e ao grau que ocupam na eterna hierarquia dos seres. A cria-
ção se mostra aí em toda a sua majestade, engendrando e propagando, 
em torno do mundo solar e em cada um dos sistemas que o rodeiam 
por todos os lados, as manifestações da vida e da inteligência.

35. Assim, ca-se conhecendo a posição que o nosso Sol ou a 
Terra ocupam no mundo das estrelas. Ainda maior peso ganharão es-
tas considerações, se reetirmos sobre o estado mesmo da Via Láctea 
que, na imensidade das criações siderais, não representa mais do que 
um ponto insensível e inapreciável, vista de longe, porquanto ela não 
é mais do que uma nebulosa estelar, entre os milhões das que existem 

44 Nota de Allan Kardec: Mais de 3 trilhões e 400 bilhões de léguas.



Uranografa geral

111

no  espaço. Se ela nos parece mais vasta e mais rica do que outras, é pela 
única razão de que nos cerca e se desenvolve em toda a sua extensão 
sob os nossos olhares, ao passo que as outras, sumidas nas profundezas 
insondáveis, mal se deixam entrever.

36. Ora, sabendo-se que a Terra nada é, ou quase nada, no sistema 
solar; que este nada é, ou quase nada, na Via Láctea; esta por sua vez é 
nada, ou quase nada, na universalidade das nebulosas e essa própria uni-
versalidade é bem pouca coisa dentro do imensurável innito, começa-
-se a compreender o que é o globo terrestre.

As estrelas xas
37. As estrelas chamadas “xas” e que constelam os dois hemis-

férios do rmamento não se acham de todo isentas de qualquer atração 
exterior, como geralmente se supõe. Longe disso: elas pertencem todas 
a uma mesma aglomeração de astros estelares, aglomeração que não é 
senão a grande nebulosa de que fazemos parte e cujo plano equatorial, 
projetado no céu, recebeu o nome de Via Láctea. Todos os sóis que a 
constituem são solidários; suas múltiplas inuências reagem perpetua-
mente umas sobre as outras e a gravitação universal as grupa todas numa 
mesma família.

38. Esses diversos sóis estão na sua maioria, como o nosso, cerca-
dos de mundos secundários, que eles iluminam e fecundam por inter-
médio das mesmas leis que presidem à vida do nosso sistema planetário. 
Uns, como Sírio, são milhares de vezes mais magnícos em dimensões 
e em riquezas do que o nosso e muito mais importante é o papel que 
desempenham no universo. Também planetas em muito maior número 
e muito superiores aos nossos os cercam. Outros são muito desseme-
lhantes pelas suas funções astrais. É assim que certo número desses sóis, 
verdadeiros gêmeos da ordem sideral, são acompanhados de seus irmãos 
da mesma idade, e formam, no espaço, sistemas binários, aos quais a 
natureza outorgou funções inteiramente diversas das que tocaram ao 
nosso Sol.45 Lá, os anos não se medem pelos mesmos períodos, nem os 

45 Nota de Allan Kardec: É o a que se dá, em Astronomia, o nome de “estrelas duplas”. São dois sóis, um 
dos quais gira em torno do outro, como um planeta em torno do seu sol. De que singular e magníco 
espetáculo não gozarão os habitantes dos mundos que formam esses sistemas iluminados por duplo 
sol! Mas, também, quão diferentes não hão de ser neles as condições da vitalidade!



Capítulo VI

112

dias pelos mesmos sóis e esses mundos, iluminados por um duplo facho, 
foram dotados de condições de existência inimagináveis por parte dos 
que ainda não saíram deste pequenino mundo terrestre.

Outros astros, sem cortejo, privados de planetas, receberam os 
melhores elementos de habitabilidade concedidos a alguns. Na sua 
imensidade, as leis da natureza se diversicam e, se a unidade é a gran-
de expressão do universo, a variedade innita é igualmente seu eterno 
atributo.

39. Malgrado o prodigioso número dessas estrelas e de seus sis-
temas, malgrado as distâncias incomensuráveis que as separam, elas 
 pertencem todas à mesma nebulosa estelar que os olhos dos mais pos-
santes telescópios mal conseguem atravessar e que as concepções da mais 
ousada imaginação apenas logram alcançar, nebulosa que, entretanto, 
é simplesmente uma unidade na ordem das nebulosas que compõem o 
mundo astral.

40. As estrelas chamadas xas não estão imóveis na amplidão. As 
constelações que se guraram na abóbada do rmamento não são reais 
criações simbólicas. A distância a que se acham da Terra e a perspectiva 
sob a qual se mede, da estação terrena, o universo, constituem as duas 
causas dessa dupla ilusão de óptica. (Cap. V, item 12.)

41. Vimos que a totalidade dos astros que cintilam na cúpula 
azulada se acha encerrada numa aglomeração cósmica, numa mesma 
nebulosa a que chamais Via Láctea, mas, por pertencerem todos ao mes-
mo grupo, não se segue que esses astros não estejam animados todos 
de movimento de translação no espaço, cada um com o seu. Em parte 
nenhuma existe o repouso absoluto. Eles têm a regê-los as leis universais 
da gravitação e rolam no espaço ilimitado sob a impulsão incessante 
dessa força imensa. Rolam, não segundo roteiros traçados pelo acaso, 
mas segundo órbitas fechadas, cujo centro um astro superior ocupa. 
Para tornar, por meio de um exemplo, mais compreensíveis as minhas 
palavras, falarei de modo especial do vosso Sol.

Numa comunicação dada ulteriormente, acrescentou o Espírito Galileu: “Há mesmo sistemas ainda 
mais complicados, em que diferentes sóis desempenham, uns com relação a outros, o papel de 
satélites. Produzem-se então maravilhosos efeitos de luz, para os habitantes dos globos que tais 
sóis iluminam, tanto mais quanto, sem embargo da aparente proximidade em que se encontram 
uns dos outros, podem mundos habitados circular entre eles e receber alternativamente as ondas 
de luz diversamente coloridas, e a reunião delas recompõe a luz branca.”



Uranografa geral

113

42. Sabe-se, em consequência de modernas observações, que ele 
não é xo, nem central, como se acreditava nos primeiros tempos da 
nova astronomia; que avança pelo espaço, arrastando consigo o seu vas-
to sistema de planetas, de satélites e de cometas.

Ora, não é fortuita esta marcha e ele não vai, errando pelos vácuos 
innitos, transviar seus lhos e seus súditos, longe das regiões que lhe 
estão assinadas. Não, sua órbita é determinada e, em concorrência com 
outros sóis da mesma ordem e rodeados todos de certo número de terras 
habitadas, ele gravita em torno de um sol central. Seu movimento de 
gravitação, como o dos sóis seus irmãos, é inapreciável a observações 
anuais, porque somente grande número de períodos seculares seriam 
sucientes para marcar um desses anos astrais.

43. O sol central, de que acabamos de falar, também é um globo 
secundário relativamente a outro, ainda mais importante, ao derredor 
daquele ele perpetua uma marcha lenta e compassada, na companhia de 
outros sóis da mesma ordem.

Poderíamos comprovar esta subordinação sucessiva de sóis a sóis, 
até que a nossa imaginação cansasse de subir a uma tal hierarquia, por-
quanto, não o esqueçamos, em números redondos, uma trintena de 
milhões de sóis se pode contar na Via Láctea,46 subordinados uns aos 
outros, como rodas gigantescas de uma engrenagem imensa.

44. E esses astros, em números incontáveis, vivem vida solidária. 
Assim como, na economia do vosso mundinho terrestre, nada se acha 
isolado, também nada o está no universo incomensurável.

De longe, ao olhar investigador do lósofo que pudesse abarcar o 
quadro que o espaço e o tempo desdobram, esses sistemas de sistemas 
pareceriam uma poeira de grãos de ouro levantada em turbilhão pelo 
sopro divino, que faz voem nos céus os mundos siderais, como voam os 
grãos de areia no dorso do deserto.

Em parte nenhuma há imobilidade, nem silêncio, nem noite! O 
grande espetáculo que então se nos desdobraria ante os olhos seria a 
criação real, imensa e cheia da vida etérea, que no seu imenso conjunto 
o olhar innito do Criador abrange.

46 N.E.: Atualmente, a Ciência atribui à Via Láctea uma assombrosa quantidade de estrelas, que varia de 
200 a 400 bilhões de sóis.



Capítulo VI

114

Mas, até aqui, temos falado de uma única nebulosa, que com os 
milhões de sóis, e os seus milhões de terras habitadas, forma apenas, 
como já o dissemos, uma ilha no arquipélago innito.

Os desertos do espaço
45. Inimaginável deserto, sem limites, se estende para lá da aglo-

meração de estrelas de que vimos de tratar, e a envolve. A solidões su-
cedem solidões e incomensuráveis planícies do vácuo se distendem pela 
amplidão afora. Os amontoados de matéria cósmica se encontram iso-
lados no espaço como ilhas utuantes de enormíssimo arquipélago. Se 
quisermos, de alguma forma, apreciar a distância enorme que separa o 
aglomerado de estrelas, de que fazemos parte, dos outros aglomerados 
mais próximos, precisamos saber que essas ilhas estelares se encontram 
disseminadas e raras no vastíssimo oceano dos céus, e que a extensão que 
as separa, umas das outras, é incomparavelmente maior do que as que 
lhes medem as respectivas dimensões.

Ora, a nebulosa estelar mede, como já vimos, em números redon-
dos, mil vezes a distância das estrelas mais aproximadas, tomada por uni-
dade essa distância, isto é, alguns cem mil trilhões de léguas.47 A distância 
que existe entre elas, sendo muito mais vasta, não poderia ser expressa 
por números acessíveis à compreensão do nosso espírito. Só a imagina-
ção, em suas concepções mais altas, é capaz de transpor tão prodigiosa 
imensidade, essas solidões mudas e baldas de toda aparência de vida, e de 
encarar, de certa maneira, a ideia dessa innidade relativa.

46. Todavia, o deserto celeste, que envolve o nosso universo side-
ral e que parece estender-se como os afastados conns do nosso mundo 
astral, é abrangido pela visão e o poder innito do Altíssimo que, além 
desses céus dos nossos céus, desenvolveu a trama da sua criação ilimitada.

47. Além de tão vastas solidões, com efeito, rebrilham mundos em 
sua magnicência, tanto quanto nas regiões acessíveis às investigações 
humanas; para lá desses desertos, vagam, no éter límpido esplêndidos 
oásis, que sem cessar renovam as cenas admiráveis da existência e da 
vida. Sucedem-se lá os agregados longínquos de substância cósmica, que 

47 N.E.: Cada légua corresponde a seis quilômetros, sendo assim em números atuais teríamos seiscentos 
mil trilhões de quilômetros.



Uranografa geral

115

o profundo olhar do telescópio percebe através das regiões transparentes 
do nosso céu e a que dais o nome de nebulosas irresolúveis, as quais vos 
parecem ligeiras nuvens de poeira branca, perdidas num ponto desco-
nhecido do espaço etéreo. Lá se revelam e desdobram novos mundos, 
cujas condições variadas e diversas das que são peculiares ao vosso globo 
lhes dão uma vida que as vossas concepções não podem imaginar, nem os 
vossos estudos comprovar. É lá que em toda a sua plenitude resplandece 
o poder criador. Àquele que vem das regiões que o vosso sistema ocu-
pa, outras leis se deparam em ação e suas forças regem as manifestações 
da vida. E os novos caminhos que se nos apresentam em tão singulares 
 regiões abrem-nos surpreendentes perspectivas.48

48 Nota de Allan Kardec: Dá-se, em Astronomia, o nome de nebulosas irresolúveis àquelas em que ainda 
se não puderam distinguir as estrelas que as compõem. Foram, a princípio, consideradas acervos de 
matéria cósmica em vias de condensação para formar mundos; hoje, porém, geralmente se entende 
que essa aparência é devida ao afastamento e que, com  instrumentos bastante poderosos, todas 
seriam resolúveis. 

Uma comparação familiar pode dar ideia, embora muito imperfeita, das nebulosas resolúveis: são 
os grupos de centelhas projetadas pelas bombas dos fogos de artifício, no momento de explodirem. 
Cada uma dessas centelhas gurará uma estrela e o conjunto delas a nebulosa, ou grupo de estrelas 
reunidas num ponto do espaço e submetidas a uma lei comum de atração e de movimento. Vistas de 
certa distância, mal se distinguem essas centelhas, tendo o grupo por elas formado a aparência de 
uma nuvenzinha de fumaça. Não seria exata esta comparação, se se tratasse de massas de matéria 
cósmica condensada. 

A nossa Via Láctea é uma dessas nebulosas. Conta perto de 30 milhões de estrelas ou sóis que ocu-
pam nada menos de algumas centenas de trilhões de léguas de extensão e, entretanto, não é a maior. 
Suponhamos apenas uma média de 20 planetas habitados circulando em torno de cada sol: teremos 
600 milhões de mundos só para o nosso grupo.

Se nos pudéssemos transportar da nossa nebulosa para outra, aí estaríamos como em meio da nossa 
Via Láctea, porém com um céu estrelado de aspecto inteiramente diverso e este, malgrado as suas 
dimensões colossais, nos pareceria, de longe, um pequenino oco lenticular perdido no innito. 
Mas, antes de atingirmos a nova nebulosa, seríamos qual viajante que deixa uma cidade e percorre 
vasto país inabitado, antes que chegue a outra cidade. Teríamos transposto incomensuráveis espa-
ços desprovidos de estrelas e de mundos, o que Galileu denominou os desertos do espaço. À medi-
da que avançássemos, veríamos a nossa nebulosa afastar-se atrás de nós, diminuindo de extensão 
às nossas vistas, ao mesmo tempo que, diante de nós, se apresentaria aquela para a qual nos diri-
gíssemos, cada vez mais distinta, semelhante à massa de centelhas de bomba de fogos de artifício. 
Transportando-nos pelo pensamento às regiões do espaço além do arquipélago da nossa nebulosa, 
veremos em torno de nós milhões de arquipélagos semelhantes e de formas diversas, contendo 
cada um milhões de sóis e centenas de milhões de mundos habitados.

Tudo o que nos possa identicar com a imensidade da extensão e com a estrutura do universo é 
de utilidade para a ampliação das ideias, tão restringidas pelas crenças vulgares. Deus avulta aos 
nossos olhos, à medida que melhor compreendemos a grandeza de suas obras e nossa inmida-
de. Estamos longe, como se vê, da crença que a gênese moisaica implantou e que fez da nossa 
pequenina, imperceptível Terra, a criação principal de Deus e dos seus habitantes os únicos objetos 
da sua solicitude. Compreendemos a vaidade dos homens que creem que tudo no universo foi feito 
para eles e dos que ousam discutir a existência do Ente supremo. Dentro de alguns séculos, causará 
espanto que uma religião feita para gloricar a Deus o tenha rebaixado a tão mesquinhas propor-
ções e que haja repelido, como concepção do espírito do mal, as descobertas que somente vieram 



Capítulo VI

116

Eterna sucessão dos mundos
48. Vimos que uma única lei, primordial e geral, foi outorgada 

ao universo, para lhe assegurar eternamente a estabilidade, e que essa 
lei geral nos é perceptível aos sentidos por muitas ações particulares que 
nomeamos forças diretrizes da natureza. Vamos agora mostrar que a har-
monia do mundo inteiro, considerada sob o duplo aspecto da eternidade 
e do espaço, é garantida por essa lei suprema.

49. Com efeito, se remontarmos à origem primária das primitivas 
aglomerações da substância cósmica, notaremos que, sob o império dessa 
lei, a matéria sofre as transformações necessárias, que levam do gérmen 
ao fruto maduro, e que, sob a impulsão das diversas forças nascidas dessa 
lei, ela percorre a escala das revoluções periódicas. Primeiramente, centro 
uídico dos movimentos; em seguida, gerador dos mundos; mais tarde, 
núcleo central e atrativo das esferas que lhe nasceram do seio.

Já sabemos que essas leis presidem à história do Cosmo; o que 
agora importa saber é que elas presidem igualmente à destruição dos as-
tros, porquanto a morte não é apenas uma metamorfose do ser vivo, mas 
também uma transformação da matéria inanimada. Se é exato dizer-se, 
em sentido literal, que a vida só é acessível à foice da morte, não menos 
exato é dizer-se que para a substância é de toda necessidade sofrer as 
transformações inerentes à sua constituição.

50. Temos aqui um mundo que, desde o primitivo berço, percor-
reu toda a extensão dos anos que a sua organização especial lhe permitia 
percorrer. Extinguiu-se-lhe o foco interior da existência, seus elementos 
perderam a virtude inicial; os fenômenos da natureza, que reclamavam, 
para se produzirem, a presença e a ação das forças outorgadas a esse mun-
do, já não mais podem produzir-se, porque a alavanca da atividade delas 
já não dispõe do ponto de apoio que lhe era indispensável.

Ora, dar-se-á que essa terra extinta e sem vida vai continuar a 
gravitar nos espaços celestes, sem uma nalidade, e passar como cinza 
inútil pelo turbilhão dos céus? Dar-se-á permaneça inscrita no livro da 
vida universal, quando já se tornou letra morta e vazia de sentido? Não.  

aumentar a nossa admiração pela sua onipotência, iniciando-nos nos grandiosos mistérios da cria-
ção. Ainda maior será o espanto, quando souberem que essas descobertas foram repelidas porque 
emancipariam o espírito dos homens e tirariam a preponderância dos que se diziam representantes 
de Deus na Terra.



Uranografa geral

117

As mesmas leis que a elevaram acima do caos tenebroso e que a 
 galardoaram com os esplendores da vida, as mesmas forças que a go-
vernaram durante os séculos da sua adolescência, que lhe rmaram os 
primeiros passos na existência e que a conduziram à idade madura e à 
velhice, vão também presidir à desagregação de seus elementos constitu-
tivos, a m de os restituir ao laboratório onde a potência criadora haure 
incessantemente as condições da estabilidade geral. Esses elementos vão 
retornar à massa comum do éter, para se assimilarem a outros corpos, 
ou para regenerarem outros sóis. E a morte não será um acontecimen-
to inútil, nem para a Terra que consideramos, nem para suas irmãs. 
Noutras regiões, ela renovará outras criações de natureza diferente e, lá 
onde os sistemas de mundos se desvaneceram, em breve renascerá outro 
jardim de ores mais brilhantes e mais perfumadas.

51. Desse modo, a eternidade real e efetiva do universo se acha 
garantida pelas mesmas leis que dirigem as operações do tempo. Desse 
modo, mundos sucedem a mundos, sóis a sóis, sem que o imenso me-
canismo dos vastos céus jamais seja atingido nas suas gigantescas molas.

Onde os vossos olhos admiram esplêndidas estrelas na abóbada da 
noite, onde o vosso espírito contempla irradiações magnícas que res-
plandecem nos espaços distantes, de há muito o dedo da morte extinguiu 
esses esplendores, de há muito o vazio sucedeu a esses deslumbramen-
tos e já recebem mesmo novas criações ainda desconhecidas. A distância 
imensa a que se encontram esses astros, por efeito da qual a luz que nos 
enviam gasta milhares de anos a chegar até nós, faz com que somente 
hoje recebamos os raios que eles nos enviaram longo tempo antes da 
criação da Terra e com que ainda os admiremos durante milhares de anos 
após a sua desaparição real.49

Que são os seis mil anos da humanidade histórica, diante dos pe-
ríodos seculares? Segundos em vossos séculos. Que são as vossas obser-
vações astronômicas, diante do estado absoluto do mundo? A sombra 
eclipsada pelo Sol.

49 Nota de Allan Kardec: Há aqui um efeito do tempo que a luz gasta para atravessar o espaço. Sendo 
de 70.000 léguas por segundo a sua velocidade, ela nos chega do Sol em 8 minutos e 13 segundos. 
Daí resulta que, se um fenômeno se passa na superfície do Sol, não o percebemos senão 8 minutos 
mais tarde e, pela mesma razão, ainda o veremos 8 minutos depois da sua cessação. Se, em virtude 
do seu afastamento, a luz de uma estrela consome mil anos para nos chegar, só mil anos depois da 
sua formação veremos essa estrela. (Veja-se, para explicação e descrição completa desse fenômeno, 
a Revista espírita de março e maio de 1867, resenha de Lúmen, por C. Flammarion.)



Capítulo VI

118

52. Logo, reconheçamos, aqui como nos nossos outros estudos, 
que a Terra e o homem são nada em confronto com o que existe e que as 
mais colossais operações do nosso pensamento ainda se estendem apenas 
sobre um campo imperceptível, diante da imensidade e da eternidade de 
um universo que nunca terá m.

E, quando esses períodos da nossa imortalidade nos houverem 
passado sobre as cabeças, quando a história atual da Terra nos aparecer 
qual sombra vaporosa no fundo da nossa lembrança; quando, durante 
séculos incontáveis, houvermos habitado esses diversos degraus da nossa 
hierarquia cosmológica; quando os mais longínquos domínios das idades 
futuras tiverem sido por nós perlustrados em inúmeras peregrinações, 
teremos diante de nós a sucessão ilimitada dos mundos e por perspectiva 
a eternidade imóvel.

A vida universal
53. Essa imortalidade das almas, tendo por base o sistema do 

mundo físico, pareceu imaginária a certos pensadores prevenidos; quali-
caram-na ironicamente de imortalidade viajora e não compreenderam 
que só ela é verdadeira ante o espetáculo da criação. Entretanto, pode-se 
tornar compreensível toda a sua grandeza, quase diríamos: toda a sua 
perfeição.

54. Que as obras de Deus sejam criadas para o pensamento e a in-
teligência; que os mundos sejam moradas de seres que as contemplam e 
lhes descobrem, sob o véu, o poder e a sabedoria daquele que as formou, 
são questões que já nos não oferecem dúvida; mas, que sejam solidárias 
as almas que os povoam, é o que importa saber.

55. Com efeito, a inteligência humana encontra diculdade em 
considerar esses globos radiosos que cintilam na amplidão como simples 
massas de matéria inerte e sem vida. Custa-lhe a pensar que não haja, 
nessas regiões distantes, magnícos crepúsculos e noites esplendorosas, 
sóis fecundos e dias transbordantes de luz, vales e montanhas, onde as 
produções múltiplas da natureza desenvolvam toda a sua luxuriante pom-
pa. Custa-lhe a imaginar, digo, que o espetáculo divino em que a alma 
pode retemperar-se como em sua própria vida, seja baldo da existência e 
carente de qualquer ser pensante que o possa conhecer.



Uranografa geral

119

56. Mas a essa ideia eminentemente justa da Criação, faz-se mister 
acrescentar a da humanidade solidária e é nisso que consiste o mistério 
da eternidade futura.

Uma mesma família humana foi criada na universalidade dos 
mundos e os laços de uma fraternidade que ainda não sabeis apreciar 
foram postos a esses mundos. Se os astros que se harmonizam em seus vas-
tos sistemas são habitados por inteligências, não o são por seres desconhecidos 
uns dos outros, mas, ao contrário, por seres que trazem marcado na fronte o 
mesmo destino, que se hão de encontrar temporariamente segundo suas fun-
ções de vida e suas mútuas simpatias. É a grande família dos Espíritos que 
povoam as terras celestes; é a grande irradiação do Espírito divino que 
abrange a extensão dos céus e que permanece como tipo primitivo e nal 
da perfeição espiritual.

57. Por que singular aberração se há podido crer fosse mister negar 
à imortalidade as vastas regiões do éter, quando a encerravam dentro de 
um limite inadmissível e de uma dualidade absoluta? O verdadeiro siste-
ma do mundo deveria, então, preceder à verdadeira doutrina dogmática 
e a Ciência preceder à Teologia? Esta se transviará tanto que irá colocar 
sua base sobre a Metafísica? A resposta é fácil e nos mostra que a nova 
losoa se assentará triunfante nas ruínas da antiga, porque sua base se 
terá erguido vitoriosa sobre os antigos erros.

Diversidade dos mundos
58. Acompanhando-nos em nossas excursões celestes, visitastes co-

nosco as regiões imensas do espaço. Debaixo das nossas vistas, os sóis 
sucederam aos sóis, os sistemas aos sistemas, as nebulosas às nebulosas; 
diante dos nossos passos, desenrolou-se o panorama esplêndido da har-
monia do Cosmo e antegozamos a ideia do innito, que somente de 
acordo com a nossa perfectibilidade futura poderemos compreender em 
toda a sua extensão. Os mistérios do éter nos desvendaram o seu enigma 
até aqui indecifrável e, pelo menos, concebemos a ideia da universalidade 
das coisas. Cumpre que agora nos detenhamos a reetir.

59. É belo, sem dúvida, haver reconhecido quanto é ínma a Terra 
e medíocre a sua importância na hierarquia dos mundos; é belo haver 
abatido a presunção humana, que nos é tão cara, e nos termos humilhado 



Capítulo VI

120

ante a grandeza absoluta; ainda mais belo, no entanto, será que interpre-
temos em sentido moral o espetáculo de que fomos testemunhas. Quero 
falar do poder innito da natureza e da ideia que devemos fazer do seu 
modo de ação nos diversos domínios do vasto universo.

60. Acostumados, como estamos, a julgar das coisas pela nossa 
insignicante e pobre habitação, imaginamos que a natureza não pode 
ou não teve de agir sobre os outros mundos, senão segundo as regras que 
lhe conhecemos na Terra. Ora, precisamente neste ponto é que importa 
reformemos a nossa maneira de ver.

Lançai por um instante o olhar sobre uma região qualquer do vos-
so globo e sobre uma das produções da vossa natureza. Não reconhece-
reis aí o cunho de uma variedade innita e a prova de uma atividade sem 
par? Não vedes na asa de um passarinho das Canárias, na pétala de um 
botão de rosa entreaberto a prestigiosa fecundidade dessa bela natureza?

Apliquem-se aos seres que adejam nos ares os vossos estudos, des-
çam eles à violeta dos prados, mergulhem nas profundezas do oceano, 
em tudo e por toda a parte lereis esta verdade universal: A natureza oni-
potente age conforme os lugares, os tempos e as circunstâncias; ela é una 
em sua harmonia geral, mas múltipla em suas produções; brinca com 
um Sol, como com uma gota de água; povoa de seres vivos um mundo 
imenso com a mesma facilidade com que faz se abra o ovo posto pela 
borboleta.

61. Ora, se é tal a variedade que a natureza nos há podido eviden-
ciar em todos os sítios deste pequeno mundo tão acanhado, tão limita-
do, quão mais ampliado não deveis considerar esse modo de ação, pon-
derando nas perspectivas dos mundos enormes! quão mais desenvolvida 
e pujante não a deveis reconhecer, operando nesses mundos maravilho-
sos que, muito mais do que a Terra, lhe atestam a inapreciável perfeição!

Não vejais, pois, em torno de cada um dos sóis do espaço, apenas 
sistemas planetários semelhantes ao vosso sistema planetário; não vejais, 
nesses planetas desconhecidos, apenas os três reinos que se estadeiam ao 
vosso derredor. Pensai, ao contrário, que, assim como nenhum rosto de 
homem se assemelha a outro rosto em todo o gênero humano, também 
uma portentosa diversidade, inimaginável, se acha espalhada pelas mo-
radas eternas que vogam no seio dos espaços.



Uranografa geral

121

Do fato de que a vossa natureza animada começa no zoóto para 
terminar no homem, de que a atmosfera alimenta a vida terrestre, de 
que o elemento líquido a renova incessantemente, de que as vossas es-
tações fazem se sucedam nessa vida os fenômenos que as distinguem, 
não concluais que os milhões e milhões de terras que rolam pela ampli-
dão sejam semelhantes à que habitais. Longe disso, aquelas diferem, de 
acordo com as diversas condições que lhes foram prescritas e de acordo 
com o papel que a cada uma coube no cenário do mundo. São pedrarias 
variegadas de um imenso mosaico, as diversicadas ores de admirável 
parque.





CAPÍTULO VII

M

Esboço geológico da Terra

• Períodos geológicos • Estado primitivo do globo • Período primário 
• Período de transição • Período secundário • Período terciário • Período 

diluviano • Período pós-diluviano ou atual. Nascimento do homem 

Períodos geológicos
1. A Terra conserva em si os traços evidentes da sua formação. 

Acompanham-se-lhe as fases com precisão matemática, nos diferentes 
terrenos que lhe constituem o arcabouço. O conjunto desses estudos 
forma a ciência chamada Geologia, ciência nascida neste século (XIX) e 
que projetou luz sobre a tão controvertida questão da origem do globo 
terreno e da dos seres vivos que o habitam. Neste ponto, não há simples 
hipótese; há o resultado rigoroso da observação dos fatos e, diante dos 
fatos, nenhuma dúvida se justica. A história da formação da Terra está 
escrita nas camadas geológicas, de maneira bem mais certa do que nos 
livros preconcebidos, porque é a própria natureza que fala, que se põe a 
nu, e não a imaginação dos homens a criar sistemas. Desde que se notem 
traços de fogo, pode dizer-se com certeza que houve fogo ali; onde se 
vejam os da água, pode dizer-se que a água ali esteve; desde que se obser-
vem os de animais, pode dizer-se que viveram aí animais.

A Geologia é, pois, uma ciência toda de observação; só tira dedu-
ções do que vê; sobre os pontos duvidosos, nada arma; não emite opi-
niões discutíveis, por esperar de observações mais completas a solução 
procurada. Sem as descobertas da Geologia, como sem as da  Astronomia, 



Capítulo VII

124

a Gênese do mundo ainda estaria nas trevas da lenda. Graças a elas, o 
homem conhece hoje a história da sua habitação, tendo desmoronado, 
para não mais tornar a erguer-se, a estrutura de fábulas que lhe rodea-
vam o berço.

2. Em todos os terrenos onde existam valas, escavações naturais ou 
praticadas pelo homem, nota-se o a que se chama estraticações, isto é, 
camadas superpostas. Os que apresentam essa disposição se designam pelo 
nome de terrenos estraticados. Essas camadas, de espessura que varia des-
de alguns centímetros até 100 metros e mais, se distinguem entre si pela 
cor e pela natureza das substâncias de que se compõem. Os trabalhos de 
arte, a perfuração de poços, a exploração de pedreiras e, sobretudo, de 
minas facultaram observá-las até grande profundidade.

3. São em geral homogêneas as camadas, isto é, cada uma  constituída 
da mesma substância, ou de substâncias diversas, mas que existiram juntas 
e formaram um todo compacto. A linha de separação que as isola umas 
das outras é sempre nitidamente sulcada, como nas adas de uma cons-
trução. Em nenhuma parte se apresentam misturadas e sumidas umas nas 
outras, nos pontos de seus respectivos limites, como se dá, por exemplo, 
com as cores do prisma e do arco-íris.

Por esses caracteres, reconhece-se que elas se formaram sucessiva-
mente, depositando-se uma sobre outra, em condições e por causas di-
ferentes. As mais profundas são, naturalmente, as que se formaram em 
primeiro lugar, tendo-se formado posteriormente as mais superciais. A 
última de todas, a que se acha na superfície, é a camada da terra vegetal, 
que deve suas propriedades aos detritos de matérias orgânicas provenien-
tes das plantas e dos animais.

4. As camadas inferiores, colocadas abaixo da camada vegetal, rece-
beram em Geologia o nome de rochas, palavra que, nessa acepção, nem 
sempre implica a ideia de uma substância pedrosa, signicando antes um 
leito ou banco feito de uma substância mineral qualquer. Umas são for-
madas de areia, de argila ou de terra argilosa, de marna, de seixos rolados; 
outras o são de pedras propriamente ditas, mais ou menos duras, tais 
como os grés, os mármores, o cré, os calcários ou pedras calcárias, as pe-
dras molares, ou carvões de pedra, os asfaltos etc. Diz-se que uma rocha 
é mais ou menos possante conforme é mais ou menos considerável a sua 
espessura.



Esboço geológico da Terra

125

Mediante o exame da natureza dessas rochas ou camadas, reconhe-
ce-se, por sinais certos, que umas provêm de matérias fundidas e, às vezes, 
 vitricadas sob a ação do fogo; outras, de substâncias terrosas depostas pe-
las águas; algumas de tais substâncias se conservaram desagregadas, como 
as areias; outras, a princípio em estado pastoso, sob a ação de certos agen-
tes químicos ou por outras causas, endureceram e adquiriram, com o tem-
po, a consistência da pedra. Os bancos de pedras superpostas denunciam 
depósitos sucessivos. O fogo e a água participaram, pois, da formação dos 
materiais que compõem o arcabouço sólido do globo terráqueo.

5. A posição normal das camadas terrosas ou pedregosas, prove-
nientes de depósitos aquosos, é a horizontal. Ao vermos essas planícies 
imensas, que por vezes se estendem a perder de vista, de perfeita hori-
zontalidade, lisas como se as tivessem nivelado com um rolo compres-
sor, ou esses vales profundos, tão planos como a superfície de um lago, 
podemos estar certos de que, em época mais ou menos afastada, tais lu-
gares estiveram por longo tempo cobertos de águas tranquilas que, ao se 
retirarem, deixaram em seco as terras que elas depositaram enquanto ali 
permaneceram. Retiradas as águas, essas terras se cobriram de vegetação. 
Se, em vez de terras gordas,50 limosas, argilosas, ou marnosas,51 próprias 
a assimilar os princípios nutritivos, as águas apenas depositaram areias 
silicosas, sem agregação, temos as planícies arenosas que constituem as 
charnecas e os desertos, dos quais nos podem dar pequena ideia os de-
pósitos que cam das inundações parciais e os que formam as aluviões 
na embocadura dos rios.

6. Conquanto a horizontal seja a posição mais generalizada e a que 
normalmente assumem as formações aquosas, não é raro verem-se, nos 
países montanhosos e em extensões bem grandes, rochas duras, cuja na-
tureza indica que foram formadas em posição inclinada e, até por ve-
zes, vertical. Ora, como, segundo as leis de equilíbrio dos líquidos e da 
gravidade, os depósitos aquosos somente em planos horizontais podem 
formar-se, pois os que se formam sobre planos inclinados são arrastados 
pelas correntes e pelo próprio peso para as baixadas, evidente se torna 
que tais depósitos foram levantados por uma força qualquer, depois de se 
terem solidicado ou transformado em pedras.

50 N.E.: Terra que é úmida, coesa, forte.
51 N.E.: Solos de calcário e argila, usados em olarias e como corretivo de terras agrícolas.



Capítulo VII

126

Destas considerações se pode concluir, com certeza, que todas as 
camadas pedrosas que, provindo de depósitos aquosos, se encontram em 
posição perfeitamente horizontal, foram formadas, durante séculos, por 
águas tranquilas e que, todas as vezes que se achem em posição inclina-
da, o solo foi convulsionado e deslocado posteriormente, por subversões 
gerais ou parciais, mais ou menos consideráveis.

7. Um fato característico e da mais alta importância, pelo teste-
munho irrecusável que oferece, consiste no existirem, em quantidades 
enormes, despojos fósseis de animais e vegetais, dentro das diferentes ca-
madas. Como esses despojos se encontram até nas mais duras pedras, 
há de concluir-se que a existência de tais seres é anterior à formação das 
aludidas pedras. Ora, se levarmos em conta o prodigioso número de sé-
culos que foram necessários para que se lhes produzisse o endurecimento 
e para que elas alcançassem o estado em que se acham desde tempos ime-
moriais, chega-se forçosamente à conclusão de que o aparecimento de 
seres orgânicos na Terra se perde na noite das idades e é muito anterior, 
por conseguinte, à data que lhes assina a Gênese.52, 53

8. Entre os despojos de vegetais e animais, alguns há que se mos-
tram penetrados em todos os pontos de sua substância, sem que isso lhes 
alterasse a forma, de matérias silicosas ou calcárias que os transformaram 
em pedras, algumas das quais apresentam a dureza do mármore. São as 
petricações propriamente ditas. Outros foram apenas envolvidos pela 
matéria no estado de acidez; são encontrados intactos e, alguns,  inteiros, 
nas mais duras pedras. Outros, nalmente, apenas deixaram marcas, mas 

52 Nota de Allan Kardec: Fóssil, do latim fossilia, fossĭlis, derivado de fossa, e de fodere, cavar, escavar a 
terra, é uma palavra que em Geologia se emprega designando corpos ou despojos de corpos orgâ-
nicos de seres que viveram anteriormente às épocas históricas. Por extensão, diz-se igualmente das 
substâncias minerais que revelam traços da presença de seres organizados, quais as marcas deixadas 
por vegetais ou animais. 

O termo petricado se emprega relativamente aos corpos que se transformaram em pedra, pela inl-
tração de matérias silicosas ou calcárias nos tecidos orgânicos. Todas as petricações necessariamen-
te são fósseis, mas nem todos os fósseis são petricações. 

Nos objetos que se revestem de uma camada pedregosa quando mergulhados em certas águas car-
regadas de substâncias calcárias, como as do regato de Saint Allyre, perto de Clermont, no Auvergne 
(França), não são petricações propriamente ditas, porém simples incrustações. 

Os monumentos, inscrições e objetos produzidos por fabricação humana, esses pertencem à 
 Arqueologia.

53 N.E.: Sabemos que as primeiras formas de vida (bactérias e algas azul-esverdeadas) surgiram há cerca 
de 3.500 milhões de anos, e há 570 milhões de anos as plantas e os animais complexos começaram a 
se desenvolver.



Esboço geológico da Terra

127

de uma nitidez e uma delicadeza perfeitas. No interior de certas pedras, 
encontraram-se até marcas de passos e, pela forma do pé, dos dedos e das 
unhas, chegou-se a reconhecer a espécie animal a que pertenceram.

9. Os fósseis de animais absolutamente não contêm, e isso é fácil 
de conceber-se, senão as partes sólidas e resistentes, isto é, as ossaturas, 
as escamas e os cornos; são, não raro, esqueletos completos; as mais das 
vezes, no entanto, são apenas partes destacadas, que a procedência facil-
mente se reconhece. Examinando-se uma queixada, um dente, logo se vê 
se pertence a um animal herbívoro ou carnívoro. Como todas as partes 
do animal guardam necessária correlação, a forma da cabeça, de uma 
omoplata, de um osso da perna, de um pé, basta para determinar o porte, 
a forma geral, o gênero de vida do animal.54 Os animais terrestres têm 
uma organização que não permite sejam confundidos com os animais 
aquáticos.

São extremamente numerosos os peixes e os moluscos testáceos 
fósseis; só estes últimos formam, às vezes, bancos inteiros de grande 
espessura. Pela natureza deles, verica-se sem diculdade se são animais 
marinhos ou de água doce.

10. Os seixos rolados, que em certos lugares formam rochas for-
midáveis, constituem inequívoco indício da origem deles. São arredon-
dados como os calhaus de beira-mar, sinal certo do atrito que sofreram, 
por efeito das águas. As regiões onde eles se encontram enterrados, em 
massas consideráveis, foram incontestavelmente ocupadas pelo oceano, 
ou, durante longo tempo, por outras águas movediças, ou violentamente 
agitadas.

11. Além disso, os terrenos das diversas formações se caracteri-
zam pela natureza mesma dos fósseis que encerram. As mais antigas 
contêm espécies animais ou vegetais que desapareceram inteiramente 
da superfície do planeta. Também desapareceram algumas espécies mais 
recentes; conservaram-se, porém, outras análogas, que apenas diferem 
daquelas pelo porte e por alguns matizes de forma. Outras, nalmen-
te, cujos últimos representantes ainda vemos, tendem evidentemente a 
desaparecer em futuro mais ou menos próximo, tais como os elefantes, 

54 Nota de Allan Kardec: No ponto a que Georges Cuvier [1769–1832, zoólogo e paleontólogo francês] 
levou a ciência paleontológica, um só osso basta frequentemente para determinar o gênero, a espé-
cie, a forma de um animal, seus hábitos, e para o reconstruir todo inteiro.



Capítulo VII

128

os  rinocerontes, os hipopótamos etc. Assim, à medida que as camadas 
terrestres se aproximam da nossa época, as espécies animais e vegetais 
também se aproximam das que hoje existem.

As perturbações, os cataclismos que se produziram na Terra, desde 
a sua origem, lhe mudaram as condições de aptidão para entretenimento 
da vida e zeram desaparecessem gerações inteiras de seres vivos.

12. Interrogando-se a natureza das camadas geológicas, vem-se a 
saber, de modo mais positivo, se, na época de sua formação, a região onde 
elas se apresentam era ocupada pelo mar, pelos lagos, ou por orestas e 
planícies povoadas de animais terrestres. Conseguintemente, se, numa 
mesma região, se encontra uma série de camadas superpostas, contendo 
alternativamente fósseis marinhos, terrestres e de água doce, muitas vezes 
repetidas, constitui esse fato prova irrecusável de que essa região foi mui-
tas vezes invadida pelo mar, coberta de lagos e posta a seco.

E quantos séculos de séculos, certamente, quantos milhares de sé-
culos, talvez, não foram precisos para que cada período se completasse! 
Que força poderosa não foi necessária para deslocar e recolocar o oceano, 
levantar montanhas! Por quantas revoluções físicas, comoções violentas 
não teve a Terra de passar, antes de ser qual a vemos desde os tempos his-
tóricos! E querer-se que tudo isso fosse obra executada em menos tempo 
do que o que leva uma planta para germinar!

13. O estudo das camadas geológicas atesta, como já se disse, for-
mações sucessivas, que mudaram o aspecto do Globo e lhe dividem a 
história em muitas épocas, que constituem os chamados períodos geoló-
gicos, cujo conhecimento é essencial para a determinação da Gênese. São 
em número de seis os principais, designados pelos nomes de períodos 
primário, de transição, secundário, terciário, diluviano, pós-diluviano 
ou atual. Os terrenos formados durante cada período também se cha-
mam: terrenos primitivos, de transição, secundários etc. Diz-se, pois, 
que tal ou tal camada ou rocha, tal ou tal fóssil se encontram nos terre-
nos de tal ou tal período.

14. Cumpre se note que o número desses períodos não é absolu-
to, pois depende dos sistemas de classicação. Nos seis principais, men-
cionados acima, só se compreendem os que estão assinalados por uma 
mudança notável e geral no estado do planeta; mas a observação prova 
que muitas formações sucessivas se operaram, enquanto durou cada um 



Esboço geológico da Terra

129

deles. Por isso é que são divididos em seis períodos caracterizados pela 
natureza dos terrenos e que elevam a vinte e seis o número das formações 
gerais bem assinaladas, sem contar os que provêm de modicações devi-
das a causas puramente locais.

Estado primitivo do globo55

15. O achatamento dos polos e outros fatos concludentes são indí-
cios certos de que o estado da Terra, na sua origem, deve ter sido o de ui-
dez ou de acidez, estado esse oriundo de se achar a matéria ou liquefeita 
pela ação do fogo, ou diluída pela da água.

Costuma-se dizer, proverbialmente: não há fumaça sem fogo. Ri-
gorosamente verdadeira, esta sentença constitui uma aplicação do prin-
cípio: não há efeito sem causa. Pela mesma razão, pode-se dizer: não há 
fogo sem um foco. Ora, pelos fatos que se passam sob as nossas vistas, 
não é apenas fumaça o que se produz na Terra, mas fogo bastante real, 
que há de ter um foco. Vindo esse fogo do interior do planeta e não do 
alto, o foco lhe há de estar no interior e, como o fogo é permanente, o 
foco também o há de ser.

O calor, cujo aumento é progressivo à medida que se penetra no 
interior da Terra e que, a certa profundidade, chega a uma temperatura 
altíssima; as fontes térmicas, tanto mais quentes, quanto mais profunda 
lhes está a nascente; os fogos e as massas de matéria fundida esbraseada 
que os vulcões vomitam, como por vastos respiradouros, ou pelas fendas 
que alguns tremores de terra abrem, não deixam dúvida sobre a existência 
de um fogo interior.

16. A experiência demonstra que a temperatura se eleva de um grau 
a cada 30 metros de profundidade, donde se segue que, a uma profun-
didade de 300 metros, o aumento é de 10 graus; a 3.000 metros, de 100 
graus, temperatura da água a ferver; a 30.000 metros, ou seja, 7 ou 8 
léguas, de 1.000 graus; a 25 léguas, de mais de 3.300 graus, temperatura 
a que nenhuma matéria conhecida resiste à fusão. Daí ao centro, ainda há 
um espaço de mais de 1.400 léguas, ou 2.800 léguas em diâmetro, espaço 
que seria ocupado por matérias fundidas.

55  N.E.: Na Escala do Tempo Geológico moderna, corresponde ao início da Era Pré-Cambriana.



Capítulo VII

130

Conquanto não haja aí mais do que uma conjetura, julgando da 
causa pelo efeito, tem ela todos os caracteres da probabilidade e leva à 
conclusão de que a Terra ainda é uma massa incandescente recoberta de 
uma crosta sólida da espessura de 25 léguas no máximo, o que é apenas 
a 120a parte do seu diâmetro. Proporcionalmente, seria muito menos do 
que a espessura da mais delgada casca de laranja.

Aliás, é muito variável a espessura da crosta terrestre, porquanto há 
zonas, sobretudo nos terrenos vulcânicos, onde o calor e a exibilidade 
do solo indicam que ela é pouco considerável. A elevada temperatura 
das águas termais constitui igualmente indício de proximidade do foco 
 central.56

17. Assim sendo, evidente se torna que o primitivo estado de ui-
dez ou de acidez da Terra há de ter tido como causa a ação do calor e 
não a da água. Em sua origem, pois, a Terra era uma massa incandes-
cente. Em virtude da irradiação do calórico,57 deu-se o que se dá com 
toda matéria em fusão: ela esfriou pouco a pouco, principiando o resfria-
mento, como era natural, pela superfície, que então endureceu, ao passo 
que o interior se conservou uido. Pode-se assim comparar a Terra a um 
bloco de carvão ao sair ígneo da fornalha e que sua superfície se apaga e 
resfria, ao contato do ar, mantendo-se-lhe o interior em estado de igni-
ção, conforme se vericará, quebrando-o.

18. Na época em que o globo terrestre era uma massa incandes-
cente, não continha nenhum átomo a mais, nem a menos do que hoje;58 
apenas, sob a inuência da alta temperatura, a maior parte das substân-
cias que a compõem e que vemos sob a forma de líquidos ou de sólidos, 
de terras, de pedras, de metais e de cristais se achavam em estado muito 
diferente. Sofreram unicamente uma transformação. Em  consequência 

56 N.E.: Estima-se que a espessura da crosta seja de 6km no leito dos oceanos e 40km na crosta 
 continental.

57 N.E.: Teoria Calórica é uma teoria obsoleta que supunha a existência de um uido invisível e inodoro, 
chamado calórico, que todos os corpos conteriam em quantidades determinadas em sua composi-
ção, era considerado o causador das alterações de temperatura até metade do século XIX. Quanto 
maior fosse a temperatura de um corpo, maior seria a sua quantidade de calórico, limitada, para 
cada corpo, a uma quantidade nita. A teoria do calórico explicava o comportamento dos gases e 
do vapor em termos de uma distinção entre o estado livre e latente do calor. Calor livre podia ser 
sentido e medido por termômetros; calor latente, por estar intimamente ligado com as ligações da 
moléculas, não poderia. 

58 N.E.: Parece-nos que Kardec se referia apenas à Terra propriamente dita, não levando em conta os 
aerólitos e a poeira cósmica que a ela se vêm juntando.



Esboço geológico da Terra

131

do resfriamento, os elementos formaram novas combinações. O ar, 
 enormemente dilatado, decerto se estendia a uma distância imensa; toda 
a água, forçosamente transformada em vapor, se encontrava misturada 
com o ar; todas as matérias suscetíveis de se volatilizarem, tais como os 
metais, o enxofre, o carbono, se achavam em estado de gás. O da at-
mosfera nada tinha, portanto, de comparável ao que é hoje; a densidade 
de todos esses vapores lhe dava uma opacidade que nenhum raio de sol 
podia atravessar. Se nessa época um ser vivo pudesse existir na superfície 
do planeta, apenas seria iluminado pelos revérberos sinistros da fornalha 
que lhe estava sob os pés e da atmosfera esbraseada; ele nem sequer sus-
peitaria da existência do Sol.

Período primário59

19. O primeiro efeito do resfriamento foi a solidicação da super-
fície exterior da massa em fusão e a formação aí de uma crosta resistente 
que, delgada a princípio, gradativamente se espessou. Essa crosta consti-
tui a pedra chamada granito, de extrema dureza, assim denominada pelo 
seu aspecto granuloso. Nela se distinguem três substâncias principais: o 
feldspato, o quartzo ou cristal de rocha e a mica. Esta última tem brilho 
metálico, embora não seja um metal.

A camada granítica foi, pois, a primeira que se formou no globo, é a 
que o envolve por completo, constituindo de certo modo o seu arcabouço 
ósseo. É o produto direto da consolidação da matéria fundida. Sobre ela 
e nas cavidades que apresentava a sua superfície torturada foi que se de-
positaram sucessivamente as camadas dos outros terrenos, posteriormente 
formados. O que a distingue destes últimos é a ausência de toda e qual-
quer estraticação; quer dizer: ela forma uma massa compacta e uniforme 
em toda a sua espessura, que não é disposta em camadas. A efervescência 
da matéria incandescente havia de produzir nela numerosas e profundas 
fendas, pelas quais essa mesma matéria extravasava.

20. O efeito seguinte do resfriamento foi a liquefação de algumas 
matérias contidas no ar em estado de vapor, as quais se precipitaram na 
superfície do solo. Houve então chuvas e lagos de enxofre e de betume, 
verdadeiros regatos de ferro, cobre, chumbo e outros metais fundidos. 

59 N.E.: Refere-se à parte da Era Pré-Cambriana, de acordo com a Escala de Tempo Geológico moderna. 



Capítulo VII

132

Inltrando-se pelas ssuras, essas matérias constituíram os veios e lões 
metálicos.

Sob o inuxo desses diversos agentes, a superfície granítica experi-
mentou alternativas decomposições. Produziram-se misturas, que forma-
ram os terrenos primitivos propriamente ditos, distintos da rocha graníti-
ca, mas em massas confusas e sem estraticação regular.

Vieram, a seguir, as águas que, caindo sobre um solo ardente, se va-
porizavam de novo, recaíam em chuvas torrenciais e assim  sucessivamente, 
até que a temperatura lhes facultou permanecerem no solo em estado 
 líquido.

É a formação dos terrenos graníticos que dá começo à série dos 
períodos geológicos, aos quais conviria se acrescentasse o do estado 
primitivo, de incandescência do globo.

21. Tal o aspecto do primeiro período, verdadeiro caos de todos 
os elementos confundidos, à procura de estabilização, período em que 
nenhum ser vivo podia existir. Por isso mesmo, um de seus caracteres 
distintivos, em Geologia, é a ausência de qualquer vestígio de vida vegetal 
ou animal.

Impossível se torna assinar duração determinada a esse período, 
do mesmo modo que aos que se lhe seguiram. Mas, dado o tempo que 
se faz mister para que uma bala60 de determinado volume, aquecida até 
o branco, se resfrie na superfície, ao ponto de permitir que uma gota 
de água possa sobre ela permanecer em estado líquido, calculou-se que, 
se essa bala tivesse o tamanho da Terra, necessários seriam mais de um 
milhão de anos.

Período de transição61

22. No começo do período de transição, ainda pequena era a es-
pessura da sólida crosta granítica, que, portanto, resistência muito fraca 
oferecia à efervescência das matérias enfogadas que ela cobria e compri-
mia. Produziam-se, pois, intumescências, despedaçamentos numerosos, 
por onde se escapava a lava interior. O solo apresentava desigualdades 
pouco consideráveis.

60 N.E.: No original francês foi usado o termo “boulet”, projetil esférico de metal, munição de canhões.
61 N.E.: Refere-se à maior parte da Era Pré-Cambriana e toda a Era Paleozoica atuais.



Esboço geológico da Terra

133

As águas, pouco profundas, cobriam quase toda a superfície do glo-
bo, com exceção das partes soerguidas, que, formando terrenos baixos, 
eram frequentemente alagados.

O ar gradativamente se purgara das matérias mais pesadas, tem-
porariamente em estado gasoso, as quais, condensando-se por efeito do 
resfriamento, se haviam precipitado na superfície do solo, sendo depois 
arrastadas e dissolvidas pelas águas.

Quando se fala de resfriamento naquela época, deve-se entender 
essa palavra em sentido relativo, isto é, em relação ao estado primitivo, 
porquanto a temperatura ainda havia de ser ardente.

Os espessos vapores aquosos que se elevavam de todos os lados da 
imensa superfície líquida, recaíam em chuvas copiosas e quentes, que obs-
cureciam o ar. Entretanto, os raios do sol começavam a aparecer, através 
dessa atmosfera brumosa.

Uma das últimas substâncias de que o ar teve de expurgar-se, por 
ser gasoso o seu estado natural, foi o ácido carbônico, então um dos seus 
componentes.

23. Por essa época, entraram a formar-se as camadas de terrenos 
de sedimento, depositadas pelas águas carregadas de limo e de matérias 
diversas, apropriadas à vida orgânica.

Surgem aí os primeiros seres vivos do reino vegetal e do reino ani-
mal. Deles se encontram vestígios, a princípio em número reduzido, po-
rém, depois, cada vez mais frequentes, à medida que se vai passando às 
camadas mais elevadas dessa formação. É digno de nota que por toda 
parte a vida se manifesta, logo que lhe são propícias as condições, nas-
cendo cada espécie desde que se realizam as condições próprias à sua 
existência.

24. Os primeiros seres orgânicos que apareceram na Terra foram 
os vegetais de organização menos complicada, designados em Botânica 
sob os nomes de criptógamos, acotiledôneos, monocotiledôneos, isto é, 
liquens, cogumelos, musgos, fetos e plantas herbáceas.62 Absolutamente, 
ainda se não veem árvores de tronco lenhoso, mas, apenas, as do gênero 
palmeira, cuja haste esponjosa é análoga à das ervas.

62 N.E.: Atualmente se sabe que os primeiros seres vivos eram unicelulares, bactérias muito primitivas e 
desprovidas de núcleos.



Capítulo VII

134

Os animais desse período, que apareceram em seguida aos primei-
ros vegetais, eram exclusivamente marinhos: primeiramente, polipeiros, 
radiários,63 zoótos, animais cuja organização simples e, por assim dizer, 
rudimentar, se aproxima, no máximo grau, da dos vegetais. Mais tarde, 
aparecem crustáceos e peixes de espécies que já não existem.

25. Sob o império do calor e da umidade e em virtude do excesso 
de ácido carbônico espalhado no ar, gás impróprio à respiração dos ani-
mais terrestres, mas necessário às plantas, os terrenos expostos se cobriram 
rapidamente de uma vegetação pujante, ao mesmo tempo que as plantas 
aquáticas se multiplicavam no seio dos pântanos. Plantas que, nos dias 
atuais, são simples ervas de alguns centímetros, atingiam altura e grossura 
prodigiosas. Assim é que havia orestas de fetos arborescentes de 8 a 10 
metros de altura e de proporcional grossura. Licopódios (marroio, gênero 
de musgo), do mesmo porte; cavalinhas,64 de 4 a 5 metros, que a altura 
não passa hoje de um metro, e uma innidade de espécies que não mais 
existem. Pelos ns do período, começam a aparecer algumas árvores do 
gênero conífero ou pinheiros.

26. Em consequência do deslocamento das águas, os terrenos que 
produziam essas massas de vegetais foram submergidos, cobertos de novos 
sedimentos terrosos, enquanto os que se achavam emersos se adornavam, 
a seu turno, de vegetação semelhante. Houve assim muitas gerações de 
vegetais alternativamente aniquiladas e renovadas. O mesmo não se deu 
com os animais que, sendo todos aquáticos, não estavam sujeitos a essas 
alternativas.

Acumulados durante longa série de séculos, esses destroços forma-
ram camadas de grande espessura. Sob a ação do calor, da umidade, da 
pressão exercida, pelos posteriores depósitos terrosos e, sem dúvida, de 
diversos agentes químicos, dos gases, dos ácidos e dos sais produzidos pela 
combinação dos elementos primitivos, aquelas matérias vegetais sofreram 
uma fermentação que as converteu em hulha ou carvão de pedra. As mi-
nas de hulha são, pois, produto direto da decomposição dos acervos de 

63 N.E.: Classe de animais invertebrados, cujos órgãos estão dispostos simetricamente em torno de um 
eixo, ex.: equinodermos e pólipos.

64 Nota de Allan Kardec: Planta dos pauis, vulgarmente chamada cavalinha ou cauda de cavalo.



Esboço geológico da Terra

135

vegetais acumulados durante o período de transição. É por isso que são 
encontrados em quase todas as regiões.65

27. Os restos fósseis da pujante vegetação dessa época, achando-se 
hoje sob os gelos das terras polares, tanto quanto na zona tórrida, segue-
-se que, uma vez que a vegetação era uniforme, também a temperatura o 
havia de ser. Os polos, portanto, não se achavam cobertos de gelo, como 
agora. É que, então, a Terra tirava de si mesma o calor, do fogo central 
que aquecia de igual modo toda a camada sólida, ainda pouco espessa. 
Esse calor era superior de muito ao que podia provir dos raios solares, en-
fraquecidos, ademais, pela densidade da atmosfera. Só mais tarde, quan-
do a ação do calor central se tornou muito fraca ou nula sobre a superfí-
cie exterior do globo, a do Sol passou a preponderar e as regiões polares, 
que apenas recebiam raios oblíquos, portadores de pequena quantidade 
de calor, se cobriram de gelo. Compreende-se que na época de que fala-
mos e ainda muito tempo depois, o gelo era desconhecido na Terra.

Deve ter sido muito longo esse período, a julgar pelo número e pela 
espessura das camadas de hulha.66

Período secundário67

28. Com o período de transição desaparecem a vegetação colossal 
e os animais que caracterizavam a época, ou porque as condições atmos-
féricas já não fossem as mesmas, ou porque uma série de cataclismos haja 
aniquilado tudo o que tinha vida na Terra. É provável que as duas causas 
tenham contribuído para essa mudança, por isso que, de um lado, o es-
tudo dos terrenos que assinalam o m desse período comprova a ocor-
rência de grandes subversões oriundas de levantamentos e erupções que 

65 Nota de Allan Kardec: A turfa se formou da mesma maneira, pela decomposição dos amontoados 
de vegetais, em terrenos pantanosos; mas, com a diferença de que, sendo de formação muito mais 
recente e sem dúvida noutras condições, ela não teve tempo de se carbonizar.

66 Nota de Allan Kardec: Na baía de Fundy (Nova Escócia), o Sr. Lyell [Charles Lyell (1797–1875), geólogo 
britânico] encontrou, numa camada de hulha de espessura de 400 metros, 68 níveis diferentes, apre-
sentando traços evidentes de muitos solos de orestas, de cujas árvores os troncos ainda estavam 
guarnecidos de suas raízes. (L. Figuier)

Não dando mais de mil anos para a formação de cada um desses níveis, já teríamos 68.000 anos só 
para essa camada de hulha.

67 N.E.: Era Mesozoica atual.



Capítulo VII

136

 derramaram sobre o solo grandes quantidades de lavas, e, de outro lado, 
porque grandes mudanças se operaram nos três68 reinos.

29. O período secundário se caracteriza, sob o aspecto mineral, por 
numerosas e fortes camadas que atestam uma formação lenta no seio das 
águas e marcam diferentes épocas bem caracterizadas.

A vegetação é menos rápida e menos colossal que no período pre-
cedente, sem dúvida em virtude da diminuição do calor e da umidade e 
de modicações sobrevindas aos elementos constitutivos da atmosfera. Às 
plantas herbáceas e polpudas, juntam-se as de caule lenhoso e as primeiras 
árvores propriamente ditas.

30. Ainda são aquáticos os animais, ou, quando nada, anfíbios, a 
vida vegetal progride pouco na terra seca. Desenvolve-se no seio dos ma-
res uma prodigiosa quantidade de animais de conchas, devido à formação 
das matérias calcárias. Nascem novos peixes, de organização mais aperfei-
çoada do que no período anterior. Aparecem os primeiros cetáceos. Os 
mais característicos animais dessa época são os reptis monstruosos, entre 
os quais se notam:

O ictiossauro, espécie de peixe-lagarto que chegava a ter 10 metros 
de comprimento, com mandíbulas prodigiosamente alongadas, armadas 
de 180 dentes. Sua forma geral lembra um pouco a do crocodilo, mas sem 
couraça escamosa. Seus olhos tinham o volume da cabeça de um homem; 
possuía barbatanas como a baleia e, como esta, expelia água por aberturas 
próprias para isso.

O plesiossauro, outro reptil marinho, tão grande quanto o ictiossau-
ro, tinha pescoço, excessivamente longo, que se dobrava como o do cisne, 
e lhe dava a aparência de enorme serpente ligada a um corpo de tartaruga. 
Tinha a cabeça do lagarto e os dentes do crocodilo. Sua pele devia ser lisa, 
qual a do ictiossauro, porquanto não se lhe descobriu nenhum vestígio de 
escamas ou de concha.69

O teleossauro, que mais se aproxima dos crocodilos atuais, parecen-
do estes um seu diminutivo. Como os últimos, tinha uma couraça esca-
mosa e vivia, ao mesmo tempo, na água e em terra. Seu talhe era de cerca 

68 N.E.: Consultar nota 31.
69 Nota de Allan Kardec: O primeiro fóssil deste animal foi descoberto, na Inglaterra, em 1823. Depois, 

encontraram-se outros na França e na Alemanha.



Esboço geológico da Terra

137

de 10 metros, dos quais 3 ou 4 só para a cabeça. A boca tinha de abertura 
2 metros.

O megalossauro, grande lagarto, espécie de crocodilo, de 14 a 15 
metros de comprimento. Essencialmente carnívoro, nutria-se de reptis, de 
pequenos crocodilos e de tartarugas. Sua formidável mandíbula era arma-
da de dentes em forma de lâmina de podadeira, de gume duplo, recurva-
dos para trás, de tal jeito que, uma vez enterrados na presa, impossível se 
tornaria a esta desprender-se.

O iguanodonte, o maior dos lagartos que já apareceram na Terra. 
Tinha de 20 a 25 metros da cabeça à extremidade da cauda e sobre o 
focinho um chifre ósseo, semelhante ao do iguano da atualidade, do qual 
parece que não diferia senão pelo tamanho. O último tem apenas 1 metro 
de comprimento. A forma dos dentes prova que ele era herbívoro e a dos 
pés que era animal terrestre.70

O pterodátilo, animal estranho, do tamanho de um cisne, partici-
pando, simultaneamente, do reptil pelo corpo, do pássaro pela cabeça 
e do morcego pela membrana carnuda que lhe religava os dedos prodi-
giosamente longos. Essa membrana lhe servia de paraquedas quando se 
precipitava sobre a presa do alto de uma árvore ou de um rochedo. Não 
possuía bico córneo, como os pássaros, mas os ossos das mandíbulas, do 
comprimento da metade do corpo e guarnecidos de dentes, terminavam 
em ponta como um bico.

31. Durante esse período, que há de ter sido muito longo, como 
o atestam o número e a pujança das camadas geológicas, a vida animal 
tomou enorme desenvolvimento no seio das águas, tal qual se dera com 
a vegetação no período que ndara. Mais depurado e mais favorável à 
respiração, o ar começou a permitir que alguns animais vivessem em ter-
ra. O mar se deslocou muitas vezes, mas sem abalos violentos. Com esse 
período, desaparecem, por sua vez, aquelas raças de gigantescos animais 
aquáticos, substituídos mais tarde por espécies análogas, de formas menos 
desproporcionadas e de menor porte.

70 N.E.: Somente após a desencarnação do autor, ocorrida em 1869, foram descobertos, na Inglaterra, 
fragmentos sucientes à montagem de um exemplar completo, pelos paleontólogos, permitindo 
melhor elucidar detalhes da descrição desse dinossauro. Ficou, então, claro que ele tinha uma calosi-
dade óssea sobre o focinho, como os iguanídeos uma crista espinhosa no dorso, inexistindo chifres, 
que, no entanto, eram bastante evidentes em outros monstros, como nos saurópodes.



Capítulo VII

138

32. O orgulho levou o homem a dizer que todos os animais foram 
criados por sua causa e para satisfação de suas necessidades. Mas, qual 
o número dos que lhe servem diretamente, dos que lhe foi possível sub-
meter, comparado ao número incalculável daqueles com os quais nunca 
teve ele, nem nunca terá, quaisquer relações? Como se pode sustentar 
 semelhante tese, em face das inumeráveis espécies que exclusivamente 
povoaram a Terra por milhares e milhares de séculos, antes que ele aí 
surgisse, e que anal desapareceram? Poder-se-á armar que elas foram 
criadas em seu proveito? Entretanto, tinham todas a sua razão de ser, a 
sua utilidade. Deus, decerto, não as criou por simples capricho da sua 
vontade, para dar a si mesmo, em seguida, o prazer de as aniquilar, pois 
que todas tinham vida, instintos, sensação de dor e de bem-estar. Com 
que m ele o fez? Com um m que há de ter sido soberanamente sábio, 
embora ainda o não compreendamos. Certamente, um dia será dado ao 
homem conhecê-lo, para confusão do seu orgulho; mas, enquanto isso 
não se verica, como se lhe ampliam as ideias ante os novos horizontes 
em que lhe é permitido, agora, mergulhar a vista, em presença do impo-
nente espetáculo dessa Criação, tão majestosa no seu lento caminhar, tão 
admirável na sua previdência, tão pontual, tão precisa e tão invariável nos 
seus resultados!

Período terciário71

33. Com o período terciário nova ordem de coisas começa para 
a Terra. O estado da sua superfície muda completamente de aspecto; 
modicam-se profundamente as condições de vitalidade e se aproximam 
do estado atual. Os primeiros tempos desse período se assinalam por 
uma interrupção da produção vegetal e animal; tudo revela traços de 
uma destruição quase geral dos seres vivos, depois do que aparecem su-
cessivamente novas espécies, cuja organização, mais perfeita, se adapta à 
natureza do meio onde são chamados a viver.

34. Durante os períodos anteriores, a crosta sólida do globo, em 
virtude da sua pequena espessura, apresentava, como já se disse, bem fra-
ca resistência à ação do fogo interior. Facilmente despedaçado, esse envol-
tório permitia que as matérias em fusão se derramassem livremente pela 

71  N.E.: Período Terciário da Era Cenozoica atual.



Esboço geológico da Terra

139

superfície do solo. Outro tanto já não se deu quando este ganhou certa 
espessura. Então, comprimidas de todos os lados, as matérias esbrasea-
das, como a água em ebulição num vaso fechado, acabaram por produzir 
uma espécie de explosão. Violentamente quebrada num sem-número de 
pontos, a massa granítica cou crivada de fendas, como um vaso rachado. 
Ao longo dessas fendas, a crosta sólida, levantada e deprimida, formou 
os picos, as cadeias de montanhas e suas ramicações. Certas partes do 
envoltório não chegaram a ser despedaçadas, foram apenas soerguidas, 
enquanto noutros pontos decalcamentos e escavações se produziram.

A superfície do solo tornou-se então muito desigual; as águas que, 
até aquele momento, a cobriam de maneira quase uniforme na maior 
parte da sua extensão, foram impelidas para os lugares mais baixos, dei-
xando em seco vastos continentes, ou cumes isolados de montanhas, for-
mando ilhas.

Tal o grande fenômeno que se operou no período terciário e que 
transformou o aspecto do globo. Ele não se produziu instantânea, nem 
simultaneamente em todos os pontos, mas sucessivamente e em épocas 
mais ou menos distanciadas.

35. Uma das primeiras consequências desses levantamentos foi, 
como já cou dito, a inclinação das camadas de sedimento, primitiva-
mente horizontais e assim conservadas onde quer que o solo não sofreu 
subversões. Foi, portanto, nos ancos e nas proximidades das montanhas 
que essas inclinações mais se pronunciaram.

36. Nas regiões onde as camadas de sedimento conservaram a hori-
zontalidade, para se chegar às de formação primária tem-se que atravessar 
todas as outras, até considerável profundidade, ao cabo da qual se encon-
tra inevitavelmente a rocha granítica. Quando, porém, se ergueram em 
montanhas, aquelas camadas foram levadas acima do seu nível normal, 
indo às vezes até a grande altura, de tal sorte que, feito um corte vertical 
no anco da montanha, elas se mostram em toda a sua espessura e super-
postas como as adas de uma construção.

É assim que a grandes elevações se encontram enormes bancos de 
conchas, primitivamente formados no fundo dos mares. Está hoje perfei-
tamente comprovado que em nenhuma época o mar há podido alcançar 
semelhantes alturas, visto que para tanto não bastariam todas as águas exis-
tentes na Terra, ainda mesmo que fossem em quantidade cem vezes maior.



Capítulo VII

140

Ter-se-ia, pois, de supor que a quantidade de água diminuiu e, 
então, caberia perguntar o que fora feito da porção que desapareceu. Os 
levantamentos, fato hoje incontestável, explicam de maneira lógica e ri-
gorosa os depósitos marinhos que se encontram em certas montanhas.72

37. Nos lugares onde o levantamento da rocha primitiva produziu 
completa rasgadura do solo, quer pela rapidez do fenômeno, quer pela 
forma, altura e volume da massa levantada, o granito foi posto a nu, qual 
um dente que irrompeu da gengiva. Levantadas, quebradas e arrumadas, 
as camadas que o revestiam caram a descoberto. É assim que terrenos 
pertencentes às mais antigas formações e que, na posição primitiva, se 
achavam a grande profundidade, compõem hoje o solo de certas regiões.

38. Deslocada por efeito dos soerguimentos, a massa granítica dei-
xou nalguns sítios fendas por onde se escapa o fogo interior e se escoam 
as matérias em fusão; os vulcões, que são como que chaminés da imensa 
fornalha, ou, melhor, válvulas de segurança que, dando saída ao excesso 
das matérias ígneas, preservam o globo de comoções muito mais terrí-
veis. Daí o poder dizer-se que os vulcões em atividade são uma segurança 
para o conjunto da superfície do solo.

Da intensidade desse fogo é possível fazer-se ideia, ponderando-se 
que no seio mesmo dos mares se abrem vulcões e que a massa de água que 
os recobre e neles penetra não consegue extingui-los.

39. Os levantamentos operados na massa sólida necessariamente 
deslocaram as águas, sendo estas impelidas para as partes côncavas, que 
ao mesmo tempo se haviam tornado mais profundas pela elevação dos 
terrenos emergidos e pela depressão de outros. Mas, esses terrenos tor-
nados baixos, levantados por sua vez ora num ponto, ora noutro, expul-
saram as águas, que reuíram para outros lugares e assim por diante, até 
que houvessem podido tomar um leito mais estável.

Os sucessivos deslocamentos dessa massa líquida forçosamente tra-
balharam e torturaram a superfície do solo. As águas, escoando-se, arras-
taram consigo uma parte dos terrenos de formações anteriores, postos a 
descoberto pelos levantamentos, desnudaram algumas montanhas que 
eles cobriam e lhes deixaram à mostra a base granítica ou calcária. Pro-
fundos vales foram cavados, enquanto outros eram aterrados.

72 Nota de Allan Kardec: Camadas de calcário conchífero foram encontradas nos Andes, América do Sul, 
a 5.000 metros acima do nível do oceano.



Esboço geológico da Terra

141

Há, pois, montanhas diretamente formadas pelo fogo central: 
principalmente as graníticas; outras, devidas à ação das águas que, arras-
tando as terras móveis e as matérias solúveis, cavaram vales em torno de 
uma base resistente, calcária, ou de outra natureza.

As matérias carreadas pelas correntes de água formaram as camadas 
do período terciário, que facilmente se distinguem das dos precedentes, 
menos pela composição, que é quase a mesma, do que pela disposição.

As camadas dos períodos primário, de transição e secundário, for-
madas sobre uma superfície pouco acidentada, são mais ou menos uni-
formes na Terra toda; as do período terciário, formadas, em vez disso, 
sobre base muito desigual e pela ação carreadora das águas, apresentam 
caráter mais local. Por toda parte, fazendo-se escavações de certa profun-
didade, encontram-se todas as camadas anteriores, na ordem em que se 
formaram, ao passo que não se encontra por toda parte o terreno terciá-
rio, nem todas as suas camadas.

40. Durante os reviramentos do solo, ocorridos no princípio des-
te período, a vida orgânica, como é fácil de conceber-se, teve que car 
estacionária por algum tempo, o que se reconhece examinando terrenos 
baldos de fósseis. Desde, porém, que sobreveio um estado mais calmo, 
reapareceram os vegetais e os animais. Estando mudadas as condições de 
vitalidade, mais depurada a atmosfera, formaram-se novas espécies, com 
organização mais perfeita. As plantas, sob o ponto de vista da estrutura, 
diferem pouco das de hoje.

41. No correr dos dois períodos precedentes, eram pouco extensos 
os terrenos que as águas não cobriam; eram, ainda assim, pantanosos e 
com frequência cavam submersos. Essa a razão por que só havia animais 
aquáticos ou anfíbios. O período terciário, em o qual vários continentes 
se formaram, caracterizou-se pelo aparecimento dos animais terrestres.73

Assim como o período de transição assistiu ao nascimento de uma 
vegetação colossal, o período secundário ao de reptis monstruosos, tam-
bém o terciário presenciou o de gigantescos mamíferos, quais o elefante, 
o rinoceronte, o hipopótamo, o paleotério, o megatério, o dinotério, o mas-
todonte, o mamute etc. Estes dois últimos, variedades do elefante, tinham 

73 N.E.: No Período Secundário, que corresponde à Era Mesozoica, ocorre o desenvolvimento e expan-
são dos dinossauros; nesta mesma Era os continentes já estavam formados. No nal da Era Mesozoica, 
há 65 milhões de anos, ocorre a extinção dos dinossauros.



Capítulo VII

142

de 5 a 6 metros de altura e suas defesas chegavam a 4 metros de compri-
mento. Também assistiu, esse período, ao nascimento dos pássaros, bem 
como à maioria das espécies animais que ainda hoje existem.74 Algumas, 
das dessa época, sobreviveram aos cataclismos posteriores; outras, quali-
cadas genericamente de animais antediluvianos, desapareceram comple-
tamente, ou foram substituídas por espécies análogas, de formas menos 
pesadas e menos maciças, cujos primeiros tipos foram como que esboços. 
Tais o felis spelœa, animal carnívoro do tamanho de um touro, com os 
caracteres anatômicos do tigre e do leão; o cervus megaceron, variedade do 
cervo, cujos chifres, compridos de 3 metros, eram espaçados de 3 a 4 nas 
extremidades.

Período diluviano75

42. Este período teve a assinalá-lo um dos maiores cataclismos que 
revolveram o globo, cuja superfície ele mudou mais uma vez de aspecto, 
destruindo uma imensidade de espécies vivas, das quais apenas restam 
 despojos. Por toda a parte deixou traços que atestam a sua generalidade. 
As águas, violentamente arremessadas fora dos respectivos leitos, invadi-
ram os continentes, arrastando consigo as terras e os rochedos, desnudan-
do as montanhas, desarraigando as orestas seculares. Os novos depósitos 
que elas formaram são designados, em Geologia, pelo nome de terrenos 
 diluvianos.

43. Um dos vestígios mais signicativos desse grande desastre são 
os penedos chamados blocos erráticos. Dá-se essa denominação a roche-
dos de granito que se encontram isolados nas planícies, repousando sobre 
terrenos terciários e no meio de terrenos diluvianos, algumas vezes a mui-
tas centenas de léguas das montanhas donde foram arrancados. É claro 
que só a violência das correntes há podido transportá-los a tão grandes 
 distâncias.76

44. Outro fato não menos característico e cuja causa se não des-
cobriu ainda é que só nos terrenos diluvianos se encontram os primeiros 

74 N.E.: A Paleontologia situa o surgimento dos pássaros na Era Mesozoica moderna, mais exatamente 
no Período Jurássico, que corresponde ao Período Secundário desta obra.

75 N.E.: Corresponde à época do Pleistoceno, no Período Quaternário da Era Cenozoica.
76 Nota de Allan Kardec: Um desses blocos, evidentemente provindo, pela sua composição, das monta-

nhas da Noruega, serve de pedestal à estátua de Pedro, o Grande, em São Petersburgo.



Esboço geológico da Terra

143

aerólitos. Pois que somente nessa época eles começaram a cair, segue-se 
que anteriormente não existia a causa que os produz.

45. Foi também por essa época que os polos começaram a cobrir-se 
de gelo e que se formaram as geleiras das montanhas, o que indica notável 
mudança na temperatura da Terra, mudança que deve ter sido súbita, 
porquanto, se se houvesse operado gradualmente, os animais, como os 
elefantes, que hoje só vivem nos climas quentes e que são encontrados 
em tão grande número no estado fóssil nas terras polares, teriam tido de 
retirar-se pouco a pouco para as regiões mais temperadas. Tudo denota, 
ao contrário, que eles provavelmente foram colhidos de surpresa por um 
grande frio e sitiados pelos gelos.77

46. Esse foi, pois, o verdadeiro dilúvio universal. Dividem-se as 
opiniões relativamente às causas que devam tê-lo produzido. Quaisquer, 
porém, que elas sejam, o que é certo é que o fato se deu.

A suposição mais generalizada é a de que uma brusca mudança so-
freu a posição do eixo e dos polos da Terra; daí uma projeção geral das 
águas sobre a superfície. Se a mudança se houvesse processado lentamen-
te, a retirada das águas teria sido gradual, sem abalos, no passo que tudo 
indica uma comoção violenta e inopinada. Ignorando qual a verdadeira 
causa, temos que car no campo das hipóteses.

O deslocamento repentino das águas também pode ter ocasionado 
o levantamento de certas partes da crosta sólida e a formação de novas 
montanhas dentro dos mares, conforme se vericou em começo do perío-
do terciário. Mas, além de que, então, o cataclismo não teria sido geral, 
isso não explicaria a mudança subitânea da temperatura dos polos.

47. Na tormenta determinada pelo deslocamento das águas, perece-
ram muitos animais; outros, a m de escaparem à inundação, se retiraram 
para os lugares altos, para as cavernas e fendas, onde sucumbiram em 
massa, ou de fome, ou entredevorando-se, ou, ainda, talvez, pela  irrupção 

77 Nota de Allan Kardec: Em 1771, o naturalista russo Pallas [Peter Simon Pallas (1741–1811), alemão, 
se tornou famoso na Rússia] encontrou nos gelos do Norte o corpo inteiro de um mamute revestido 
da pele e conservando parte das suas carnes. Em 1799, descobriu-se outro, igualmente encerrado 
num enorme bloco de gelo, na embocadura do Lena, na Sibéria, e que foi descrito pelo naturalista 
Adams. Os iacutos das circunvizinhanças lhe despedaçaram as carnes para alimentar seus cães. A 
pele se achava coberta de pelos negros e o pescoço guarnecia-o espessa crina. A cabeça sem as 
defesas, que mediam mais de 4 metros, pesava mais de 200 quilos. Seu esqueleto está no museu 
de São  Petersburgo. Nas ilhas e nas bordas do mar glacial encontra-se tão grande quantidade de 
defesas, que elas fazem objeto de considerável comércio, sob o nome de marm fóssil ou da Sibéria.



Capítulo VII

144

das águas nos sítios onde se tinham refugiado e donde não puderam fugir. 
Assim se explica a grande quantidade de ossadas de animais diversos, car-
nívoros e outros, que são encontrados de mistura em certas cavernas, que 
por essa razão foram chamadas brechas ou cavernas ossosas. São  encontradas 
as mais das vezes sob as estalagmites. Nalgumas, as ossadas parecem ter 
sido arrastadas para ali pela correnteza das águas.78

Período pós-diluviano ou atual.79 
Nascimento do homem 

48. Uma vez restabelecido o equilíbrio na superfície do planeta, 
prontamente a vida vegetal e animal retomou o seu curso. Consolidado, 
o solo assumiu uma colocação mais estável; o ar, puricado, se tornara 
apropriado a órgãos mais delicados. O Sol, brilhando em todo o seu es-
plendor através de uma atmosfera límpida, difundia, com a luz, um calor 
menos sufocante e mais vivicador do que o da fornalha interna. A Terra 
se  povoava de animais menos ferozes e mais sociáveis; mais suculentos, 
os vegetais proporcionavam alimentação menos grosseira; tudo, enm, 
se achava preparado no planeta para o novo hóspede que o viria habi-
tar. Apareceu então o homem, último ser da criação, a inteligência desse 
ser concorreria, dali em diante, para o progresso geral, progredindo ele 
 próprio. 

49. O homem só terá existido na Terra depois do período diluvia-
no, ou terá surgido antes dessa época? Questão é esta muito controver-
tida hoje, mas sua solução, seja qual for, nada mudará no conjunto dos 
fatos vericados, nem fará que o aparecimento da espécie humana não 
seja anterior, de muitos milhares de anos, à data que lhe assina a Gênese 
bíblica.

O que fez se supusesse que o advento dos homens ocorreu poste-
riormente ao dilúvio foi o fato de se não ter achado vestígio autêntico da 
sua existência no período anterior. As ossadas descobertas em diversos 

78 Nota de Allan Kardec: Conhece-se grande número de cavernas semelhantes, algumas de enorme ex-
tensão. Várias existem, no México, de muitas léguas. A de Aldesberg, em Carniola (Áustria), tem nada 
menos de três léguas. Uma das mais notáveis é a de Gailenreuth, no Würtemberg. Há muitas delas na 
França, na Inglaterra, na Alemanha, na Itália (Sicília) e outros países da Europa.

79 N.E.: Corresponde atualmente à época do Holoceno, no Período Quaternário, da Era Cenozoica; época 
atual.



Esboço geológico da Terra

145

lugares e que geraram a crença na existência de uma raça de gigantes an-
tediluvianos foram reconhecidas como de elefantes.

O que está fora de dúvida é que não existia o homem, nem no pe-
ríodo primário, nem no de transição, nem no secundário, não só porque 
nenhum traço dele se descobriu, como também porque não havia para 
ele condições de vitalidade. Se o seu aparecimento se deu no terciário, 
só pode ter sido no m do período e bem pouco então se há de ele ter 
multiplicado.

Ademais, por haver sido curto, o período antediluviano não deter-
minou mudanças notáveis nas condições atmosféricas, tanto que eram os 
mesmos os animais, antes e depois dele; não é, pois, impossível que o apa-
recimento do homem tenha precedido esse grande cataclismo; está hoje 
comprovada a existência do macaco naquela época e recentes descobertas 
parecem conrmar a do homem.80, 81

Como quer que seja, tenha o homem aparecido ou não antes do 
grande dilúvio universal, o que é certo é que o seu papel humanitário 
somente no período pós-diluviano começou a esboçar-se. Pode-se, por-
tanto, considerar caracterizado pela sua presença esse período.

80 Nota de Allan Kardec: Veja-se: O homem antediluviano, por Boucher de [Chévecoeur de] Perthes. — Os 
instrumentos de pedra, idem. — Discurso sobre as revoluções do globo, por Georges Cuvier, anotado 
pelo Dr. Hoefer.

81 N.E.: Atualmente se sabe que a existência da espécie humana remonta a 3 milhões de anos, o que 
corresponde ao Plioceno, última época do período Terciário.





CAPÍTULO VIII

M

Teorias sobre a 
formação da Terra

• Teoria da projeção • Teoria da condensação 
• Teoria da incrustação • Alma da Terra

Teoria da projeção
1. De todas as teorias concernentes à origem da Terra, a que al-

cançou maior voga, nestes últimos tempos,82 é a de Buffon,83 quer pela 
posição que ele desfrutava no mundo sábio, quer pela razão de não se 
saber mais do que ele disse naquela época.

Vendo que todos os planetas se movem na mesma direção, do oci-
dente para o oriente, e no mesmo plano, a percorrer órbitas cuja inclina-
ção não passa de 7 graus e meio, concluiu Buffon, dessa uniformidade, 
que eles hão de ter sido postos em movimento pela mesma causa.

De igual ponto de vista, formulou a suposição de que, sendo o Sol 
uma massa incandescente em fusão, um cometa se haja chocado com 
ele e, raspando-lhe a superfície, tenha destacado desta uma porção que, 
projetada no espaço pela violência do choque, se dividiu em muitos frag-
mentos, formando esses fragmentos os planetas, que continuaram a mo-
ver-se  circularmente, pela combinação das forças centrífuga e  centrípeta, 

82 N.E.: Final do século XVIII e a primeira metade do século XIX.
83 N.E.: Georges Louis Leclerc de Buon (1707–1788), naturalista francês.



Capítulo VIII

148

no sentido dado pela direção do choque primitivo, isto é, no plano da 
eclíptica.

Os planetas seriam assim partes da substância incandescente do Sol 
e, por conseguinte, também teriam sido incandescentes, em sua origem. 
Levaram para se resfriar e consolidar tempo proporcionado aos seus vo-
lumes respectivos e, quando a temperatura o permitiu, a vida lhes des-
pontou na superfície.

Em virtude do gradual abaixamento do calor central, a Terra che-
garia, ao cabo de certo tempo, a um estado de resfriamento completo; a 
massa líquida se congelaria inteiramente e o ar, cada vez mais condensa-
do, acabaria por desaparecer. O abaixamento da temperatura, tornando 
impossível a vida, acarretaria a diminuição, depois o desaparecimento de 
todos os seres organizados. Tendo começado pelos polos, o resfriamento 
ganharia pouco a pouco todas as regiões, até ao Equador.

Tal, segundo Buffon, o estado atual da Lua que, menor do que a 
Terra, seria hoje um mundo extinto, do qual a vida se acha para sempre 
excluída. O próprio Sol viria a ter, anal, a mesma sorte. De acordo com 
os seus cálculos, a Terra teria gasto cerca de 74.000 anos para chegar à sua 
temperatura atual e dentro de 93.000 anos veria o termo da existência da 
natureza organizada.

2. A teoria de Buffon, contraditada pelas novas descobertas da 
Ciência, está presentemente abandonada, quase de todo, pelas razões 
 seguintes:

1a Durante longo tempo, acreditou-se que os cometas eram corpos 
sólidos, cujo encontro com um planeta podia ocasionar a destruição deste 
último. Nessa hipótese, a suposição de Buffon nada tinha de improvável. 
Sabe-se, porém, agora, que os cometas são formados de uma matéria ga-
sosa, bastante rarefeita,84 entretanto, para que se possam perceber estrelas 
de grandeza média através de seus núcleos. Nessas condições, oferecendo 
menos resistência do que o Sol, impossível é que, num choque violento 
com este, eles sejam capazes de arremessar ao longe qualquer porção da 
massa solar.

84 N.E.: A Ciência atualmente dene os cometas como blocos de gelo e rocha com alguns quilômetros 
de extensão; quando um cometa se aproxima do Sol, o gelo supercial se evapora, formando uma 
“bola” de vapor que adquire a forma de longa cauda. 

Hoje, sabemos que os cometas não são tão inofensivos quando se chocam com planetas; mas em 
choque com o Sol não causaria qualquer dano a essa estrela.



Teorias sobre a formação da Terra

149

2a A natureza incandescente do Sol é também uma hipótese, que 
nada, até o presente, conrma, que, ao contrário, as observações parecem 
desmentir. Se bem ainda não haja certeza quanto à sua natureza, os po-
derosos meios de observação de que hoje dispõe a Ciência hão permitido 
que ele seja melhor estudado, de modo a admitir-se, em geral, que é um 
globo composto de matéria sólida, cercada de uma atmosfera luminosa, 
ou fotosfera, que não se acha em contato com a sua superfície.85

3a Ao tempo de Buffon, somente se conheciam os seis planetas 
de que os antigos eram conhecedores: Mercúrio, Vênus, Terra, Marte, 
 Júpiter e Saturno. Descobriram-se depois outros em grande número, três 
dos quais, principalmente, Juno, Ceres e Palas, têm suas órbitas inclina-
das de 13, 10 e 34 graus, o que não concorda com um movimento único 
de projeção.86

4a Reconheceram-se absolutamente inexatos os cálculos de Buffon 
acerca do resfriamento, desde que Fourier descobriu a lei do decresci-
mento do calor. A Terra não precisou apenas de 74.000 anos para chegar 
à sua temperatura atual, mas de alguns milhões de anos.87

5a Buffon unicamente considerou o calor central da Terra, sem le-
var em conta o dos raios solares. Ora, é sabido hoje, em presença de 
dados cientícos de rigorosa precisão, obtidos pela experiência, que, em 
virtude da espessura da crosta terrestre, o calor interno do globo não con-
tribui, de há muito, senão em parcela insignicante, para a temperatura 
da superfície exterior. São periódicas as variações que essa temperatura 
sofre e devidas à ação preponderante do calor solar (cap. VII, item 25). 
Permanente que é o efeito dessa causa, ao passo que o do calor central é 
nulo, ou quase nulo, a diminuição deste não pode trazer à superfície da 
Terra sensíveis modicações. Para que a Terra se tornasse inabitável pelo 
resfriamento, fora necessária a extinção do Sol.88

85 Nota de Allan Kardec: Completa dissertação, à altura da ciência moderna, sobre a natureza do Sol e 
dos cometas, se encontra nos Esudos e leiuras sobre a Asronomia, de Camille Flammarion.

86 N.E.: Juno, Ceres e Palas são alguns dos mais de 4.000 asteroides identicados pelos astrônomos; 
asteroides são fragmentos de rocha que giram em torno do Sol.

87 N.E.: Estima-se que a Terra tenha iniciado seu processo de formação há 4.600 milhões de anos.  
O processo de solidicação da crosta teria ocorrido nos primeiros 500 milhões de anos.

88 Nota de Allan Kardec: Vejam-se, para maiores esclarecimentos sobre este assunto e sobre a lei do 
decrescimento do calor: Cartas acerca das revoluções do globo, pelo Dr. Bertrand, ex-aluno da Escola 
Politécnica de Paris, carta II. — Esta obra, à altura da ciência moderna, escrita com simplicidade e sem 
espírito de sistema, encerra um estudo geológico de grande interesse.



Capítulo VIII

150

Teoria da condensação
3. A teoria da formação da Terra pela condensação da matéria cós-

mica é a que hoje prevalece na Ciência, como a que a observação melhor 
justica, a que resolve maior número de diculdades e que se apoia, mais 
do que todas as outras, no grande princípio da unidade universal. É a que 
deixamos exposta acima, no cap. VI: Uranograa geral.

Estas duas teorias, como se vê, conduzem ao mesmo resultado: 
estado primitivo, de incandescência, do globo; formação de uma crosta 
sólida pelo resfriamento; existência do fogo central e aparecimento da 
vida orgânica, logo que a temperatura a tornou possível. Diferem, no 
entanto, em pontos essenciais e é provável que, se Buffon vivesse atual-
mente, adotaria outras ideias.

A Geologia toma a Terra no ponto em que é possível a observação 
direta. Seu estado anterior, por escapar à observação, só pode ser conjetu-
ral. Ora, entre duas hipóteses, o bom senso diz que se deve preferir a que 
a lógica sanciona e que mais acorde se mostra com os fatos observados.

Teoria da incrustação
4. Apenas por não deixar de mencioná-la, falamos desta teoria, que 

nada tem de cientíca, mas, que, entretanto, conseguiu certa repercus-
são nos últimos tempos e seduziu algumas pessoas. Acha-se resumida na 
carta seguinte:

“Deus, segundo a Bíblia, criou o mundo em seis dias, quatro mil 
anos antes da Era Cristã. Essa armativa os geólogos a contestam, rma-
dos no estudo dos fósseis e dos milhares de caracteres incontestáveis de 
vetustez que transportam a origem da Terra a milhões de anos. Entretan-
to, a Escritura disse a verdade e também os geólogos. E foi um simples 
campônio89 quem os pôs de acordo, ensinando que o nosso globo não é 
mais do que um planeta incrustador, muito moderno, composto de ma-
teriais muito antigos.

“Após o arrebatamento do planeta desconhecido, que chegara à ma-
turidade, ou de harmonia com o que existiu no lugar que hoje ocupa-
mos, a alma da Terra recebeu ordem de reunir seus satélites, para formar 

89  Nota de Allan Kardec: Miguel de Figagnères (Var), autor da Chave da vida.



Teorias sobre a formação da Terra

151

a Terra atual, segundo as regras do progresso em tudo e por tudo. Quatro 
apenas desses astros concordaram com a associação que lhes era proposta. 
Só a Lua persistiu na sua autonomia, visto que também os globos têm o 
seu livre-arbítrio. Para proceder a essa fusão, a alma da Terra dirigiu aos 
satélites um raio magnético atrativo, que pôs em estado cataléptico todo 
o mobiliário vegetal, animal e hominal que eles possuíam e que trouxe-
ram para a comunidade. A operação teve por únicas testemunhas a alma 
da Terra e os grandes mensageiros celestes que a ajudaram nessa grande 
obra, abrindo aqueles globos para lhes dar entranhas comuns. Praticada a 
soldadura, as águas se escoaram para os vazios que a ausência da Lua dei-
xara. As atmosferas se confundiram e começou o despertar ou a ressurrei-
ção dos germens que estavam em catalepsia. O homem foi o último a ser 
tirado do estado de hipnotismo e se viu cercado da luxuriante vegetação 
do paraíso terrestre e dos animais que pastavam em paz ao seu derredor. 
Tudo isto se podia fazer em seis dias, com obreiros tão poderosos como 
os que Deus encarregara da tarefa. O planeta Ásia trouxe a raça amarela, 
a de civilização mais antiga; o África, a raça negra; o Europa, a raça branca 
e o América, a raça vermelha.

“Assim, certos animais, de que apenas os despojos são encontrados, 
nunca teriam vivido na Terra atual, mas teriam sido transportados de 
outros mundos desmanchados pela velhice. Os fósseis, que se encontram 
em climas sob os quais não teriam podido existir neste mundo, viviam 
sem dúvida em zonas muito diferentes nos globos onde nasceram. Tais 
despojos na Terra se encontram nos polos, ao passo que os animais vi-
viam no equador dos globos a que pertenciam.”

5. Esta teoria tem contra si os mais positivos dados da ciência ex-
perimental, além de que deixa intacta a questão mesma que ela pretende 
resolver, a questão da origem. Diz, é certo, como a Terra se teria formado, 
mas não diz como se formaram os quatro mundos que se reuniram para 
constituí-la.

Se as coisas se houvessem passado assim, como se explicaria a ine-
xistência absoluta de quaisquer vestígios daquelas imensas soldaduras, 
não obstante terem ido até as entranhas do globo? Cada um daqueles 
mundos, o Ásia, o África, o Europa e o América, que se pretende ha-
verem trazido os materiais que lhes eram próprios, teria uma geologia 
particular, diferente da dos demais, o que não é exato. Ao contrário,  vê-se, 



Capítulo VIII

152

primeiramente, que o núcleo granítico é uniforme, de composição ho-
mogênea em todas as partes do globo, sem solução de continuidade. De-
pois, as camadas geológicas se apresentam de formação igual, idênticas 
quanto à constituição, superpostas, em toda parte, na mesma ordem, 
contínuas, sem interrupção, de um lado a outro dos mares, da Europa 
à Ásia, à África, à América, e reciprocamente. Essas camadas que dão 
testemunho das transformações do globo, atestam que tais transforma-
ções se operaram em toda a sua superfície e não, apenas, numa porção 
desta; mostram os períodos de aparecimento, existência, e desapareci-
mento das mesmas espécies animais e vegetais, nas diferentes partes do 
mundo, igualmente; mostram a fauna e a ora desses períodos recuados 
a marcharem simultaneamente por toda parte, sob a inuência de uma 
temperatura uniforme, e a mudar por toda parte de caráter, à medida que 
a temperatura se modica. Semelhante estado de coisas não se concilia 
com a formação da Terra por adjunção de muitos mundos diferentes.

Ademais, é de perguntar-se o que teria sido feito do mar, que ocu-
pa o vazio deixado pela Lua, se esta não se houvesse recusado a reunir-se 
às suas irmãs. Que aconteceria à Terra atual, se um dia a Lua tivesse a 
fantasia de vir tomar o seu lugar, expulsando deste o mar?

6. Semelhante sistema seduziu algumas pessoas, porque parecia ex-
plicar a presença das diferentes raças de homens na Terra e a localização 
delas. Mas, uma vez que essas raças puderam proliferar em mundos dis-
tintos, por que não teriam podido desenvolver-se em pontos diversos do 
mesmo globo? É querer resolver uma diculdade por meio de outra di-
culdade maior. Efetivamente, quaisquer que fossem a rapidez e a destreza 
com que a operação se praticasse, aquela junção não se houvera podido 
realizar sem violentos abalos. Quanto mais rápida ela fosse, tanto mais 
desastrosos haviam de ser os cataclismos. Parece, pois, impossível que 
seres apenas mergulhados em sono cataléptico hajam podido resistir-lhes, 
para, em seguida, despertarem tranquilamente. Se fossem unicamente 
germens, em que consistiriam? Como é que seres inteiramente formados 
se reduziriam ao estado de germens? Restaria sempre a questão de saber-
-se como esses germens novamente se desenvolveram. Ainda aí, teríamos 
a Terra a formar-se por processo miraculoso, processo, porém, menos 
poético e menos grandioso do que o da Gênese bíblica, enquanto que as 



Teorias sobre a formação da Terra

153

leis naturais dão, da sua formação, uma explicação muito mais completa 
e, sobretudo, mais racional, deduzida da observação.90, 91

Alma da Terra
7. A alma da Terra desempenhou papel principal na teoria da in-

crustação. Vejamos se esta ideia tem melhor fundamento.   
O desenvolvimento orgânico está sempre em relação com o desen-

volvimento do princípio intelectual. O organismo se completa à medida 
que se multiplicam as faculdades da alma. A escala orgânica acompanha 
constantemente, em todos os seres, a progressão da inteligência, desde 
o pólipo até o homem, e não podia ser de outro modo, pois que a alma 
precisa de um instrumento apropriado à importância das funções que 
lhe compete desempenhar. De que serviria à ostra possuir a inteligência 
do macaco, sem os órgãos necessários à sua manifestação? Se, portanto, 
a Terra fosse um ser animado, servindo de corpo a uma alma especial, 
essa alma, por efeito mesmo da sua constituição, teria de ser ainda mais 
rudimentar do que a do pólipo, visto que a Terra não tem, sequer, a vi-
talidade da planta, ao passo que, pelo papel que lhe atribuíram à alma, 
zeram dela um ser dotado de razão e do mais completo livre-arbítrio, 
em resumo: um como Espírito superior, o que não é racional, porquanto 
nunca nenhum Espírito se achou menos bem aquinhoado, nem mais 
aprisionado. Ampliada neste sentido, a ideia da alma da Terra tem, então, 
de ser arrolada entre as concepções sistemáticas e quiméricas.

Por alma da Terra, pode entender-se, mais racionalmente, a co-
letividade dos Espíritos incumbidos da elaboração e da direção de seus 
elementos constitutivos, o que já supõe certo grau de desenvolvimento 
intelectual; ou, melhor ainda: o Espírito a quem está conada a alta di-
reção dos destinos morais e do progresso de seus habitantes, missão que 
somente pode ser atribuída a um ser eminentemente superior em saber e 

90 Nota de Allan Kardec: Quando tal sistema se liga a toda uma cosmogonia, é de perguntar-se sobre 
que base racional pode o resto assentar.

A concordância que, por meio desse sistema, se pretende estabelecer, entre a Gênese bíblica e a 
Ciência, é inteiramente ilusória, pois que a própria Ciência o contradiz.

O autor da carta acima, homem de grande saber, seduzido, um instante, por essa teoria, logo lhe 
descobriu os lados vulneráveis e não tardou a combatê-la com as armas da Ciência.

91 N.E.: Ver Nota Explicativa, p. 375. 



Capítulo VIII

154

em sabedoria. Em tal caso, esse Espírito não é, propriamente falando, a 
alma da Terra, porquanto não se acha encarnado nela, nem subordinado 
ao seu estado material. É um chefe preposto ao seu governo, como um 
general o é ao comando de um exército.

Um Espírito, incumbido de missão tão importante qual a do go-
verno de um mundo, não poderia ter caprichos, ou, então, teríamos de 
reconhecer em Deus a imprevidência de conar a execução de suas leis a 
seres capazes de lhes contravir, a seu bel-prazer. Ora, segundo a doutrina 
da incrustação, a má vontade da alma da Lua é que houvera dado causa 
a que a Terra casse incompleta. Há ideias que a si mesmas se refutam. 
(Revista espírita, setembro de 1868.)



CAPÍTULO IX

M

Revoluções do globo

• Revoluções gerais ou parciais • Idade das montanhas 
• Dilúvio bíblico • Revoluções periódicas • Cataclismos 
futuros • Aumento ou diminuição do volume da Terra

Revoluções gerais ou parciais
1. Os períodos geológicos marcam as fases do aspecto geral do glo-

bo, em consequência das suas transformações. Mas, com exceção do perí-
odo diluviano, que se caracterizou por uma subversão repentina, todos os 
demais transcorreram lentamente, sem transições bruscas. Durante todo 
o tempo que os elementos constitutivos do globo levaram para tomar 
suas posições denitivas, as mutações houveram de ser gerais. Uma vez 
consolidada a base, só se devem ter produzido modicações parciais, na 
superfície.

2. Além das revoluções gerais, a Terra experimentou grande número 
de perturbações locais, que mudaram o aspecto de certas regiões. Como 
no tocante às outras duas causas contribuíram para essas perturbações: o 
fogo e a água.

O fogo atuou produzindo: ou erupções vulcânicas que sepulta-
ram, sob espessas camadas de cinzas e lavas, os terrenos circunjacen-
tes, fazendo desaparecer cidades com seus habitantes; ou terremotos; 
ou levantamentos da crosta sólida, que impeliam as águas para as re-
giões mais baixas; ou o afundamento, em maior ou menor extensão, 
dessa mesma crosta, nalguns lugares, para onde as águas se precipitaram, 



Capítulo IX

156

 deixando em seco outros lugares. Foi assim que surgiram ilhas no meio 
do oceano, enquanto outras desapareceram; que porções de continentes 
se separaram e formaram ilhas; que braços de mar, secados, ligaram ilhas 
e continentes.

Quanto à água, essa atuou, produzindo: ou a irrupção ou a retira-
da do mar nalgumas costas; ou desmoronamentos que, interceptando as 
correntes líquidas, formaram lagos; ou transbordamentos e inundações; 
ou, enm, aterros nas embocaduras dos rios. Esses aterros, rechaçando o 
mar, criaram novos territórios. Tal a origem do delta do Nilo, ou Baixo 
Egito; do delta do Ródano ou Camarga.

Idade das montanhas
3. Examinando-se os terrenos dilacerados pelo erguimento das mon-

tanhas e das camadas que lhes formam os contrafortes, possível se torna 
determinar-lhes a idade geológica. Por idade geológica das montanhas, não 
se deve entender o número de anos que elas contam de existência, mas o 
período em que se formaram e, portanto, a relativa ancianidade que apre-
sentam. Fora errôneo acreditar-se que semelhante ancianidade correspon-
de à elevação que lhes é própria, ou à natureza exclusivamente granítica 
que revelem, uma vez que a massa de granito, ao dar-se o seu levantamen-
to, pode ter perfurado e separado as camadas superpostas.

Comprovou-se assim, por meio da observação, que as montanhas 
dos Vosges, da Bretanha e da Côte-d’Or, na França, que não são muito 
elevadas, pertencem às mais antigas formações. Datam do período de tran-
sição, senão anteriores aos depósitos de hulha. O Jura se formou no meado 
do período secundário; é contemporâneo dos reptis gigantes. Os Pireneus 
se formaram mais tarde, no começo do período terciário. O Monte Bran-
co e o grupo dos Alpes ocidentais são posteriores aos Pireneus e datam 
da metade do período terciário. Os Alpes orientais, que compreendem as 
montanhas do Tirol, são ainda mais recentes, porquanto só se formaram 
pelos ns desse mesmo período. Algumas montanhas da Ásia são mesmo 
posteriores ao período diluviano, ou lhe são contemporâneas.



Revoluções do globo

157

Esses levantamentos hão de ter ocasionado grandes perturbações 
locais e inundações mais ou menos consideráveis, pelo deslocamento das 
águas, pela interrupção e mudança do curso dos rios.92

Dilúvio bíblico
4. O dilúvio bíblico, também conhecido pela denominação de 

“grande dilúvio asiático”, é fato cuja realidade não se pode contestar. 
Deve tê-lo ocasionado o levantamento de uma parte das montanhas da-
quela região, como o do México. Corrobora esta opinião a existência de 
um mar interior, que ia outrora do mar Negro ao oceano Boreal, compro-
vada pelas observações geológicas. O mar de Azov, o mar Cáspio, cujas 
águas são salgadas, embora nenhuma comunicação tenham com nenhum 
outro mar; o lago Aral e os inúmeros lagos espalhados pelas imensas 
planícies da Tartália e as estepes da Rússia parecem restos daquele antigo 
mar. Por ocasião do levantamento das montanhas do Cáucaso, posterior 
ao dilúvio universal, parte daquelas águas foi recalcada para o Norte, na 
direção do oceano Boreal; outra parte, para o Sul, em direção ao oceano 
Índico. Estas inundaram e devastaram precisamente a  Mesopotâmia e 
toda a região em que habitaram os antepassados do povo hebreu. Em-
bora esse dilúvio se tenha estendido por uma superfície muito grande, é 
atualmente ponto averiguado que ele foi apenas local; que não pode ter 
sido causado pela chuva, pois, por muito copiosa que esta fosse e ainda 
que se prolongasse por quarenta dias, o cálculo prova que a quantidade 
de água caída das nuvens não podia bastar para cobrir toda a terra, até 
acima das mais altas montanhas.

92 Nota de Allan Kardec: O século XVIII registrou notável exemplo de um fenômeno desse gênero. 
A seis dias de marcha da cidade do México, existia, em 1750, uma região fértil e bem cultivada, 
onde davam em abundância arroz, milho e bananas. No mês de junho, pavorosos tremores de terra 
abalaram o solo, renovando-se continuamente durante dois meses inteiros. Na noite de 28 para 29 
de setembro, violenta convulsão se produziu; um território de muitas léguas de extensão entrou a 
erguer-se pouco a pouco e acabou por alcançar a altitude de 500 pés, numa superfície de 10 léguas 
quadradas. O terreno ondulava, como as vagas do mar ao sopro da tempestade, milhares de montí-
culos se elevavam e afundavam alternativamente; anal, abriu-se um abismo de perto de 3 léguas, 
donde eram lançados à prodigiosa altura fumo, fogo, pedras esbraseadas e cinzas. Seis montanhas 
surgiram desse abismo hiante, entre as quais o vulcão a que foi dado o nome de Jorullo, que agora 
se eleva a 550 metros acima da antiga planície. No momento em que principiaram os abalos do solo, 
os dois rios Cuitimba e San Pedro, reuindo, inundaram toda a planície hoje ocupada pelo Jorullo; no 
terreno, porém, que sem cessar se elevava, outro sorvedouro se abriu e os absorveu. Os dois reapa-
receram mais tarde, a oeste, num ponto muito afastado de seus antigos leitos. (Lois Figuier, A Terra 
antes do dilúvio, p. 370.)



Capítulo IX

158

Para os homens de então, que não conheciam mais do que uma 
extensão muito limitada da superfície do globo e que nenhuma ideia 
tinham da sua conguração, desde que a inundação invadiu os países 
conhecidos, invadida fora, para eles, a Terra inteira. Se a essa crença 
aditarmos a forma imaginosa e hiperbólica da descrição, forma peculiar 
ao estilo oriental, já não nos surpreenderá o exagero da narração bíblica.

5. O dilúvio asiático foi evidentemente posterior ao aparecimento 
do homem na Terra, visto que a lembrança dele se conservou pela tradição 
em todos os povos daquela parte do mundo, os quais o consagraram em 
suas teogonias.93

É igualmente posterior ao grande dilúvio universal que assinalou o 
início do atual período geológico. Quando se fala de homens e de animais 
antediluvianos, a referência é àquele primeiro cataclismo.

Revoluções periódicas
6. Além do seu movimento anual em torno do Sol, origem das 

estações, do seu movimento de rotação sobre si mesma em 24 horas, 
origem do dia e da noite, tem a Terra um terceiro movimento que se 
completa em cerca de 25.000 anos, ou, mais exatamente, em 25.868 
anos, e que produz o fenômeno denominado, em Astronomia, precessão 
dos equinócios (cap. V, item 11). Este movimento, que não se pode ex-
plicar em poucas palavras, sem o auxílio de guras e sem uma demons-
tração geométrica, consiste numa espécie de oscilação circular, que se 
há comparado à de um pião a morrer, e por virtude da qual o eixo da 
Terra, mudando de inclinação, descreve um duplo cone, cujo vértice 

93 Nota de Allan Kardec: A lenda indiana sobre o dilúvio refere, segundo o livro dos Vedas, que Brama, 
transformado em peixe, se dirigiu ao piedoso monarca Vaivaswata e lhe disse: “Chegou o momento 
da dissolução do universo; em breve estará destruído tudo o que existe na Terra. Tens que cons-
truir um navio em que embarcarás, depois de teres embarcado sementes de todos os vegetais. 
 Esperar-me-ás nesse navio e eu virei  ter contigo, trazendo à cabeça um chifre pelo qual me reco-
nhecerás.” O santo obedeceu; construiu um navio, embarcou nele e o atou por um cabo muito forte 
ao chifre do peixe. O navio foi rebocado durante muitos anos com extrema rapidez, por entre as 
trevas de uma tremenda tempestade, abordando, anal, ao cume do monte Himawat (Himalaia). 
Brama ordenou em seguida a Vaivaswata que criasse todos os seres e com eles povoasse a Terra.

É agrante a analogia desta lenda com a narrativa bíblica de Noé. Da Índia ela passara ao Egito, 
como uma multidão de outras crenças. Ora, sendo o livro dos Vedas anteriores ao de Moisés, a 
narração que naquele se encontra, do dilúvio, não pode ser uma cópia da deste último. O que é 
provável é que Moisés, que aprendera as doutrinas dos sacerdotes egípcios, haja tomado a estes 
a sua descrição.



Revoluções do globo

159

está no centro do planeta, abrangendo as bases desses cones a superfície 
circunscrita pelos círculos polares, isto é, uma amplitude de 23 graus e 
meio de raio.   

7. O equinócio é o instante em que o Sol, passando de um he-
misfério a outro, se encontra perpendicular ao Equador, o que acontece 
duas vezes por ano, a 21 de março, quando o Sol passa para o hemisfério 
boreal, e a 22 de setembro, quando volta ao hemisfério austral.

Mas em consequência da gradual mudança na obliquidade do eixo, 
o que acarreta outra mudança na obliquidade do Equador sobre a eclíp-
tica, o momento do equinócio avança cada ano de alguns minutos (25 
minutos e 7 segundos). A esse avanço é que se deu o nome de precessão dos 
equinócios (do latim praecessĭo, ação de preceder).

Com o tempo, esses poucos minutos fazem horas, dias, meses e 
anos, resultando daí que o equinócio da primavera, que agora se verica 
no mês de março, em dado tempo se vericará em fevereiro, depois em 
janeiro, depois em dezembro. Então o mês de dezembro terá a tempera-
tura de março e março a de junho e assim por diante, até que, voltando 
ao mês de março, as coisas se encontrarão de novo no estado atual, o 
que se dará ao cabo de 25.868 anos, para recomeçar indenidamente a 
mesma revolução.94

8. Desse movimento cônico do eixo, resulta que os polos da Terra 
não olham constantemente os mesmos pontos do céu; que a Estrela Po-
lar não será sempre estrela polar; que os polos gradualmente se inclinam 
mais ou menos para o Sol e recebem dele raios mais ou menos diretos, 
donde se segue que a Islândia e a Lapônia, por exemplo, localizadas sob 
o círculo polar, poderão, em dado tempo, receber raios solares como se 
estivessem na latitude da Espanha e da Itália e que, na posição do extre-
mo oposto, a Espanha e a Itália poderão ter a temperatura da Islândia e 

94 Nota de Allan Kardec: A precessão dos equinócios ocasiona outra mudança: a que se opera na 
posição dos signos do zodíaco. Girando a Terra ao derredor do Sol em um ano, à medida que ela 
avança, o Sol, cada mês, se encontra diante de uma constelação. Estas são em número de doze, a 
saber: o Carneiro, o Touro, os Gêmeos, o Câncer, o Leão, a Virgem, a Balança, o Escorpião, o Sagitário, o 
Capricórnio, o Aquário e os Peixes. São chamadas constelações zodiacais, ou signos do zodíaco, e for-
mam um círculo no plano do equador terrestre. Conforme o mês do nascimento de um indivíduo 
dizia-se que ele nascera sob tal ou tal signo; daí os prognósticos da Astrologia. Mas, em virtude da 
precessão dos equinócios, acontece que os meses já não correspondem às mesmas constelações. 
Um que nasça no mês de julho já não está no signo do Leão, porém, no do Câncer. Cai assim a ideia 
supersticiosa da inuência dos signos. (Cap. V, item 12.)



Capítulo IX

160

da Lapônia, e assim por diante, a cada renovação do período de 25.000 
anos.95

9. Ainda não puderam ser determinadas com precisão as conse-
quências deste movimento, porque somente se há podido observar uma 
pequena parte da sua revolução. A respeito, pois, não há mais do que 
presunções, algumas das quais com caráter de probabilidade.

Essas consequências são:
1a O aquecimento e o resfriamento alternativos dos polos e, por 

conseguinte, a fusão dos gelos polares durante a metade do período 
de 25.000 anos e a nova formação deles durante a outra metade desse 
período. Resultaria daí não estarem os polos condenados a uma per-
pétua esterilidade, cabendo-lhes gozar a seu turno dos benefícios da 
 fertilidade.

2a O deslocamento gradativo do mar, fazendo-o invadir pouco a 
pouco umas terras e pôr a descoberto outras, para de novo as abandonar, 
voltando ao seu leito anterior. Esse movimento periódico, indenida-
mente renovado, constituiria uma verdadeira maré universal de 25.000 
anos.

A lentidão com que se opera esse movimento do mar torna-o qua-
se imperceptível para cada geração. Faz-se, porém, sensível ao cabo de 
alguns séculos. Nenhum cataclismo súbito pode ele causar, porque os 
homens se retiram, de geração em geração, à proporção que o mar avan-
ça, e avançam pelas terras donde o mar se retira. É a essa causa, mais que 
provável, que alguns sábios atribuem o afastamento do mar de certas 
costas e a invasão de outras por ele.

10. O deslocamento demorado, gradual e periódico do mar é fato 
que a experiência comprova e numerosos exemplos conrmam, em todos 
os pontos do globo. Tem por efeito o entretenimento das forças produ-
tivas da Terra. A longa imersão é para os terrenos um tempo de repou-
so, durante o qual eles recuperam os princípios vitais esgotados por uma 
não menos longa produção. Os imensos depósitos de matérias orgâni-
cas, formados pela permanência das águas durante séculos e séculos, são 

95 Nota de Allan Kardec: O deslocamento gradual das linhas isotérmicas, fenômeno que a Ciência 
reconhece de modo tão positivo como o do deslocamento do mar, é um fato material que apoia 
esta teoria.



Revoluções do globo

161

 adubações naturais, periodicamente renovadas, e as gerações se sucedem 
sem se aperceberem de tais mudanças.96

Cataclismos futuros
11. As grandes comoções telúricas se têm produzido nas épocas em 

que a crosta sólida da Terra, pela sua fraca espessura, quase nenhuma re-
sistência oferecia à efervescência das matérias em ignição no seu interior. 
Tais comoções foram diminuindo à proporção que aquela crosta se con-
solidava. Numerosos vulcões já se acham extintos, outros os terrenos de 
formação posterior soterraram.

Ainda, certamente, poderão produzir-se perturbações locais, por 
efeito de erupções vulcânicas, da eclosão de alguns vulcões novos, de 
inundações repentinas de algumas regiões; poderão do mar surgir ilhas 
e outras ser por ele tragadas; mas passou o tempo dos cataclismos ge-
rais, como os que assinalaram os grandes períodos geológicos. A Terra 
adquiriu uma estabilidade que, sem ser absolutamente invariável, coloca 
doravante o gênero humano ao abrigo de perturbações gerais, a menos 

96 Nota de Allan Kardec: Entre os fatos mais recentes que provam o deslocamento do mar, podem 
 citar-se estes:

No golfo da Gasconha [ou Golfo de Biscaia, separa a costa oeste da França da costa norte da Espanha], 
entre o velho Soulac e a Torre de Cordouan, quando o mar está calmo, percebe-se no fundo da água 
trechos de muralha: são os restos da antiga e grande cidade de Noviomagus, invadida pelas ondas 
em 580. O rochedo de Cordouan, que se achava então ligado à margem, está agora a 12 quilômetros.

No mar da Mancha, sobre a costa do Havre, as águas dia a dia ganham terreno e minam as penedias de 
Sainte-Adresse, que pouco a pouco desmoronam. A dois quilômetros da costa entre  Sainte-Adresse 
e o cabo de Hève, existe um banco que outrora se achava à vista e ligado à terra rme. Antigos do-
cumentos atestam que nesse lugar, por sobre o qual hoje se navega, existia a aldeia de Saint-Denis-
-chef-de-Caux. Tendo o mar invadido, no século XIV, o terreno, a igreja foi tragada em 1378. Dizem 
que, com bom tempo, se lhe veem os restos no fundo do mar.

Em quase toda a extensão do litoral da Holanda, o mar só é contido a poder de diques, que de tempos 
a tempos se rompem. O antigo lago de Flevo, que se reuniu ao mar em 1225, forma hoje o golfo de 
Zuyderzée. Essa irrupção do oceano tragou muitas povoações.

Segundo isto, o território de Paris e da França toda seria de novo ocupado pelo mar, como já o foi 
muitas vezes, conforme o demonstram as observações geológicas. Então, as partes montanhosas 
formarão ilhas, como o são agora Jersey, Guernesey e a Inglaterra, outrora contíguas ao continente.

Navegar-se-á por sobre regiões que atualmente se percorrem de caminho de ferro; os navios apor-
tarão a Montmartre, ao monte Valeriano, aos outeiros de Saint-Cloud e de Meudon; os bosques e 
orestas, agora lugares de passeio, carão sepultados nas águas, cobertos de limo e povoados de 
peixes, que substituirão as aves.

O dilúvio bíblico não pode ter tido essa causa, pois que foi repentina a invasão das águas e de curta 
duração a permanência delas, ao passo que, de outro modo, essa permanência houvera sido de mui-
tos milhares de anos e ainda duraria, sem que os homens dessem por isso.



Capítulo IX

162

que  intervenham causas desconhecidas, a ela estranhas e que de modo 
nenhum se possam prever.97

12. Quanto aos cometas, estamos hoje perfeitamente tranquiliza-
dos com relação à inuência que exercem, mais salutar do que nociva, 
por parecerem eles destinados a reabastecer os mundos, se assim nos 
podemos exprimir, trazendo-lhes os princípios vitais que eles armaze-
nam em sua corrida pelo espaço e com o se aproximarem dos sóis. As-
sim, pois, seriam antes fontes de prosperidade, do que mensageiros de 
 desgraças.

A natureza uídica, já bem comprovada (cap. VI, itens 28 e se-
guintes), que lhes é própria afasta todo receio de choques violentos, 
 porquanto, se um deles encontrasse a Terra, esta o atravessaria, como se 
passasse através de um nevoeiro.98

Ainda menos de temer é a cauda que arrastam, visto que essa mais 
não é do que a reexão da luz solar na imensa atmosfera que os envolve, 
tanto assim que se mostra constantemente dirigida para o lado oposto 
ao Sol, mudando de direção conformemente à posição deste astro. Essa 
matéria gasosa também poderia, em virtude da rapidez com que eles 
caminham, constituir uma espécie de cabeleira, semelhante à esteira dei-
xada por um navio em marcha, ou à fumaça de uma locomotiva. Aliás, 
muitos cometas já se têm aproximado da Terra, sem lhe causarem qual-
quer dano. Em virtude das suas respectivas densidades, a Terra exerceria 
sobre o cometa uma atração maior do que a dele sobre ela. Somente uns 
restos de velhos preconceitos podem fazer que a presença de um cometa 
inspire terror.99

13. Deve-se igualmente lançar ao rol das hipóteses quiméricas a 
possibilidade do encontro da Terra com outro planeta. A regularidade e a 

97 N.E.: Em 15/2/2013, cai na Rússia (região dos Montes Urais) um meteoro. A rocha, estimada em 
10 toneladas, entrou na atmosfera e começou a se desfazer; a onda de choque causada por sua 
queda quebrou vidraças, balançou prédios, causando ferimentos em 1.100 pessoas. (Fonte: Jornal 
O  Globo)

98 N.E.: Hoje sabemos que o núcleo cometário é sólido, formado por gelo e rocha, e que um impacto 
direto com a Terra ou outro planeta qualquer poderia causar sérios danos.

99 Nota de Allan Kardec: O cometa de 1861 atravessou a órbita da Terra num ponto do qual esta se acha-
va a uma distância de apenas 20 horas. A Terra esteve, portanto, mergulhada na atmosfera dele, sem 
que daí resultasse nenhum acidente.



Revoluções do globo

163

invariabilidade das leis que presidem aos movimentos dos corpos celestes 
tornam carente de toda probabilidade semelhante encontro.100

A Terra, no entanto, terá um m. Como? Isso ainda permanece no 
domínio das conjeturas; mas, visto estar ela ainda longe da perfeição que 
pode alcançar e da vetustez que lhe indicaria o declínio, seus habitantes 
atuais podem estar certos de que tal não se dará ao tempo deles. (Cap. VI, 
item 48 e seguintes.) 

14. Fisicamente, a Terra teve as convulsões da sua infância; entrou 
agora num período de relativa estabilidade: na do progresso pacíco, que 
se efetua pelo regular retorno dos mesmos fenômenos físicos e pelo con-
curso inteligente do homem. Está, porém, ainda, em pleno trabalho de ges-
tação do progresso moral. Aí residirá a causa das suas maiores comoções. 
Até que a humanidade se haja avantajado sucientemente em perfeição, pela 
inteligência e pela observância das Leis divinas, as maiores perturbações ain-
da serão causadas pelos homens, mais do que pela natureza, isto é, serão antes 
morais e sociais do que físicas.

Aumento ou diminuição do volume da Terra
15. O volume da Terra aumenta, diminui ou permanece  estacionário?
Alguns, para sustentar que o volume da Terra aumenta, se fundam 

em que as plantas dão ao solo mais do que dele tiram, o que, se num 
sentido é exato, noutro não o é. As plantas se nutrem tanto, e até mais, 
das substâncias gasosas que haurem na atmosfera, quanto das que sugam 
pelas raízes. Ora, a atmosfera faz parte integrante do globo; os gases que 
a constituem provêm da decomposição dos corpos sólidos e estes, recom-
pondo-se, retomam o que lhe haviam dado. É uma troca, ou, antes, uma 
perpétua transformação, de tal sorte que, operando-se o crescimento de-
les com o auxílio dos elementos constitutivos do globo, os despojos dos 
vegetais e dos animais, por muito consideráveis que sejam, não lhe au-
mentam de um átomo a massa. Se, por essa causa, a parte sólida do globo 
aumentasse de modo permanente, isso se daria à custa da atmosfera, que 

100  N.E.: O movimento orbital dos planetas em torno do Sol é regido por três propriedades conhecidas 
como Leis de Kepler — 1a Lei: os planetas descrevem elipses das quais o Sol é um dos focos; 2a Lei: as 
áreas percorridas pelo raio vetor (reta que une um planeta ao Sol), são proporcionais ao tempo gasto 
em percorrê-las; 3a Lei: os quadrados dos tempos de revolução são proporcionais aos cubos dos se-
mieixos maiores das órbitas.



Capítulo IX

164

diminuiria de outro tanto e acabaria por se tornar imprópria à vida, se 
não recuperasse, pela decomposição dos corpos sólidos, o que perde pela 
composição deles.

Na origem da Terra, as primeiras camadas geológicas se formaram 
das matérias sólidas momentaneamente volatilizadas, por efeito da alta 
temperatura, e que, condensadas mais tarde pelo resfriamento, se precipi-
taram. Incontestavelmente, elas elevaram um pouco a superfície do solo, 
mas sem acrescentarem coisa alguma à massa total, pois que ali apenas 
havia um deslocamento de matéria. Quando, expurgada dos elementos 
que continha em suspensão, a atmosfera se encontrou no estado normal, 
as coisas tomaram o curso regular em que depois seguiram. Hoje, a me-
nor modicação na constituição da atmosfera acarretaria, forçosamente, 
a destruição dos atuais habitantes da Terra, mas também é provável que 
novas raças se formassem noutras condições.

Considerada desse ponto de vista, a massa do globo, isto é, a soma 
das moléculas que compõem o conjunto de suas partes sólidas, líqui-
das e gasosas, é incontestavelmente a mesma, desde a sua origem. Se o 
globo experimentasse uma dilatação ou uma condensação, seu volume 
 aumentaria ou diminuiria, sem que a massa sofresse qualquer alteração. 
Portanto, se a Terra aumentasse de massa, o fato seria efeito de uma causa 
estranha, pois que ela não poderia tirar de si mesma os elementos neces-
sários ao seu aumento.

Há uma opinião segundo a qual o globo aumentaria de massa e de 
volume pelo auxo da matéria cósmica interplanetária. Esta ideia nada 
tem de irracional, mas é por demais hipotética para ser admitida em 
princípio. Não passa de um sistema combatido por sistemas contrários, 
sobre os quais a Ciência ainda nada estabeleceu. Eis aqui, a tal respeito, 
a opinião do eminente Espírito que ditou os sábios estudos uranográcos 
insertos acima, no capítulo VI:

“Os mundos se esgotam pelo envelhecimento e tendem a dissolver-
-se para servir de elementos de formação a outros universos. Restituem 
pouco a pouco ao uido cósmico universal do espaço o que dele tiraram 
para formar-se. Além disso, todos os corpos se gastam pelo atrito; o mo-
vimento rápido e incessante do globo através do uido cósmico dá em 



Revoluções do globo

165

resultado diminuir-se-lhe constantemente a massa, se bem que de quanti-
dade inapreciável em determinado tempo.101

“A existência dos mundos pode, a meu ver, dividir-se em três perío-
dos. — Primeiro período: condensação da matéria, período esse em que 
o volume do globo diminui consideravelmente, conservando-se a mesma 
massa. É o período da infância. — Segundo período: contração, solidi-
cação da crosta; eclosão dos germens, desenvolvimento da vida até a 
aparição do tipo mais aperfeiçoado. Nesse momento, o globo está em 
toda a sua plenitude, é a época da virilidade; ele perde, mas muito pouco, 
os seus elementos constitutivos. À medida que seus habitantes progridem 
espiritualmente, passa ele ao período de decrescimento material; sofre per-
das, não só em consequência do atrito, mas também pela desagregação 
das moléculas, como uma pedra dura que, corroída pelo tempo, acaba 
reduzida à poeira. Em seu duplo movimento de rotação e translação, ele 
entrega ao espaço parcelas uidicadas da sua substância, até o momento 
em que se completa a sua dissolução.

“Mas, então, como o poder de atração está na razão direta da massa, 
não digo do volume, diminuída a massa do globo, modicam-se as suas 
condições de equilíbrio no espaço. Dominado por planetas mais podero-
sos, aos quais ele não pode fazer contrapeso, resultam daí desvios nos seus 
movimentos e, portanto, também profundas mudanças nas condições da 
vida em sua superfície. Assim, nascimento, vida e morte; ou infância, 
virilidade, decrepitude são as três fases por que passa toda aglomeração 
de matéria orgânica ou inorgânica. Indestrutível, só o Espírito, que não é 
matéria.” (Galileu, Sociedade de Paris, 1868.)102

101 Nota de Allan Kardec: No seu movimento de translação em torno do Sol, a velocidade da Terra é de 
400 léguas por minuto. Sendo de 9.000 léguas a sua circunferência, em seu movimento de rotação 
ao redor do seu eixo, cada ponto do Equador percorre 9.000 léguas em 24 horas, ou 6,3 léguas por 
minuto.

102  N.E.: Ver Noa Explicatva, p. 375.





CAPÍTULO X

M

Gênese orgânica

• Formação primária dos seres vivos • Princípio vital  
• Geração espontânea • Escala dos seres orgânicos  

• O homem corpóreo

Formação primária dos seres vivos
1. Tempo houve em que não existiam animais; logo, eles tiveram 

começo. Cada espécie foi aparecendo, à proporção que o globo adqui-
ria as condições necessárias à existência delas. Isto é positivo. Como se 
formaram os primeiros indivíduos de cada espécie? Compreende-se que, 
existindo um primeiro casal, os indivíduos se multiplicaram. Mas, esse 
primeiro casal, donde saiu? É um desses mistérios que entendem com 
o princípio das coisas e sobre os quais apenas se podem formular hipó-
teses. A Ciência ainda não pode resolver o problema; pode entretanto, 
pelo menos, encaminhá-lo para a solução.

2. É esta a questão primordial que se apresenta: cada espécie ani-
mal saiu de um casal primitivo ou de muitos casais criados, ou, se o 
preferirem, germinados simultaneamente em diversos lugares? 

Esta última suposição é a mais provável. Pode-se mesmo dizer que 
ressalta da observação. Com efeito, o estudo das camadas geológicas 
atesta, nos terrenos de idêntica formação, e em proporções enormes, a 
presença das mesmas espécies em pontos do globo muito afastados uns 



Capítulo X

168

dos outros. Essa multiplicação tão generalizada e, de certo modo, con-
temporânea, fora impossível com um único tipo primitivo.103

Doutro lado, a vida de um indivíduo, sobretudo de um indivíduo 
nascente, está sujeita a tantas vicissitudes, que toda uma criação poderia 
car comprometida, sem a pluralidade dos tipos, o que implicaria uma 
imprevidência inadmissível da parte do Criador supremo. Aliás, se, num 
ponto, um tipo se pode formar, em muitos outros pontos ele se poderia 
formar igualmente, por efeito da mesma causa.

Tudo, pois, concorre a provar que houve criação simultânea e múl-
tipla dos primeiros casais de cada espécie animal e vegetal.

3. A formação dos primeiros seres vivos se pode deduzir, por ana-
logia, da mesma lei em virtude da qual se formaram e formam todos os 
dias os corpos inorgânicos. À medida que se aprofunda o estudo das leis 
da natureza, as engrenagens que, de início, pareciam tão complicadas se 
vão simplicando e confundindo na grande lei de unidade que preside a 
toda a obra da criação. Isso se compreenderá melhor, quando estiver com-
preendida a formação dos corpos inorgânicos, que é o degrau primário 
daquela outra.

4. A Química considera elementares umas tantas substâncias, como 
o oxigênio, o hidrogênio, o azoto, o carbono, o cloro, o iodo, o úor, o 
enxofre, o fósforo e todos os metais. Combinando-se, elas formam os 
corpos compostos: os óxidos, os ácidos, os álcalis, os sais e as inúmeras 
variedades que resultam da combinação destes.

A combinação de dois corpos para formar um terceiro exige especial 
concurso de circunstâncias: seja um determinado grau de calor, de sequi-
dão, ou de umidade; seja o movimento ou o repouso; seja uma corrente 
elétrica etc. Se essas circunstâncias não se vericarem, a combinação não 
se operará.

103 N.E.: Segundo Charles Darwin [1809–1882, naturalista britânico, autor de Sobre a origem das espécies 
por meio da seleção natural (1859)], as espécies teriam evoluído pelo processo de seleção natural, 
ou seja, os indivíduos mais aptos a sobreviver em um determinado ambiente, apresentam mais 
probabilidade de gerar uma prole que herde suas características genéticas, que por sua vez sofrem 
imperceptíveis mutações genéticas de geração em geração. Ao longo de séculos, o acúmulo de 
pequenas mutações genéticas acaba resultando em grandes modicações e aperfeiçoamentos se 
compararmos com a primeira geração daquela espécie, podendo surgir até novas espécies, bem 
diversas da primeira.

A teoria mais aceita atualmente é, então, a de que todas as espécies do planeta estão de alguma 
forma interligadas, das mais simples às mais complexas.



Gênese orgânica

169

5. Quando há combinação, os corpos componentes perdem suas 
propriedades características, enquanto o composto que deles resulta ad-
quire outras, diferentes das daqueles. É assim, por exemplo, que o oxigê-
nio e o hidrogênio, que são gases invisíveis, quimicamente combinados 
formam a água, que é líquida, sólida ou vaporosa, conforme a tempe-
ratura. Na água, a bem dizer, já não há oxigênio nem hidrogênio, mas 
um corpo novo. Decomposta essa água, os dois gases, tornados livres, 
recobram suas propriedades: já não há água. A mesma quantidade desse 
líquido pode ser assim, alternativamente, decomposta e recomposta, ao 
innito.

6. A composição e decomposição dos corpos se dão em virtude do 
grau de anidade que os princípios elementares guardam entre si.104 A 
formação da água, por exemplo, resulta da anidade recíproca que existe 
entre o oxigênio e o hidrogênio; mas, se se puser em contato com a água 
um corpo que tenha com o oxigênio mais anidade do que a que este 
tem com o hidrogênio, a água se decompõe: o oxigênio é absorvido e o 
hidrogênio se liberta. Já não haverá água.

7. Os corpos compostos se formam sempre em proporções defi-
nidas, isto é, pela combinação de uma certa quantidade dos princípios 
constituintes. Assim, para formar a água, são necessárias uma parte 
de oxigênio e duas de hidrogênio. Se duas partes de oxigênio forem 
combinadas com duas de hidrogênio, em vez de água ter-se-á o deu-
tóxido de hidrogênio, líquido corrosivo, formado, no entanto, dos 
mesmos elementos que entram na composição da água, porém, noutra 
 proporção.

8. Tal, em poucas palavras, a lei que preside à formação de todos 
os corpos da natureza. A inumerável variedade deles resulta de um nú-
mero pequeno de princípios elementares combinados em proporções 
 diferentes.

Por exemplo: o oxigênio, combinado em certas proporções, com 
o carbono, o enxofre, o fósforo, forma os ácidos carbônico, sulfúrico, 
fosfórico; o oxigênio e o ferro formam o óxido de ferro ou ferrugem; 
o oxigênio e o chumbo, ambos inofensivos, dão origem aos óxidos de 
chumbo, tais como o litargírio, o alvaiade, o mínio, que são  venenosos. 

104  N.E.: Eletronegatividade é a maior ou menor tendência de um átomo para receber elétrons e formar 
um íon negativo.



Capítulo X

170

O oxigênio, com os metais chamados cálcio, sódio, potássio, forma a 
cal, a soda, a potassa. A cal, unida ao ácido carbônico, forma os carbo-
natos de cal ou pedras calcárias, tais como o mármore, a cré, as estalac-
tites das grutas; unida ao ácido sulfúrico, forma o sulfato de cálcio ou 
gesso e o alabastro; ao ácido fosfórico, o fosfato de cálcio, base sólida, 
dos ossos; o cloro e o hidrogênio formam o ácido clorídrico ou hidro-
clórico; o cloro e o sódio formam o cloreto de sódio ou sal marinho.

9. Todas essas combinações e milhares de outras se obtêm arti-
ficialmente, em pequenas quantidades, nos laboratórios de Química; 
elas se operam em larga escala no grande laboratório da natureza.

Em sua origem, a Terra não continha essas matérias em combi-
nação, mas, apenas, volatilizados, seus princípios constitutivos. Quan-
do as terras calcárias e outras, tornadas pedrosas com o tempo, se lhe 
depositaram na superfície, aquelas matérias não existiam inteiramente 
formadas; porém, no ar se encontravam, em estado gasoso, todas as 
substâncias primitivas. Precipitadas por efeito do resfriamento, essas 
substâncias, sob o império de circunstâncias favoráveis, se combina-
ram, segundo o grau de suas afinidades moleculares. Foi então que 
se formaram as diversas variedades de carbonatos, de sulfatos etc., a 
princípio em dissolução nas águas, depositadas, depois, na superfície 
do solo.

Suponhamos que, por uma causa qualquer, a Terra voltasse ao 
estado primitivo de incandescência: tudo se decomporia; os elemen-
tos se separariam; todas as substâncias fusíveis se fundiriam; todas 
as que são volatilizáveis se volatilizariam. Depois, outro resfriamen-
to determinaria nova precipitação e de novo se formariam as antigas 
 combinações.

10. Estas considerações provam quanto a Química era necessá-
ria para a inteligência da Gênese. Antes de se conhecerem as leis da 
afinidade molecular, não era possível compreender-se a formação da 
Terra. Esta ciência lançou grande luz sobre a questão, como o fizeram 
a Astronomia e a Geologia, doutros pontos de vista.

11. Na formação dos corpos sólidos, um dos mais notáveis fenô-
menos é o da cristalização, que consiste na forma regular que assumem 
certas substâncias, ao passarem do estado líquido, ou gasoso, ao estado 
sólido. Essa forma, que varia de acordo com a natureza da substância, 



Gênese orgânica

171

é geralmente a de sólidos geométricos, tais como o prisma, o romboi-
de, o cubo, a pirâmide. Toda gente conhece os cristais de açúcar cândi; 
os cristais de rocha, ou sílica cristalizada, são prismas de seis faces que 
terminam em pirâmide igualmente hexagonal. O diamante é carbono 
puro, ou carvão cristalizado. Os desenhos que no inverno se produzem 
sobre as vidraças são devidos à cristalização do vapor de água durante 
a congelação, sob a forma de agulhas prismáticas. 

A disposição regular dos cristais corresponde à forma particular 
das moléculas de cada corpo. Essas partículas, para nós infinitamente 
pequenas, mas que não deixam por isso de ocupar um certo espaço, 
solicitadas umas para as outras pela atração molecular, se arrumam e 
justapõem segundo o exigem suas formas, de maneira a tomar cada 
uma o seu lugar em torno do núcleo ou primeiro centro de atração e a 
constituir um conjunto simétrico. 

A cristalização só se opera em certas circunstâncias favoráveis, 
fora das quais ela não pode dar-se. São condições essenciais o grau 
da temperatura e o repouso absoluto. Compreende-se que um calor 
muito forte, mantendo afastadas as moléculas, não lhes permitiria 
condensarem-se e que a agitação, impossibilitando-lhes um arranjo 
simétrico, não lhes consentiria formar senão uma massa confusa e ir-
regular, donde o não haver cristalização propriamente dita.

12. A lei que preside à formação dos minerais conduz natural-
mente à formação dos corpos orgânicos.

A análise química mostra que todas as substâncias vegetais e ani-
mais são compostas dos mesmos elementos que os corpos inorgânicos. 
Desses elementos, são o oxigênio, o hidrogênio, o azoto e o carbono os 
que desempenham papel principal. Os outros entram acessoriamente. 
Como no reino mineral, a diferença de proporções na combinação dos 
referidos elementos produz todas as variedades de substâncias orgâni-
cas e suas diversas propriedades, tais como: os músculos, os ossos, o 
sangue, a bile, os nervos, a matéria cerebral, a gordura, nos animais; 
a seiva, a madeira, as folhas, os frutos, as essências, os óleos, as resi-
nas105 etc., nos vegetais. Assim, na formação dos animais e das plantas, 

105 N.E.: Os tecidos orgânicos que formam os músculos, os ossos, o sangue, o caule etc., são constituídos 
por células, seres vivos microscópicos que desempenham funções especializadas, necessárias ao fun-
cionamento de cada órgão do ser a que pertencem.



Capítulo X

172

 nenhum corpo especial entra que igualmente não se encontre no reino 
mineral.106

13. Alguns exemplos comuns darão a compreender as transforma-
ções que se operam no reino orgânico, pela só modicação dos elemen-
tos constitutivos.

No suco da uva, não há vinho, nem álcool, mas apenas água e açú-
car. Quando o suco ca maduro e são propícias as condições, produz-se 
nele um trabalho íntimo a que se dá o nome de fermentação. Por esse 
trabalho, uma parte do açúcar se decompõe; o oxigênio, o hidrogênio 
e o carbono se separam e combinam nas proporções necessárias a pro-
duzir o álcool, de sorte que, em se bebendo suco de uva, não se bebe 
realmente álcool, pois que este ainda não existe. Ele se forma das partes 
constituintes da água e do açúcar, sem que haja, em suma, uma molécu-
la a mais ou a menos.

No pão e nos legumes que se comem, não há certamente carne, 
nem sangue, nem osso, nem bile, nem matéria cerebral; entretanto, esses 
mesmos alimentos, decompondo-se e recompondo-se pelo trabalho da 
digestão, produzem aquelas diferentes substâncias tão só pela transmu-
tação de seus elementos constitutivos.

Na semente de uma árvore, não há madeiras, folhas, ores ou frutos 
e fora erro pueril crer-se que a árvore inteira, sob microscópica forma, ali 
se encontra. Quase não há, sequer, na semente, oxigênio, hidrogênio e car-
bono em quantidade necessária a formar uma folha da árvore. A semente107 
contém um gérmen que desabrocha em favoráveis condições. Esse gérmen 

106 Nota de Allan Kardec: O quadro abaixo, da análise de algumas substâncias, mostra a diferença de 
propriedades que resulta da só diferença na proporção em que entram os elementos constituintes. 
Sobre 100 partes, temos:

  Carbono  Hidrog. Oxig. Azoto 

Açúcar de cana 42.470 6.900 50.630 ––

Açúcar de uva 36.710 6.780 56.510 ––

Álcool  51.980 13.700 34.320 ––

Azeite de oliveira 77.210 13.360 9.430 ––

Óleo de nozes 79.774 10.570 9.122 0.534

Gordura 78.996 11.700 9.304 ––

Fibrina 53.360 7.021 19.685 19.934
107  N.E.: Na semente, como em todos os ovos que presidem à formação dos seres vivos, encontram-se 

presentes os genes que contêm o código genético com as informações necessárias à formação da 
planta.



Gênese orgânica

173

se desenvolve por efeito dos sucos que haure da terra e dos gases que aspira 
do ar. Tais sucos, que não são lenho, nem folhas, nem ores, nem frutos, 
inltrando-se na planta, lhe formam a seiva, como nos animais formam o 
sangue. Levada pela circulação a  todas as partes do vegetal, a seiva, confor-
me o órgão a que vai ter e onde sofre uma elaboração especial, se transfor-
ma em lenho, folhas e frutos, como o sangue se transforma em carne, osso, 
bile etc. Contudo, são sempre os mesmos elementos: oxigênio, hidrogênio, 
azoto e carbono, diversamente combinados.

14. As diferentes combinações dos elementos, para formação 
das substâncias minerais, vegetais e animais, não podem, pois, ope-
rar-se, a não ser nos meios e em circunstâncias propícias; fora des-
sas  circunstâncias, os princípios elementares estão numa espécie de 
inércia. Mas desde que as circunstâncias se tornam favoráveis, come-
ça um trabalho de elaboração; as moléculas entram em movimento, 
agitam-se, atraem-se, aproximando-se e se separam em virtude da lei 
de afinidades e, por suas múltiplas combinações, compõem a infinita 
variedade das substâncias. Desapareçam essas condições e o trabalho 
subitamente cessa, para recomeçar quando elas de novo se apresenta-
rem. É assim que a vegetação se ativa, enfraquece, para e prossegue, 
sob a ação do calor, da luz, da umidade, do frio ou da seca; que esta 
planta prospera, num clima ou num terreno, e se estiola ou perece 
noutros.

15. O que diariamente se passa às nossas vistas pode colocar-nos na 
pista do que se passou na origem dos tempos, porquanto as leis da natureza 
não variam.

Visto que são os mesmos os elementos constitutivos dos seres orgâ-
nicos e inorgânicos; que os sabemos a formar incessantemente, em dadas 
circunstâncias, as pedras, as plantas e os frutos, podemos concluir daí que 
os corpos dos primeiros seres vivos se formaram, como as primeiras pedras, 
pela reunião das moléculas elementares, em virtude da lei de anidade, à 
medida que as condições da vitalidade do globo foram propícias a esta ou 
àquela espécie.

A semelhança de forma e de cores, na reprodução dos indivíduos de 
cada espécie, pode comparar-se à semelhança de forma de cada  espécie de 



Capítulo X

174

cristal. Justapondo-se, sob a ação da mesma lei, as moléculas produzem 
conjunto análogo.108

Princípio vital
16. Dizendo que as plantas e os animais são formados dos mes-

mos princípios constituintes dos minerais, falamos em sentido exclu-
sivamente material, pois que aqui apenas do corpo se trata.

Sem falar do princípio inteligente, que é questão à parte, há, 
na matéria orgânica, um princípio especial, inapreensível e que ainda 
não pode ser definido: o princípio vital. Ativo no ser vivente, esse 
princípio se acha extinto no ser morto; mas nem por isso deixa de dar 
à substância propriedades que a distinguem das substâncias inorgâ-
nicas. A Química, que decompõe e recompõe a maior parte dos cor-
pos inorgânicos, também conseguiu decompor os corpos orgânicos, 
porém, jamais chegou a reconstituir, sequer, uma folha morta, prova 
evidente de que há nestes últimos o que quer que seja, inexistente nos 
outros.

17. Será o princípio vital alguma coisa particular, que tenha 
existência própria? Ou, integrado no sistema da unidade do elemen-
to gerador, apenas será um estado especial, uma das modificações 
do fluido cósmico, pela qual este se torne princípio de vida, como 
se torna luz, fogo, calor, eletricidade? É neste último sentido que 
as comunicações acima reproduzidas resolvem a questão. (Cap. VI, 
Uranografia geral.) 

Seja, porém, qual for a opinião que se tenha sobre a natureza 
do princípio vital, o certo é que ele existe, pois que se lhe apreciam os 
efeitos. Pode-se, portanto, logicamente, admitir que, ao se formarem, 
os seres orgânicos assimilaram o princípio vital, por ser necessário à 
destinação deles; ou, se o preferirem, que esse princípio se desenvolveu 
em cada indivíduo, por efeito mesmo da combinação dos elementos, 
tal como se desenvolvem, dadas certas circunstâncias, o calor, a luz e 
a eletricidade.

108 N.E.: Hoje sabemos que os processos de reprodução de qualquer ser vivo dependem das informações 
contidas nos genes dos ascendentes do ser que está sendo gerado. Cada indivíduo, com as caracterís-
ticas e funções de seus órgãos, está relacionado com o ambiente em que vive, o que o torna melhor 
adaptado e garante a sobrevivência da sua espécie.



Gênese orgânica

175

18. Combinando-se sem o princípio vital, o oxigênio, o hidro-
gênio, o azoto e o carbono unicamente teriam formado um mineral 
ou corpo inorgânico; o princípio vital, modificando a constituição 
molecular desse corpo, dá-lhe propriedades especiais. Em lugar de 
uma molécula mineral, tem-se uma molécula de matéria orgânica.

A atividade do princípio vital é alimentada durante a vida pela 
ação do funcionamento dos órgãos, do mesmo modo que o calor, 
pelo movimento de rotação de uma roda. Cessada aquela ação, por 
motivo da morte, o princípio vital se extingue, como o calor, quando 
a roda deixa de girar. Mas o efeito produzido por esse princípio sobre 
o estado molecular do corpo subsiste, mesmo depois dele extinto, 
como a carbonização da madeira subsiste à extinção do calor. Na aná-
lise dos corpos orgânicos, a Química encontra os elementos que os 
constituem: oxigênio, hidrogênio, azoto e carbono; mas não pode 
reconstituir aqueles corpos, porque, já não existindo a causa, não lhe 
é possível reproduzir o efeito, ao passo que possível lhe é reconstituir 
uma pedra.

19. Tomamos para termo de comparação o calor que se desen-
volve pelo movimento de uma roda, por ser um efeito vulgar, que 
todo mundo conhece, e mais fácil de compreender-se. Mais exato, 
no entanto, houvéramos sido, dizendo que, na combinação dos ele-
mentos para formarem os corpos orgânicos, desenvolve-se eletricidade. 
Os corpos orgânicos seriam, então, verdadeiras pilhas elétricas, que 
funcionam enquanto os elementos dessas pilhas se acham em con-
dições de produzir eletricidade: é a vida; que deixam de funcionar, 
quando tais condições desaparecem: é a morte. Segundo essa maneira 
de ver, o princípio vital não seria mais do que uma espécie particular 
de eletricidade, denominada eletricidade animal, que durante a vida se 
desprende pela ação dos órgãos109 e cuja produção cessa, quando da 
morte, por se extinguir tal ação.

Geração espontânea110

109 N.E.: Hoje sabemos que se refere às células. O metabolismo celular, na troca iônica da bomba de 
sódio e potássio, produz uma diferença de potencial elétrico, ou seja, produz eletricidade anima-
lizada, pois que é realizada por um ser vivo, a célula. Com a morte da célula, cessa a produção de 
eletricidade resultante de seu metabolismo, do conjunto dos órgãos, do corpo como um todo.

110 N.E.: Até meados do século XIX, os cientistas acreditavam que os seres vivos eram gerados espon-



Capítulo X

176

20. É natural se pergunte por que não mais se formam seres vivos 
nas mesmas condições em que se formaram os primeiros que surgiram na 
Terra.111

Sobre esse ponto, não pode deixar de lançar luz a questão da gera-
ção espontânea, que tanto preocupa a Ciência, embora ainda esteja di-
versamente resolvida. O problema é este: Formam-se, nos tempos atuais, 
seres orgânicos pela simples reunião dos elementos que os constituem, 
sem germens, previamente produzidos pelo modo ordinário de geração, 
ou, por outra, sem pais nem mães?

Os partidários da geração espontânea respondem armativamente, 
apoiando-se em observações diretas, que parecem concludentes. Pensam 
outros que todos os seres vivos se reproduzem uns pelos outros, rmados 
sobre o fato, que a experiência comprova, de que os germens de certas es-
pécies vegetais e animais, mesmo dispersos, conservam latente vitalidade, 
durante longo tempo, até que as circunstâncias lhes favoreçam a eclosão. 
Esta maneira de entender deixa sempre em aberto a questão da formação 
dos primeiros tipos de cada espécie.

21. Sem discutir os dois sistemas, convém acentuar que o princípio 
da geração espontânea evidentemente só se pode aplicar aos seres das or-
dens mais ínmas do reino vegetal e do reino animal, àqueles em os quais 
a vida começa a despontar, em organismo extremamente simples e, de 
certo modo, rudimentar. Foram esses, com efeito, os primeiros que apa-
receram na Terra e cuja formação houve de ser espontânea. Assistiríamos 
assim a uma criação permanente, análoga à que se produziu nas primeiras 
idades do mundo.

22. Mas, então, por que não se formam da mesma maneira os seres 
de complexa organização? Que esses seres não existiram sempre, é fato po-
sitivo; logo, tiveram um começo. Se o musgo, o líquen, o zoóto, o infu-
sório, os vermes intestinais e outros podem produzir-se espontaneamente, 
por que não se dá o mesmo com as árvores, os peixes, os cães, os cavalos? 

Param aí, por enquanto, as investigações; desaparece o o condutor 
e, até que ele seja encontrado, ca aberto o campo às hipóteses. Fora, 

taneamente do corpo de cadáveres em decomposição; que rãs, cobras e crocodilos eram gerados a 
partir do lodo dos rios. Essa hipótese, geração espontânea ou abiogênese, foi descartada.

111  N.E.: O planeta não apresenta as mesmas condições que possibilitaram a existência de seus primeiros 
habitantes.



Gênese orgânica

177

pois, imprudente e prematuro apresentar meros sistemas como verdades 
absolutas.

23. Se a geração espontânea é fato demonstrado,112 por muito limi-
tado que seja, não deixa de constituir um fato capital, um marco de natu-
reza a indicar o caminho para novas observações. Sabe-se que os seres or-
gânicos complexos não se produzem dessa maneira; mas, quem sabe como 
eles começaram? Quem conhece o segredo de todas as  transformações? 
Vendo o carvalho sair da glande, quem pode armar que não exista um 
laço misterioso entre o pólipo e o elefante? (Item 25.)

 No estado atual dos nossos conhecimentos, não podemos estabele-
cer a teoria da geração espontânea permanente, senão como hipótese, mas 
como hipótese provável e que um dia, talvez, tome lugar entre as verdades 
cientícas incontestes.113

Escala dos seres orgânicos
24. Entre o reino vegetal e o reino animal, nenhuma delimitação 

há nitidamente marcada. Nos conns dos dois reinos estão os zoótos ou 
animais-plantas, cujo nome indica que eles participam de um e outro: 
serve-lhes de traço de união.

Como os animais, as plantas nascem, vivem, crescem, nutrem-se, 
respiram, reproduzem-se e morrem. Como aqueles, precisam elas de luz, 
de calor e de água; estiolam-se e morrem, desde que lhes faltem esses ele-
mentos. A absorção de um ar viciado e de substâncias deletérias as enve-
nena. Oferecem como caráter distintivo mais acentuado conservarem-se 
presas ao solo e tirarem dele a nutrição, sem se deslocarem.

O zoóto tem a aparência exterior da planta. Como planta, man-
tém-se preso ao solo; como animal, a vida nele se acha mais acentuada: 
tira do meio ambiente a sua alimentação.

Um degrau acima, o animal é livre e procura o alimento: em 
primeiro lugar, vêm as inúmeras variedades de pólipos, de corpos ge-
latinosos, sem órgãos bem definidos, só diferindo das plantas pela fa-

112 N.E.: Atualmente temos a Teoria da Evolução Química ou Molecular, que postula que a vida surgiu a 
partir do processo de evolução química de compostos inorgânicos, dando origem a moléculas orgâ-
nicas e, depois, às primeiras e mais simples formas de vida.

113 Nota de Allan Kardec: Revista espírita, julho de 1868 o desenvolvimento da teoria da geração 
 espontânea. [Artigo: A geração espontânea e A gênese.]



Capítulo X

178

culdade da locomoção; seguem-se, na ordem do desenvolvimento dos 
órgãos, da atividade vital e do instinto, os helmintos ou vermes intesti-
nais; os moluscos, animais carnudos sem ossos, alguns deles nus, como 
as lesmas, os polvos, outros providos de conchas, como o caracol, a 
ostra; os crustáceos, cuja pele é revestida de uma crosta dura, como o 
caranguejo, a lagosta; os insetos, aos quais a vida assume prodigiosa 
atividade e se manifesta o instinto engenhoso, como a formiga, a abe-
lha, a aranha. Alguns se metamorfoseiam, como a lagarta, que se trans-
forma em elegante borboleta. Vem depois a ordem dos vertebrados, 
animais de esqueleto ósseo, ordem que abrange os peixes, os reptis, os 
pássaros; seguem-se, por fim, os mamíferos cuja organização é a mais 
completa.

25. Se se considerarem apenas os dois pontos extremos da ca-
deia, nenhuma analogia aparente haverá; mas, se se passar de um anel 
a outro sem solução de continuidade, chega-se, sem transição brusca, 
da planta aos animais vertebrados. Compreende-se então a possibi-
lidade de que os animais de organização complexa não sejam mais 
do que uma transformação, ou, se quiserem, um desenvolvimento 
 gradual, a princípio insensível, da espécie imediatamente inferior e, 
assim, sucessivamente, até o primitivo ser elementar. Entre a glande e 
o carvalho é grande a diferença; entretanto, se acompanharmos passo 
a passo o desenvolvimento da glande, chegaremos ao carvalho e já não 
nos admiraremos de que este proceda de tão pequena semente. Ora, se 
a glande encerra em latência os elementos próprios à formação de uma 
árvore gigantesca, por que não se daria o mesmo do ácaro ao elefante? 
(Item 23.)

De acordo com o que fica dito, percebe-se que não exista gera-
ção espontânea senão para os seres orgânicos elementares; as espécies 
superiores seriam produto das transformações sucessivas desses mes-
mos seres, realizadas à proporção que as condições atmosféricas se lhes 
foram tornando propícias. Adquirindo cada espécie a faculdade de 
reproduzir-se, os cruzamentos acarretaram inúmeras variedades. De-
pois, uma vez instalada em condições favoráveis, quem nos diz que os 
germens primitivos donde ela surgiu não desapareceram para sempre, 
por inúteis? Quem nos diz que o nosso ácaro atual seja idêntico ao 
que, de transformação em  transformação, produziu o elefante? Expli-



Gênese orgânica

179

car-se-ia assim porque não há geração espontânea entre os animais de 
complexa organização.

Esta teoria, sem estar admitida ainda, de maneira denitiva, é a 
que tende evidentemente a predominar hoje na Ciência. Os observado-
res sérios aceitam-na como a mais racional.

O homem corpóreo
26. Do ponto de vista corpóreo e puramente anatômico, o ho-

mem pertence à classe dos mamíferos, dos quais unicamente difere por 
alguns matizes na forma exterior. Quanto ao mais, a mesma compo-
sição de todos os animais, os mesmos órgãos, as mesmas funções e os 
mesmos modos de nutrição, de respiração, de secreção, de reprodução. 
Ele nasce, vive e morre nas mesmas condições e, quando morre, seu 
corpo se decompõe, como tudo o que vive. Não há, em seu sangue, na 
sua carne, em seus ossos, um átomo diferente dos que se encontram no 
corpo dos animais. Como estes, ao morrer, o homem restitui à terra o 
oxigênio, o hidrogênio, o azoto e o carbono que se haviam combinado 
para formá-lo; e esses elementos, por meio de novas combinações, vão 
formar outros corpos minerais, vegetais e animais. É tão grande a analo-
gia que suas funções orgânicas são estudadas em certos animais, quando 
as experiências não podem ser feitas nele  próprio.

27. Na classe dos mamíferos, o homem pertence à ordem dos bí-
manos. Logo abaixo dele vêm os quadrúmanos (animais de quatro mãos) 
ou macacos, alguns dos quais, como o orangotango, o chimpanzé, o 
jocó,114 têm certos ademanes do homem, a tal ponto que, por muito 
tempo, foram denominados: homens das orestas. Como o homem, esses 
macacos caminham eretos, usam cajados, constroem choças e levam à 
boca, com a mão, os alimentos: sinais característicos.

28. Por pouco que se observe a escala dos seres vivos, do ponto 
de vista do organismo, é-se forçado a reconhecer que, desde o líquen 
até a árvore e desde o zoófito até o homem, há uma cadeia que se 
eleva gradativamente, sem solução de continuidade e seus anéis todos 
têm um ponto de contato com o anel precedente. Acompanhando-se 

114  N.E.: Nome de origem banto ou sudanesa dado por alguns autores ao chimpanzé e ao orangotango 
ou aos mamíferos antropomorfos em geral.



Capítulo X

180

passo a passo a série dos seres, dir-se-ia que cada espécie é um aperfeiçoa-
mento, uma transformação da espécie imediatamente inferior. Visto que 
são idênticas às dos outros corpos as condições do corpo do homem, 
química e constitucionalmente; visto que ele nasce, vive e morre da 
mesma maneira, também nas mesmas condições que os outros se há 
de ele ter formado.

29. Ainda que isso lhe ra o orgulho, tem o homem que se resignar 
a não ver no seu corpo material mais do que o último anel da animalidade 
na Terra. Aí está o inexorável argumento dos fatos, contra o qual seria 
inútil protestar.

Todavia, quanto mais o corpo diminui de valor aos seus olhos, 
tanto mais cresce de importância o princípio espiritual. Se o primeiro 
o nivela ao bruto, o segundo o eleva a incomensurável altura. Vemos o 
limite extremo do animal: não vemos o limite a que chegará o espírito 
do homem.

30. O materialismo pode por aí ver que o Espiritismo, longe de 
temer as descobertas da Ciência e o seu positivismo, lhe vai ao encon-
tro e os provoca, por possuir a certeza de que o princípio espiritual, 
que tem existência própria, em nada pode com elas sofrer.

O Espiritismo marcha ao lado do materialismo, no campo da 
matéria; admite tudo o que o segundo admite; mas avança para além 
do ponto onde este último para. O Espiritismo e o materialismo são 
como dois  viajantes que caminham juntos, partindo de um mesmo 
ponto; chegados a certa distância, diz um: “Não posso ir mais longe.” 
O outro prossegue e descobre um novo mundo. Por que, então, há de 
o primeiro dizer que o segundo é louco, somente porque, entrevendo 
novos horizontes, se decide a transpor os limites onde ao outro con-
vém deter-se? Também Cristóvão Colombo não foi tachado de louco, 
porque acreditava na existência de um mundo, para lá do oceano? 
Quantos a História não conta desses loucos sublimes, que hão feito 
que a humanidade avançasse e aos quais se tecem coroas, depois de se 
lhes haver atirado lama?

Pois bem! o Espiritismo, a loucura do século XIX, segundo os 
que se obstinam em permanecer na margem terrena, nos patenteia 
todo um mundo, mundo bem mais importante para o homem, do que 
a América, porquanto nem todos os homens vão à América, ao passo 



Gênese orgânica

181

que todos, sem exceção de nenhum, vão ao dos Espíritos, fazendo in-
cessantes travessias de um para o outro.

Galgado o ponto em que nos achamos com relação à Gênese, 
o materialismo se detém, enquanto o Espiritismo prossegue em suas 
pesquisas no domínio da Gênese espiritual.





CAPÍTULO XI

M

Gênese espiritual

• Princípio espiritual • União do princípio espiritual à matéria 
• Hipótese sobre a origem do corpo humano • Encarnação dos 

Espíritos • Reencarnações • Emigrações e imigrações dos Espíritos 
• Raça adâmica • Doutrina dos anjos decaídos e da perda do paraíso

Princípio espiritual
1. A existência do princípio espiritual é um fato que, por assim di-

zer, não precisa de demonstração, do mesmo modo que o da existência 
do princípio material. É, de certa forma, uma verdade axiomática. Ele se 
arma pelos seus efeitos, como a matéria pelos que lhe são próprios.

De acordo com este princípio: “Todo efeito tendo uma causa, todo 
efeito inteligente há de ter uma causa inteligente”, ninguém há que não 
faça distinção entre o movimento mecânico de um sino que o vento agite 
e o movimento desse mesmo sino para dar um sinal, um aviso, atestando, 
só por isso, que obedece a um pensamento, a uma intenção. Ora, não 
podendo acudir a ninguém a ideia de atribuir pensamento à matéria do 
sino, tem-se de concluir que o move uma inteligência à qual ele serve de 
instrumento para que ela se manifeste.

Pela mesma razão, ninguém terá a ideia de atribuir pensamento ao 
corpo de um homem morto. Se, pois, vivo, o homem pensa, é que há nele 
alguma coisa que não há quando está morto. A diferença que existe entre 
ele e o sino é que a inteligência, que faz com que este se mova, está fora 
dele, ao passo que está no homem a que faz que este obre.



Capítulo XI

184

2. O princípio espiritual é corolário da existência de Deus; sem esse 
princípio, Deus não teria razão de ser, visto que não se poderia conceber 
a soberana inteligência a reinar, pela eternidade afora, unicamente sobre 
a matéria bruta, como não se poderia conceber que um monarca terreno, 
durante toda a sua vida, reinasse exclusivamente sobre pedras. Não se po-
dendo admitir Deus sem os atributos essenciais da Divindade: a justiça e 
a bondade, inúteis seriam essas qualidades, se Ele as houvesse de exercitar 
somente sobre a matéria.

3. Por outro lado, não se poderia conceber um Deus soberana-
mente justo e bom, a criar seres inteligentes e sensíveis, para lançá-los ao 
nada, após alguns dias de sofrimento sem compensações, a recrear-se na 
contemplação dessa sucessão indenita de seres que nascem, sem que o 
hajam pedido, pensam por um instante, apenas para conhecerem a dor, e 
se extinguem para sempre, ao cabo de efêmera existência.

Sem a sobrevivência do ser pensante, os sofrimentos da vida se-
riam, da parte de Deus, uma crueldade sem objetivo. Eis por que o ma-
terialismo e o ateísmo são corolários um do outro; negando o efeito, não 
podem eles admitir a causa. O materialismo é, pois, consequente consigo 
mesmo, embora não o seja com a razão.

4. É inata no homem a ideia da perpetuidade do ser espiritual; essa 
ideia se acha nele em estado de intuição e de aspiração. O homem com-
preende que somente aí está a compensação às misérias da vida. Essa a 
razão por que sempre houve e haverá cada vez mais espiritualistas do que 
materialistas e mais devotos do que ateus.

À ideia intuitiva e à força do raciocínio o Espiritismo junta a san-
ção dos fatos, a prova material da existência do ser espiritual, da sua 
sobrevivência, da sua imortalidade e da sua individualidade. Torna pre-
cisa e dene o que aquela ideia tinha de vago e de abstrato. Mostra o ser 
inteligente a atuar fora da matéria, quer depois, quer durante a vida do 
corpo.

5. São a mesma coisa o princípio espiritual e o princípio vital?
Partindo, como sempre, da observação dos fatos, diremos que, se o 

princípio vital fosse inseparável do princípio inteligente, haveria certa razão 
para que os confundíssemos. Mas, havendo, como há, seres que vivem e não 
pensam, quais as plantas; corpos humanos que ainda se revelam animados 
de vida orgânica quando já não há qualquer manifestação de pensamento; 



Gênese espiritual

185

uma vez que no ser vivo se produzem movimentos vitais independentes de 
qualquer intervenção da vontade; que durante o sono a vida orgânica se 
conserva em plena atividade, enquanto a vida intelectual por nenhum sinal 
exterior se manifesta, é cabível se admita que a vida orgânica reside num 
princípio inerente à matéria, independente da vida espiritual, que é ineren-
te ao Espírito. Ora, desde que a matéria tem uma vitalidade independente 
do Espírito e que o Espírito tem uma vitalidade independente da matéria, 
evidente se torna que essa dupla vitalidade repousa em dois princípios dife-
rentes. (Cap. X, itens 16 a 19.)

6. Terá o princípio espiritual sua fonte de origem no elemento cós-
mico universal? Será ele apenas uma transformação, um modo de exis-
tência desse elemento, como a luz, a eletricidade, o calor etc.? 

Se fosse assim, o princípio espiritual sofreria as vicissitudes da ma-
téria; extinguir-se-ia pela desagregação, como o princípio vital; momen-
tânea seria, como a do corpo, a existência do ser inteligente que, então, 
ao morrer, volveria ao nada, ou, o que daria na mesma, ao todo universal. 
Seria, numa palavra, a sanção das doutrinas materialistas.

As propriedades sui generis [peculiares] que se reconhecem ao prin-
cípio espiritual provam que ele tem existência própria, pois que, se sua 
origem estivesse na matéria, aquelas propriedades lhe faltariam. Desde 
que a inteligência e o pensamento não podem ser atributos da matéria, 
chega-se, remontando dos efeitos à causa, à conclusão de que o elemento 
material e o elemento espiritual são os dois princípios constitutivos do 
universo. Individualizado, o elemento espiritual constitui os seres cha-
mados Espíritos, como, individualizado, o elemento material constitui os 
diferentes corpos da natureza, orgânicos e inorgânicos.

7. Admitido o ser espiritual e não podendo ele proceder da maté-
ria, qual a sua origem, seu ponto de partida?

Aqui, falecem absolutamente os meios de investigação, como para 
tudo o que diz respeito à origem das coisas. O homem apenas pode com-
provar o que existe; acerca de tudo o mais, apenas lhe é dado formular 
hipóteses e, quer porque esse conhecimento esteja fora do alcance da sua 
inteligência atual, quer porque lhe seja inútil ou prejudicial presente-
mente, Deus não lho outorga, nem mesmo pela revelação.

O que Deus permite que seus mensageiros lhe digam e o que, 
 aliás, o próprio homem pode deduzir do princípio da soberana justiça, 



Capítulo XI

186

 atributo essencial da Divindade, é que todos procedem do mesmo ponto 
de  partida; que todos são criados simples e ignorantes, com igual aptidão 
para progredir pelas suas atividades individuais; que todos atingirão o 
grau máximo da perfeição com seus esforços pessoais; que todos, sendo 
lhos do mesmo Pai, são objeto de igual solicitude; que nenhum há mais 
favorecido ou melhor dotado do que os outros, nem dispensado do tra-
balho imposto aos demais para atingirem a meta.

8. Ao mesmo tempo que criou, desde toda a eternidade, mundos 
materiais, Deus há criado, desde toda a eternidade, seres espirituais. Se 
assim não fora, os mundos materiais careceriam de nalidade. Mais fácil 
seria conceberem-se os seres espirituais sem os mundos materiais, do que 
estes últimos sem aqueles. Os mundos materiais é que teriam de fornecer 
aos seres espirituais elementos de atividade para o desenvolvimento de 
suas inteligências.

9. Progredir é condição normal dos seres espirituais e a perfeição 
relativa o m que lhes cumpre alcançar. Ora, havendo Deus criado des-
de toda a eternidade, e criando incessantemente, também desde toda a 
eternidade tem havido seres que atingiram o ponto culminante da escala.

Antes que existisse a Terra, mundos sem conta haviam sucedido a 
mundos e, quando a Terra saiu do caos dos elementos, o espaço estava 
povoado de seres espirituais em todos os graus de adiantamento, desde 
os que surgiam para a vida até os que, desde toda a eternidade, haviam 
tomado lugar entre os puros Espíritos, vulgarmente chamados anjos.

União do princípio espiritual à matéria
10. Tendo a matéria que ser objeto do trabalho do Espírito para 

desenvolvimento de suas faculdades, era necessário que ele pudesse atuar 
sobre ela, pelo que veio habitá-la, como o lenhador habita a oresta. 
Tendo a matéria que ser, no mesmo tempo, objeto e instrumento do 
trabalho, Deus, em vez de unir o Espírito à pedra rígida, criou, para seu 
uso, corpos organizados, exíveis, capazes de receber todas as impulsões 
da sua vontade e de se prestarem a todos os seus movimentos.

O corpo é, pois, simultaneamente, o envoltório e o instrumento 
do Espírito e, à medida que este adquire novas aptidões, reveste outro 
invólucro apropriado ao novo gênero de trabalho que lhe cabe executar, 



Gênese espiritual

187

tal qual se faz com o operário, a quem é dado instrumento menos gros-
seiro, à proporção que ele se vai mostrando apto a executar obra mais 
bem cuidada.

11. Para ser mais exato, é preciso dizer que é o próprio Espírito 
que modela o seu envoltório e o apropria às suas novas necessidades; 
aperfeiçoa-o e lhe desenvolve e completa o organismo, à medida que ex-
perimenta a necessidade de manifestar novas faculdades; numa palavra, 
talha-o de acordo com a sua inteligência. Deus fornece ao Espírito os 
materiais; cabe a ele empregá-los. É assim que as raças adiantadas têm 
um organismo ou, se quiserem, um aparelhamento cerebral mais aper-
feiçoado do que as raças primitivas. Desse modo igualmente se explica o 
cunho especial que o caráter do Espírito imprime aos traços da siono-
mia e às linhas do corpo. (Cap. VIII, item 7: Alma da Terra.)115

12. Desde que um Espírito nasce para a vida espiritual, tem, por 
adiantar-se, que fazer uso de suas faculdades, rudimentares a princípio. 
Por isso é que reveste um envoltório adequado ao seu estado de infância 
intelectual, envoltório que ele abandona para tomar outro, à proporção 
que se lhe aumentam as forças. Ora, como em todos os tempos houve 
mundos e esses mundos deram nascimento a corpos organizados pró-
prios a receber Espíritos, em todos os tempos os Espíritos, qualquer que 
fosse o grau de adiantamento que houvessem alcançado, encontraram os 
elementos necessários à sua vida carnal.

13. Por ser exclusivamente material, o corpo sofre as vicissitudes 
da matéria. Depois de funcionar por algum tempo, ele se desorganiza e 
decompõe. O princípio vital, não mais encontrando elemento para sua 
atividade, se extingue e o corpo morre. O Espírito, para quem, este, ca-
rente de vida, se torna inútil, deixa-o, como se deixa uma casa em ruínas, 
ou uma roupa imprestável.

14. O corpo, conseguintemente, não passa de um envoltório des-
tinado a receber o Espírito. Desde então, pouco importam a sua ori-
gem e os materiais que entraram na sua construção. Seja ou não o corpo 
do homem uma criação especial, o que não padece dúvida é que tem a 
formá-lo os mesmos elementos que o dos animais, a animá-lo o mesmo 
princípio vital, ou, por outra, a aquecê-lo o mesmo fogo, como tem a 

115  N.E.: Ver Nota Explicativa, p. 375.



Capítulo XI

188

iluminá-lo a mesma luz e se acha sujeito às mesmas vicissitudes e às mes-
mas necessidades. É um ponto este que não sofre contestação.

A não se considerar, pois, senão a matéria, abstraindo do Espírito, 
o homem nada tem que o distinga do animal. Tudo, porém, muda de 
aspecto, logo que se estabelece distinção entre a habitação e o habitante.

Ou numa choupana, ou envergando as vestes de um campônio, 
um nobre senhor não deixa de o ser. O mesmo se dá com o homem: não 
é a sua vestidura de carne que o coloca acima do bruto e faz dele um ser 
à parte; é o seu ser espiritual, seu Espírito.

Hipótese sobre a origem do corpo humano
15. Da semelhança, que há, de formas exteriores entre o corpo do 

homem e o do macaco, concluíram alguns siologistas que o primei-
ro é apenas uma transformação do segundo. Nada aí há de impossível, 
nem o que, se assim for, afete a dignidade do homem. Bem pode dar-se 
que corpos de macaco tenham servido de vestidura aos primeiros Espíri-
tos humanos, forçosamente pouco adiantados, que viessem encarnar na 
 Terra, sendo essa vestidura mais apropriada às suas necessidades e mais 
adequadas ao exercício de suas faculdades, do que o corpo de qualquer 
outro animal. Em vez de se fazer para o Espírito um invólucro especial, 
ele teria achado um já pronto. Vestiu-se então da pele do macaco, sem 
deixar de ser Espírito humano, como o homem não raro se reveste da 
pele de certos animais, sem deixar de ser homem.

Fique bem entendido que aqui unicamente se trata de uma hipó-
tese, de modo algum posta como princípio, mas apresentada apenas para 
mostrar que a origem do corpo em nada prejudica o Espírito, que é o ser 
principal, e que a semelhança do corpo do homem com o do macaco não 
implica paridade entre o seu Espírito e o do macaco.

16. Admitida essa hipótese, pode dizer-se que, sob a inuência e 
por efeito da atividade intelectual do seu novo habitante, o envoltório 
se modicou, embelezou-se nas particularidades, conservando a forma 
geral do conjunto (item 11). Melhorados, os corpos, pela procriação, 
se reproduziram nas mesmas condições, como sucede com as árvores de 
enxerto. Deram origem a uma espécie nova, que pouco a pouco se afas-
tou do tipo primitivo, à proporção que o Espírito progrediu. O Espírito 



Gênese espiritual

189

macaco, que não foi aniquilado, continuou a procriar, para seu uso, cor-
pos de macaco, do mesmo modo que o fruto da árvore silvestre reproduz 
árvores dessa espécie, e o Espírito humano procriou corpos de homem, 
variantes do primeiro molde em que ele se meteu. O tronco se bifurcou: 
produziu um ramo, que por sua vez se tornou tronco.

Como na natureza não há transições bruscas, é provável que os 
primeiros homens aparecidos na Terra pouco diferissem do macaco pela 
forma exterior e não muito também pela inteligência. Em nossos dias 
ainda há selvagens que, pelo comprimento dos braços e dos pés e pela 
conformação da cabeça, têm tanta parecença com o macaco, que só lhes 
falta ser peludos, para se tornar completa a semelhança.

Encarnação dos Espíritos
17. O Espiritismo ensina de que maneira se opera a união do 

 Espírito com o corpo, na encarnação.
Pela sua essência espiritual, o Espírito é um ser indenido, abstra-

to, que não pode ter ação direta sobre a matéria, sendo-lhe indispensável 
um intermediário, que é o envoltório uídico, o qual, de certo modo, 
faz parte integrante dele. É semimaterial esse envoltório, isto é, pertence 
à matéria pela sua origem e à espiritualidade pela sua natureza etérea. 
Como toda matéria, ele é extraído do uido cósmico universal que, nessa 
circunstância, sofre uma modicação especial. Esse envoltório, denomi-
nado perispírito, faz de um ser abstrato, do Espírito, um ser concreto, 
denido, apreensível pelo pensamento. Torna-o apto a atuar sobre a ma-
téria tangível, conforme se dá com todos os uidos imponderáveis, que 
são, como se sabe, os mais poderosos motores.

O uido perispirítico constitui, pois, o traço de união entre o Es-
pírito e a matéria. Enquanto aquele se acha unido ao corpo, serve-lhe ele 
de veículo ao pensamento, para transmitir o movimento às diversas par-
tes do organismo, as quais atuam sob a impulsão da sua vontade e para 
fazer que repercutam no Espírito as sensações que os agentes exteriores 
produzam. Servem-lhe de os condutores os nervos como, no telégrafo, 
ao uido elétrico serve de condutor o o metálico.

18. Quando o Espírito tem de encarnar num corpo humano em 
vias de formação, um laço uídico, que mais não é do que uma expansão 



Capítulo XI

190

do seu perispírito, o liga ao gérmen que o atrai por uma força irresistível, 
desde o momento da concepção. À medida que o gérmen se desenvolve, 
o laço se encurta. Sob a inuência do princípio vital e material do gérmen, 
o perispírito, que possui certas propriedades da matéria, se une, molé-
cula a molécula, ao corpo em formação, donde o poder dizer-se que o 
Espírito, por intermédio do seu perispírito, se enraíza, de certa maneira, 
nesse gérmen, como uma planta na terra. Quando o gérmen chega ao 
seu pleno desenvolvimento, completa é a união; nasce então o ser para a 
vida exterior.

Por um efeito contrário, a união do perispírito e da matéria carnal, 
que se efetuara sob a inuência do princípio vital do gérmen, cessa, desde 
que esse princípio deixa de atuar, em consequência da desorganização do 
corpo. Mantida que era por uma força atuante, tal união se desfaz, logo 
que essa força deixa de atuar. Então, o perispírito se desprende, molécu-
la a molécula, conforme se unira, e ao Espírito é restituída a liberdade. 
 Assim, não é a partida do Espírito que causa a morte do corpo; a morte é que 
determina a partida do Espírito.

Dado que, um instante após a morte, completa é a integração do 
Espírito; que suas faculdades adquirem até maior poder de penetração, ao 
passo que o princípio de vida se acha extinto no corpo, provado eviden-
temente ca que são distintos o princípio vital e o princípio espiritual.

19. O Espiritismo, pelos fatos cuja observação ele faculta, dá a 
conhecer os fenômenos que acompanham essa separação, que, às vezes, 
é rápida, fácil, suave e insensível, ao passo que doutras é lenta, laboriosa, 
horrivelmente penosa, conforme o estado moral do Espírito, e pode du-
rar meses inteiros.

20. Um fenômeno particular, que a observação igualmente assinala, 
acompanha sempre a encarnação do Espírito. Desde que este é apanhado 
no laço uídico que o prende ao gérmen, entra em estado de perturba-
ção, que aumenta, à medida que o laço se aperta, perdendo o Espírito, 
nos últimos momentos, toda a consciência de si próprio, de sorte que 
jamais presencia o seu nascimento. Quando a criança respira, começa o 
Espírito a recobrar as faculdades, que se desenvolvem à proporção que se 
formam e consolidam os órgãos que lhe hão de servir às manifestações.

21. Mas, ao mesmo tempo que o Espírito recobra a consciência de 
si mesmo, perde a lembrança do seu passado, sem perder as faculdades, 



Gênese espiritual

191

as qualidades e as aptidões anteriormente adquiridas, que haviam cado 
temporariamente em estado de latência e que, voltando à atividade, vão 
ajudá-lo a fazer mais e melhor do que antes. Ele renasce qual se zera 
pelo seu trabalho anterior; o seu renascimento lhe é um novo ponto de 
partida, um novo degrau a subir. Ainda aí a bondade do Criador se ma-
nifesta, porquanto, adicionada aos amargores de uma nova existência, a 
lembrança, muitas vezes aitiva e humilhante, do passado, poderia turbá-
-lo e lhe criar embaraços. Ele apenas se lembra do que aprendeu, por lhe 
ser isso útil. Se às vezes lhe é dado ter uma intuição dos acontecimentos 
passados, essa intuição é como a lembrança de um sonho fugitivo. Ei-lo, 
pois, novo homem por mais antigo que seja como Espírito. Adota novos 
processos, auxiliado pelas suas aquisições precedentes. Quando retorna 
à vida espiritual, seu passado se lhe desdobra diante dos olhos e ele julga 
de como empregou o tempo, se bem ou mal.

22. Não há, portanto, solução de continuidade na vida espiritual, 
sem embargo do esquecimento do passado. Cada Espírito é sempre o 
mesmo eu, antes, durante e depois da encarnação, sendo esta, apenas, 
uma fase da sua existência. O próprio esquecimento se dá tão só no cur-
so da vida exterior de relação. Durante o sono, desprendido, em parte, 
dos liames carnais, restituído à liberdade e à vida espiritual, o Espírito se 
lembra, pois que, então, já não tem a visão tão obscurecida pela matéria.

23. Tomando-se a humanidade no grau mais ínmo da escala espi-
ritual, como se encontra entre os mais atrasados selvagens,  perguntar-se-á 
se é aí o ponto inicial da alma humana.

Na opinião de alguns lósofos espiritualistas, o princípio inteligen-
te, distinto do princípio material, se individualiza e elabora, passando pe-
los diversos graus da animalidade. É aí que a alma se ensaia para a vida e 
desenvolve, pelo exercício, suas primeiras faculdades. Esse seria para ela, 
por assim dizer, o período de incubação. Chegada ao grau de desenvol-
vimento que esse estado comporta, ela recebe as faculdades especiais que 
constituem a alma humana. Haveria assim liação espiritual do animal 
para o homem, como há liação corporal.

Este sistema, fundado na grande lei de unidade que preside à cria-
ção, corresponde, forçoso é convir, à justiça e à bondade do Criador; dá 
uma saída, uma nalidade, um destino aos animais, que deixam então 
de formar uma categoria de seres deserdados, para terem, no futuro que 



Capítulo XI

192

lhes está reservado, uma compensação a seus sofrimentos. O que consti-
tui o homem espiritual não é a sua origem: são os atributos especiais de 
que ele se apresenta dotado ao entrar na humanidade, atributos que o 
 transformam, tornando-o um ser distinto, como o fruto saboroso é dis-
tinto da raiz amarga que lhe deu origem. Por haver passado pela eira da 
animalidade, o homem não deixaria de ser homem; já não seria animal, 
como o fruto não é a raiz, como o sábio não é o feto informe que o pôs 
no mundo.

Mas este sistema levanta múltiplas questões, cujos prós e contras 
não é oportuno discutir aqui, como não o é o exame das diferentes hipó-
teses que se têm formulado sobre este assunto. Sem, pois, pesquisarmos a 
origem do Espírito, sem procurarmos conhecer as eiras pelas quais haja 
ele, porventura, passado, tomamo-lo ao entrar na humanidade, no ponto 
em que, dotado de senso moral e de livre-arbítrio, começa a pesar-lhe a 
responsabilidade dos seus atos.

24. A obrigação que tem o Espírito encarnado de prover ao ali-
mento do corpo, à sua segurança, ao seu bem-estar, o força a empregar 
suas faculdades em investigações, a exercitá-las e desenvolvê-las. Útil, 
portanto, ao seu adiantamento é a sua união com a matéria. Daí o consti-
tuir uma necessidade a encarnação. Além disso, pelo trabalho inteligente 
que ele executa em seu proveito, sobre a matéria, auxilia a transforma-
ção e o progresso material do globo que lhe serve de habitação. É assim 
que, progredindo, colabora na obra do Criador, da qual se torna fator 
 inconsciente.

25. Todavia, a encarnação do Espírito não é constante, nem per-
pétua: é transitória. Deixando um corpo, ele não retoma imediatamente 
outro. Durante mais ou menos considerável lapso de tempo, vive da vida 
espiritual, que é sua vida normal, de tal sorte que insignicante vem a ser 
o tempo que lhe duram as encarnações, se comparado ao que passa no 
estado de Espírito livre.

No intervalo de suas encarnações, o Espírito progride igualmen-
te, no sentido de que aplica ao seu adiantamento os conhecimentos e a 
experiência que alcançou no decorrer da vida corporal; examina o que fez 
enquanto habitou a Terra, passa em revista o que aprendeu, reconhece 
suas faltas, traça planos e toma resoluções pelas quais conta guiar-se em 
nova existência, com a ideia de melhor se conduzir. Desse jeito, cada 



Gênese espiritual

193

existência representa um passo para a frente no caminho do progresso, 
uma espécie de escola de aplicação.

26. Normalmente, a encarnação não é uma punição para o Espíri-
to, conforme pensam alguns, mas uma condição inerente à inferioridade 
do Espírito e um meio de ele progredir. (O céu e o inferno, cap. III, itens 
8 e seguintes.)

À medida que progride moralmente, o Espírito se desmaterializa, 
isto é, depura-se, com o subtrair-se à inuência da matéria; sua vida se 
espiritualiza, suas faculdades e percepções se ampliam; sua felicidade se 
torna proporcional ao progresso realizado. Entretanto, como atua em 
virtude do seu livre-arbítrio, pode ele, por negligência ou má vontade, 
retardar o seu avanço; prolonga, conseguintemente, a duração de suas 
encarnações materiais, que, então, se lhe tornam uma punição, pois que, 
por falta sua, ele permanece nas categorias inferiores, obrigado a reco-
meçar a mesma tarefa. Depende, pois, do Espírito abreviar, pelo traba-
lho de depuração executado sobre si mesmo, a extensão do período das 
 encarnações.

27. O progresso material de um planeta acompanha o progresso 
moral de seus habitantes. Ora, sendo incessante, como é a criação dos 
mundos e dos Espíritos e progredindo estes mais ou menos rapidamente, 
conforme o uso que façam do livre-arbítrio, segue-se que há mundos 
mais ou menos antigos, em graus diversos de adiantamento físico e mo-
ral, onde é mais ou menos material a encarnação e onde, por conseguin-
te, o trabalho, para os Espíritos, é mais ou menos rude. Deste ponto de 
vista, a Terra é um dos menos adiantados. Povoada de Espíritos relativa-
mente inferiores, a vida corpórea é aí mais penosa do que noutros orbes, 
havendo-os também mais atrasados, onde a existência é ainda mais peno-
sa do que na Terra e em confronto com os quais esta seria, relativamente, 
um mundo ditoso.

28. Quando, em um mundo, os Espíritos hão realizado a soma de 
progresso que o estado desse mundo comporta, deixam-no para encarnar 
em outro mais adiantado, onde adquiram novos conhecimentos e assim 
por diante, até que, não lhes sendo mais de proveito algum a encarna-
ção em corpos materiais, passam a viver exclusivamente da vida espiri-
tual, na qual continuam a progredir, mas noutro sentido e por outros 
meios. Chegados ao ponto culminante do progresso, gozam da  suprema 



Capítulo XI

194

 felicidade. Admitidos nos conselhos do Onipotente, conhecem-lhe o 
pensamento e se tornam seus mensageiros, seus ministros diretos no go-
verno dos mundos, tendo sob suas ordens os Espíritos de todos os graus 
de adiantamento.

Assim, qualquer que seja o grau em que se achem na hierarquia 
espiritual, do mais ínmo ao mais elevado, têm eles suas atribuições no 
grande mecanismo do universo; todos são úteis ao conjunto, ao mesmo 
tempo que a si próprios. Aos menos adiantados, como a simples serviçais, 
incumbe o desempenho, a princípio inconsciente, depois, cada vez mais 
inteligente, de tarefas materiais. Por toda parte, no mundo espiritual, 
atividade, em nenhum ponto a ociosidade inútil.

A coletividade dos Espíritos constitui, de certo modo, a alma do 
universo. Por toda parte, o elemento espiritual é que atua em tudo, sob o 
inuxo do pensamento divino. Sem esse elemento, só há matéria inerte, 
carente de nalidade, de inteligência, tendo por único motor as forças 
materiais, cuja exclusividade deixa insolúveis uma imensidade de proble-
mas. Com a ação do elemento espiritual individualizado, tudo tem uma 
nalidade, uma razão de ser, tudo se explica. Prescindindo da espirituali-
dade, o homem esbarra em diculdades insuperáveis.

29. Quando a Terra se encontrou em condições climáticas apro-
priadas à existência da espécie humana, encarnaram nela Espíritos hu-
manos. Donde vinham? Quer eles tenham sido criados naquele mo-
mento; quer tenham procedido, completamente formados, do espaço, 
de outros mundos, ou da própria Terra, a presença deles nesta, a partir 
de certa época, é um fato, pois que antes deles só animais havia. Revesti-
ram-se de corpos adequados às suas necessidades especiais, às suas apti-
dões, e que, siologicamente, tinham as características da animalidade. 
Sob a inuência deles e por meio do exercício de suas faculdades, esses 
corpos se modicaram e aperfeiçoaram: é o que a observação comprova. 
Deixemos então de lado a questão da origem, insolúvel por enquanto; 
consideremos o Espírito, não em seu ponto de partida, mas no momen-
to em que, manifestando-se nele os primeiros germens do livre-arbítrio 
e do senso moral o vemos a desempenhar o seu papel humanitário, sem 
cogitarmos do meio onde haja transcorrido o período de sua infância, 
ou, se o preferirem, de sua incubação. Malgrado a analogia do seu envol-
tório com o dos animais, poderemos diferençá-lo destes últimos pelas 



Gênese espiritual

195

 faculdades  intelectuais e morais que o caracterizam, como, debaixo das 
mesmas vestes grosseiras, distinguimos o rústico do homem civilizado.

30. Conquanto devessem ser pouco adiantados os primeiros que 
vieram, pela razão mesma de terem de encarnar em corpos muito imper-
feitos, diferenças sensíveis haveria decerto entre seus caracteres e apti-
dões. Os que se assemelhavam, naturalmente se agruparam por analogia 
e   simpatia. Achou-se a Terra, assim, povoada de Espíritos de diversas 
categorias, mais ou menos aptos ou rebeldes ao progresso. Recebendo os 
corpos a impressão do caráter do Espírito e procriando-se esses corpos 
na conformidade dos respectivos tipos, resultaram daí diferentes raças, 
quer quanto ao físico, quer quanto ao moral (item 11). Continuando a 
encarnar entre os que se lhes assemelhavam, os Espíritos similares perpe-
tuaram o caráter distintivo, físico e moral, das raças e dos povos, caráter 
que só com o tempo desaparece, mediante a fusão e o progresso deles. 
(Revista espírita, julho de 1860: Frenologia e Fisiognomonia.)116

31. Podem comparar-se os Espíritos que vieram povoar a Terra a 
esses bandos de emigrantes de origens diversas, que vão estabelecer-se 
numa terra virgem, onde encontram madeira e pedra para erguerem ha-
bitações, cada um dando à sua um cunho especial, de acordo com o grau 
do seu saber e com o seu gênio particular. Grupam-se então por analogia 
de origens e de gostos, acabando os grupos por formar tribos, em seguida 
povos, cada qual com costumes e caracteres próprios.

32. Não foi, portanto, uniforme o progresso em toda a espécie hu-
mana. Como era natural, as raças mais inteligentes adiantaram-se às ou-
tras, mesmo sem se levar em conta que muitos Espíritos recém-nascidos 
para a vida espiritual, vindo encarnar na Terra com os primeiros aí che-
gados, tornaram ainda mais sensível a diferença em matéria de progresso. 
Fora, com efeito, impossível atribuir-se a mesma ancianidade de criação 
aos selvagens, que mal se distinguem do macaco, e aos chineses, nem, 
ainda menos, aos europeus civilizados.

Entretanto, os Espíritos dos selvagens também fazem parte da hu-
manidade e alcançarão um dia o nível em que se acham seus irmãos 
mais velhos. Mas sem dúvida, não será em corpos da mesma raça física, 
impróprios a um certo desenvolvimento intelectual e moral. Quando 
o instrumento já não estiver em correspondência com o progresso que 

116  N.E.: Ver Nota Explicativa, p. 375.



Capítulo XI

196

 hajam alcançado, eles emigrarão daquele meio, para encarnar noutro 
mais elevado e assim por diante, até que tenham conquistado todas as 
graduações terrestres, ponto em que deixarão a Terra, para passar a mun-
dos mais avançados. (Revista espírita, abril de 1862: Perfectibilidade da 
Raça Negra.)

Reencarnações
33. O princípio da reencarnação é uma consequência necessária 

da lei de progresso. Sem a reencarnação, como se explicaria a diferença 
que existe entre o presente estado social e o dos tempos de barbárie? Se 
as almas são criadas ao mesmo tempo que os corpos, as que nascem hoje 
são tão novas, tão primitivas, quanto as que viviam há mil anos; acrescen-
temos que nenhuma conexão haveria entre elas, nenhuma relação neces-
sária; seriam de todo estranhas umas às outras. Por que, então, as de hoje 
haviam de ser melhor dotadas por Deus, do que as que as precederam? 
Por que têm aquelas melhor compreensão? Por que possuem instintos 
mais apurados, costumes mais brandos? Por que têm a intuição de certas 
coisas, sem as haverem aprendido? Duvidamos de que alguém saia desses 
dilemas, a menos admita que Deus cria almas de diversas qualidades, de 
acordo com os tempos e lugares, proposição inconciliável com a ideia de 
uma justiça soberana. (Cap. II, item 10.)

Admiti, ao contrário, que as almas de agora já viveram em tempos 
distantes; que possivelmente foram bárbaras como os séculos em que es-
tiveram no mundo, mas que progrediram; que para cada nova existência 
trazem o que adquiriram nas existências precedentes; que, por conse-
guinte, as dos tempos civilizados não são almas criadas mais perfeitas, 
porém que se aperfeiçoaram por si mesmas com o tempo, e tereis a única 
explicação plausível da causa do progresso social. (O livro dos espíritos, 
Parte 2a, caps. IV e V.)

34. Pensam alguns que as diferentes existências da alma se  efetuam, 
passando elas de mundo em mundo e não num mesmo orbe, onde cada 
Espírito viria uma única vez.

Seria admissível esta doutrina, se todos os habitantes da Terra es-
tivessem no mesmo nível intelectual e moral. Eles então só poderiam 
progredir indo de um mundo a outro e nenhuma utilidade lhes adviria 



Gênese espiritual

197

da encarnação na Terra. Desde que aí se notam a inteligência e a mo-
ralidade em todos os graus, desde a selvajaria que beira o animal até a 
mais adiantada civilização, é evidente que esse mundo constitui um vasto 
campo de progresso. Por que haveria o selvagem de ir procurar alhures o 
grau de progresso logo acima do em que ele está, quando esse grau se lhe 
acha ao lado e assim sucessivamente? Por que não teria podido o homem 
adiantado fazer os seus primeiros estágios senão em mundos inferiores, 
quando ao seu derredor estão seres análogos aos desses mundos? quando, 
não só de povo a povo, mas no seio do mesmo povo e da mesma família, 
há diferentes graus de adiantamento? Se fosse assim, Deus houvera feito 
coisa inútil, colocando lado a lado a ignorância e o saber, a barbaria e a 
civilização, o bem e o mal, quando precisamente esse contato é que faz 
que os retardatários avancem.

Não há, pois, necessidade de que os homens mudem de mundo a 
cada etapa de aperfeiçoamento, como não há de que o estudante mude 
de colégio para passar de uma classe a outra. Longe de ser isso vantagem 
para o progresso, ser-lhe-ia um entrave, porquanto o Espírito caria 
privado do exemplo que lhe oferece a observação do que ocorre nos 
graus mais elevados e da possibilidade de reparar seus erros no mesmo 
meio e em presença dos a quem ofendeu, possibilidade que é, para ele, 
o mais poderoso modo de realizar o seu progresso moral. Após cur-
ta coabitação, dispersando-se os Espíritos e tornando-se estranhos uns 
aos outros, romper-se-iam os laços de família, à falta de tempo para se 
 consolidarem.

Ao inconveniente moral se juntaria um inconveniente material. 
A natureza dos elementos, as leis orgânicas, as condições de existência 
variam, de acordo com os mundos; sob esse aspecto, não há dois perfei-
tamente idênticos. Os tratados de Física, de Química, de Anatomia, de 
Medicina, de Botânica etc., para nada serviriam nos outros mundos; en-
tretanto, não ca perdido o que neles se aprende; não só isso desenvolve a 
inteligência, como também as ideias que se colhem de tais obras auxiliam 
a aquisição de outras. (Cap. VI, itens 61 e seguintes.) Se apenas uma úni-
ca vez zesse o Espírito a sua aparição, frequentemente brevíssima, num 
mesmo mundo, em cada imigração ele se acharia em condições inteira-
mente diversas; operaria de cada vez sobre elementos novos, com força 
e segundo leis que desconheceria, antes de ter tido tempo de elaborar os 



Capítulo XI

198

elementos conhecidos, de os estudar, de os aplicar. Teria de fazer, de cada 
vez, um novo aprendizado e essas mudanças contínuas representariam 
um obstáculo ao progresso. O Espírito, portanto, tem que permanecer 
no mesmo mundo, até que haja adquirido a soma de conhecimentos e o 
grau de perfeição que esse mundo comporta. (Item 31.)

Que os Espíritos deixem, por um mundo mais adiantado, aquele 
do qual nada mais podem auferir, é como deve ser e é. Tal o princípio. 
Se alguns há que antecipadamente deixam o mundo em que vinham 
encarnando, é isso devido a causas individuais que Deus pesa em sua 
sabedoria.

Tudo na Criação tem uma nalidade, sem o que Deus não seria 
nem prudente, nem sábio. Ora, se a Terra se destinasse a ser uma única 
etapa do progresso para cada indivíduo, que utilidade haveria, para os 
Espíritos das crianças que morrem em tenra idade, vir passar aí alguns 
anos, alguns meses, algumas horas, durante os quais nada podem hau-
rir dele? O mesmo ocorre se pondere com referência aos idiotas e aos 
cretinos. Uma teoria somente é boa sob a condição de resolver todas as 
questões a que diz respeito. A questão das mortes prematuras há sido 
uma pedra de tropeço para todas as doutrinas, exceto para a Doutrina 
Espírita, que a resolveu de maneira racional e completa.

Para o progresso daqueles que cumprem na Terra uma missão nor-
mal, há vantagem real em volverem ao mesmo meio para aí continuarem 
o que deixaram inacabado, muitas vezes na mesma família ou em contato 
com as mesmas pessoas, a m de repararem o mal que tenham feito, ou 
de sofrerem a pena de talião.

Emigrações e imigrações dos Espíritos
35. No intervalo de suas existências corporais, os Espíritos se en-

contram no estado de erraticidade e formam a população espiritual am-
biente da Terra. Pelas mortes e pelos nascimentos, as duas populações, 
terrestre e espiritual, deságuam incessantemente uma na outra. Há, pois, 
diariamente, emigrações do mundo corpóreo para o mundo espiritual e 
imigrações deste para aquele: é o estado normal.

36. Em certas épocas, determinadas pela sabedoria divina, es-
sas emigrações e imigrações se operam por massas mais ou menos 



Gênese espiritual

199

 consideráveis, em virtude das grandes revoluções que lhes ocasionam 
a partida simultânea em quantidades enormes, logo substituídas por 
equivalentes quantidades de encarnações. Os agelos destruidores e os 
cataclismos devem, portanto, considerar-se como ocasiões de chegadas 
e partidas coletivas, meios providenciais de renovamento da popula-
ção corporal do globo, de ela se retemperar pela introdução de novos 
elementos espirituais mais depurados. Na destruição, que por essas ca-
tástrofes se verica, de grande número de corpos, nada mais há do que 
rompimento de vestiduras; nenhum Espírito perece; eles apenas mudam 
de planos; em vez de partirem isoladamente, partem em bandos, essa a 
única diferença, visto que, ou por uma causa ou por outra, fatalmente 
têm que partir, cedo ou tarde.

As renovações rápidas, quase instantâneas, que se produzem no 
elemento espiritual da população, por efeito dos agelos destruidores, 
apressam o progresso social; sem as emigrações e imigrações que de tem-
pos a tempos lhe vêm dar violento impulso, só com extrema lentidão esse 
progresso se realizaria.

É de notar-se que todas as grandes calamidades que dizimam as 
populações são sempre seguidas de uma era de progresso de ordem física, 
intelectual, ou moral e, por conseguinte, no estado social das nações que 
as experimentam. É que elas têm por m operar uma remodelação na 
população espiritual, que é a população normal e ativa do globo.

37. Essa transfusão, que se efetua entre a população encarnada e de-
sencarnada de um planeta, igualmente se efetua entre os mundos, quer in-
dividualmente, nas condições normais, quer por massas, em circunstâncias 
especiais. Há, pois, emigrações e imigrações coletivas de um mundo para 
outro, donde resulta a introdução, na população de um deles, de elementos 
inteiramente novos. Novas raças de Espíritos, vindo misturar-se às exis-
tentes, constituem novas raças de homens. Ora, como os Espíritos nunca 
mais perdem o que adquiriram, consigo trazem eles sempre a inteligência 
e a intuição dos conhecimentos que possuem, o que faz que imprimam o 
caráter que lhes é peculiar à raça corpórea que venham animar. Para isso, 
só necessitam de que novos corpos sejam criados para serem por eles usa-
dos. Uma vez que a espécie corporal existe, eles encontram sempre corpos 
prontos para os receber. Não são mais, portanto, do que novos habitantes. 



Capítulo XI

200

chegando à Terra, integram-lhe, a princípio, a população espiritual; depois, 
encarnam, como os outros.

Raça adâmica
38. De acordo com o ensino dos Espíritos, foi uma dessas grandes 

imigrações, ou, se quiserem, uma dessas colônias de Espíritos, vinda de 
outra esfera, que deu origem à raça simbolizada na pessoa de Adão e, por 
essa razão mesma, chamada raça adâmica. Quando ela aqui chegou, a 
Terra já estava povoada desde tempos imemoriais, como a América, quan-
do aí chegaram os europeus.

Mais adiantada do que as que a tinham precedido neste planeta, a 
raça adâmica é, com efeito, a mais inteligente, a que impele ao progresso 
todas as outras. A Gênese no-la mostra, desde os seus primórdios, indus-
triosa, apta às artes e às ciências, sem haver passado aqui pela infância 
espiritual, o que não se dá com as raças primitivas, mas concorda com a 
opinião de que ela se compunha de Espíritos que já tinham progredido 
bastante. Tudo prova que a raça adâmica não é antiga na Terra e nada 
se opõe a que seja considerada como habitando este globo desde apenas 
alguns milhares de anos, o que não estaria em contradição nem com os 
fatos geológicos, nem com as observações antropológicas, antes tenderia 
a conrmá-las.

39. No estado atual dos conhecimentos, não é admissível a dou-
trina segundo a qual todo o gênero humano procede de uma individua-
lidade única, de há seis mil anos somente a esta parte. Tomadas à ordem 
física e à ordem moral, as considerações que a contradizem se resumem 
no seguinte:

Do ponto de vista fisiológico, algumas raças apresentam carac-
terísticos tipos particulares, que não permitem se lhes assinale uma 
origem comum. Há diferenças que evidentemente não são simples 
efeito do clima, pois que os brancos que se reproduzem nos países dos 
negros não se tornam negros e reciprocamente. O ardor do Sol tosta 
e brune a epiderme, porém, nunca transformou um branco em negro, 
nem lhe achatou o nariz, ou mudou a forma dos traços da fisiono-
mia, nem lhe tornou lanzudo e encarapinhado o cabelo comprido e 



Gênese espiritual

201

sedoso. Sabe-se hoje que a cor do negro provém de um tecido especial 
subcutâneo,117 peculiar à espécie.

Há, pois, de se considerar as raças negras, mongólicas, caucásicas 
como tendo origem própria, como tendo nascido simultânea ou suces-
sivamente em diversas partes do globo. O cruzamento delas produziu as 
raças mistas secundárias. Os caracteres siológicos das raças primitivas 
constituem indício evidente de que elas procedem de tipos especiais. 
As mesmas considerações se aplicam, conseguintemente, assim aos ho-
mens, quanto aos animais, no que concerne à pluralidade dos troncos. 
(Cap. X, itens 2 e seguintes.)

40. Adão e seus descendentes são apresentados na Gênese como 
homens sobremaneira inteligentes, pois que, desde a segunda geração, 
constroem cidades, cultivam a terra, trabalham os metais. São rápidos e 
duradouros seus progressos nas artes e nas ciências. Não se conceberia, 
portanto, que esse tronco tenha tido, como ramos, numerosos povos tão 
atrasados, de inteligência tão rudimentar, que ainda em nossos dias ras-
tejam a animalidade, que hajam perdido todos os traços e, até, a menor 
lembrança do que faziam seus pais. Tão radical diferença nas aptidões in-
telectuais e no desenvolvimento moral atesta, com evidência não menor, 
uma diferença de origem.

41. Independentemente dos fatos geológicos, da população do glo-
bo se tira a prova da existência do homem na Terra, antes da época xada 
pela Gênese.

Sem falar da cronologia chinesa, que remonta, dizem, a trinta mil 
anos,118 documentos mais autênticos provam que o Egito, a Índia e ou-
tros países já eram povoados e oresciam, pelo menos, três mil anos antes 
da Era Cristã, mil anos, portanto, depois da criação do primeiro homem, 
segundo a cronologia bíblica. Documentos e observações recentes não 
consentem hoje dúvida alguma quanto às relações que existiram entre a 
América e os antigos egípcios, donde se tem de concluir que essa região 
já era povoada naquela época. Forçoso então seria admitir-se que, em mil 

117  N.E.: A pele é praticamente idêntica em todos os grupos étnicos humanos. Nos indivíduos de pele 
escura, os melanócitos produzem mais melanina que naqueles de pele clara. A responsável pela pig-
mentação da pele humana é a atividade química de melanócitos, que varia de acordo com o DNA de 
cada indivíduo.

118  N.E.: Os vestígios humanos mais antigos encontrados na China datam de 1,7 milhão de anos. A dinas-
tia Xia é considerada a primeira e data de 2000 a.C.



Capítulo XI

202

anos, a posteridade de um único homem pôde povoar a maior parte da 
Terra. Ora, semelhante fecundidade estaria em antagonismo com todas 
as leis antropológicas.119

42. Ainda mais evidente se torna a impossibilidade, desde que se 
admita, com a Gênese, que o dilúvio destruiu todo o gênero humano, com 
exceção de Noé e de sua família, que não era numerosa, no ano de 1656 
do mundo, ou seja, 2.348 anos antes da Era Cristã. Em realidade, pois, 
daquele patriarca é que dataria o povoamento da Terra. Ora, quando os 
hebreus se estabeleceram no Egito, 612 anos após o dilúvio, já o Egito 
era um poderoso império, que teria sido povoado, sem falar de outros 
países, em menos de seis séculos, só pelos descendentes de Noé, o que 
não é admissível.

Notemos, de passagem, que os egípcios acolheram os hebreus 
como estrangeiros. Seria de espantar que houvessem perdido a lembran-
ça de uma tão próxima comunidade de origem, quando conservaram 
religiosamente os monumentos de sua história.

Rigorosa lógica, com os fatos a corroborá-la da maneira mais pe-
remptória, mostra, pois, que o homem está na Terra desde tempo in-
determinado, muito anterior à época que a Gênese assinala. O mesmo 
ocorre com a diversidade dos troncos primitivos, porquanto demons-
trar a impossibilidade de uma proposição é demonstrar a proposição 
contrária. Se a Geologia descobre traços autênticos da presença do 
homem antes do grande período diluviano, ainda mais completa é a 
 demonstração.

119 Nota de Allan Kardec: Na Exposição Universal de 1867, apresentaram-se antiguidades do México que 
nenhuma dúvida deixam sobre as relações que os povos desse país tiveram com os antigos egípcios. 
O Sr. Léon Méchedin, numa nota axada no templo mexicano da Exposição, assim se exprimia:

“Não é conveniente se publiquem, prematuramente, as descobertas feitas, do ponto de vista da his-
tória do homem, pela recente expedição cientíca do México.

Entretanto, nada se opõe a que o público saiba, desde já, que a exploração assinalou a existência 
de grande número de cidades desaparecidas com o tempo, mas que a picareta e o incêndio podem 
retirar de suas mortalhas. As escavações puseram a descoberto, por toda parte, três camadas de civi-
lizações, que dão ao mundo americano uma antiguidade fabulosa.” 

É assim que todos os dias a Ciência opõe o desmentido dos fatos à doutrina que limita a 6.000 anos a 
aparição do homem na Terra e pretende fazê-lo derivar de um tronco único.



Gênese espiritual

203

Doutrina dos anjos decaídos e
da perda do paraíso120

43. Os mundos progridem, sicamente, pela elaboração da maté-
ria e, moralmente, pela puricação dos Espíritos que os habitam. A feli-
cidade neles está na razão direta da predominância do bem sobre o mal 
e a predominância do bem resulta do adiantamento moral dos Espíritos. 
O progresso intelectual não basta, pois que com a inteligência podem 
eles fazer o mal.

Logo que um mundo tem chegado a um de seus períodos de 
transformação, a m de ascender na hierarquia dos mundos, operam-se 
 mutações na sua população encarnada e desencarnada. É quando se dão 
as grandes emigrações e imigrações (itens 34 e 35). Os que, apesar da sua 
inteligência e do seu saber, perseveraram no mal, sempre revoltados con-
tra Deus e suas leis, se tornariam daí em diante um embaraço ao ulterior 
progresso moral, uma causa permanente de perturbação para a tranquili-
dade e a felicidade dos bons, pelo que são excluídos da humanidade a que 
até então pertenceram e tangidos para mundos menos adiantados, onde 
aplicarão a inteligência e a intuição dos conhecimentos que adquiriram 
ao progresso daqueles entre os quais passam a viver, ao mesmo tempo 
que expiarão, por uma série de existências penosas e por meio de árduo 
trabalho, suas passadas faltas e seu voluntário endurecimento.

Que serão tais seres, entre essas outras populações, para eles no-
vas, ainda na infância da barbárie, senão anjos ou Espíritos decaídos, ali 
vindos em expiação? Não é, precisamente, para eles, um paraíso perdido 
a terra donde foram expulsos? Essa terra não lhes era um lugar de delícias, 
em comparação com o meio ingrato onde vão car relegados por milha-
res de séculos, até que hajam merecido libertar-se dele? A vaga lembrança 

120 Nota de Allan Kardec: Quando, na Revista espírita de janeiro de 1862, publicamos um artigo sobre 
a interpretação da doutrina dos anjos decaídos, apresentamos essa teoria como simples hipótese, 
sem outra autoridade afora a de uma opinião pessoal controvertível, porque nos faltavam então 
elementos bastantes para uma armação peremptória. Expusemo-la a título de ensaio, tendo em 
vista provocar o exame da questão, decididos, porém, a abandoná-la ou modicá-la, se fosse pre-
ciso. Presentemente, essa teoria já passou pela prova do controle universal. Não só foi bem-aceita 
pela maioria dos espíritas, como a mais racional e a mais concorde com a soberana Justiça de Deus, 
mas também foi conrmada pela generalidade das instruções que os Espíritos deram sobre o as-
sunto. O mesmo se vericou com a que concerne à origem da raça adâmica.



Capítulo XI

204

intuitiva que guardam da terra donde vieram é uma como longínqua 
miragem a lhes recordar o que perderam por culpa própria.

44. Ao mesmo tempo que os maus se afastam do mundo em que 
habitavam, Espíritos melhores aí os substituem, vindos quer da erratici-
dade, concernente a esse mundo, quer de um mundo menos adiantado, 
que mereceram abandonar; Espíritos esses para os quais a nova habitação 
é uma recompensa. Assim renovada e depurada a população espiritual 
dos seus piores elementos, ao cabo de algum tempo o estado moral do 
mundo se encontra melhorado.

São às vezes parciais essas mutações, isto é, circunscritas a um 
povo, a uma raça; doutras vezes, são gerais, quando chega para o globo o 
período de renovação.

45. A raça adâmica apresenta todos os caracteres de uma raça pros-
crita. Os Espíritos que a integram foram exilados para a Terra, já po-
voada, mas de homens primitivos, imersos na ignorância, que aqueles 
tiveram por missão fazer progredir, levando-lhes as luzes de uma inteli-
gência desenvolvida. Não é esse, com efeito, o papel que essa raça há de-
sempenhado até hoje? Sua superioridade intelectual prova que o mundo 
donde vieram os Espíritos que a compõem era mais adiantado do que 
a Terra. Havendo entrado esse mundo numa nova fase de progresso e 
não tendo tais Espíritos querido, pela sua obstinação, colocar-se à altura 
desse progresso, lá estariam deslocados e constituiriam um obstáculo à 
marcha providencial das coisas. Foram, em consequência, desterrados de 
lá e substituídos por outros que isso mereceram.

Relegando aquela raça para esta terra de labor e de sofrimentos, 
teve Deus razão para lhe dizer: “Dela tirarás o alimento com o suor da 
tua fronte.” Na sua mansuetude, prometeu-lhe que lhe enviaria um Sal-
vador, isto é, um ser que a esclareceria sobre o caminho que lhe cumpria 
tomar, para sair desse lugar de miséria, desse inferno, e ganhar a felicidade 
dos eleitos. Esse Salvador, Ele lho enviou na pessoa do Cristo, que lhe 
ensinou a lei de amor e de caridade que ela, a raça, desconhecia e que 
seria a verdadeira âncora de salvação.

É igualmente com o objetivo de fazer que a humanidade se adian-
te em determinado sentido que Espíritos superiores, embora não te-
nham as qualidades do Cristo, encarnam de tempos a tempos na Terra 
para desempenhar missões especiais, proveitosas, simultaneamente, ao 



Gênese espiritual

205

 adiantamento pessoal deles, se as cumprirem de acordo com os desígnios 
do Criador.

46. Sem a reencarnação, a missão do Cristo seria um contrassenso, 
assim como a promessa feita por Deus. Suponhamos, com efeito, que a 
alma de cada homem seja criada por ocasião do nascimento do corpo e 
não faça mais do que aparecer e desaparecer da Terra: nenhuma relação 
haveria entre as que vieram desde Adão até Jesus Cristo, nem entre as 
que vieram depois; todas são estranhas umas às outras. A promessa que 
Deus fez de um Salvador não poderia entender-se com os descendentes 
de Adão, uma vez que suas almas ainda não estavam criadas. Para que 
a missão do Cristo pudesse corresponder às palavras de Deus, fora mis-
ter se aplicassem às mesmas almas. Se estas são novas, não podem estar 
maculadas pela falta do primeiro pai, que é apenas pai carnal e não pai 
espiritual. A não ser assim, Deus houvera criado almas com a mácula 
de uma falta que não podia deixar nelas vestígio, pois que elas não exis-
tiam. A doutrina vulgar do pecado original implica, conseguintemente, 
a necessidade de uma relação entre as almas do tempo do Cristo e as do 
tempo de Adão; implica, portanto, a reencarnação.

Dizei que todas essas almas faziam parte da colônia de Espíritos 
exilados na Terra ao tempo de Adão e que se achavam manchadas dos 
vícios que lhes acarretaram ser excluídas de um mundo melhor e tereis a 
única interpretação racional do pecado original, pecado peculiar a cada 
indivíduo e não resultado da responsabilidade da falta de outrem a quem 
ele jamais conheceu. Dizei que essas almas ou Espíritos renascem diversas 
vezes na Terra para a vida corpórea, a m de progredirem, depurando-se; 
que o Cristo veio esclarecer essas mesmas almas, não só acerca de suas vi-
das passadas, como também com relação às suas vidas ulteriores e então, 
mas só então, lhe dareis à missão um sentido real e sério, que a razão 
pode aceitar.

47. Um exemplo familiar, mas frisante pela analogia, ainda mais 
compreensíveis tornará os princípios que acabam de ser expostos.

A 24 de maio de 1861, a fragata Igênia transportou à Nova 
 Caledônia121 uma companhia disciplinar composta de 291 homens. À 
chegada, o comandante lhes baixou uma ordem do dia concebida assim:

121  N.E.: Território francês ultramarino.



Capítulo XI

206

“Pondo os pés nesta terra longínqua, já sem dúvida compreendes-
tes o papel que vos está reservado.

A exemplo dos bravos soldados da nossa marinha, que servem sob 
as vossas vistas, ajudar-nos-eis a levar com brilho o facho da civilização 
ao seio das tribos selvagens da Nova Caledônia. Não é uma bela e nobre 
missão, pergunto? Desempenhá-la-eis dignamente.

Escutai a palavra e os conselhos dos vossos chefes. Estou à frente 
deles. Entendei bem as minhas palavras.

A escolha do vosso comandante, dos vossos ociais, dos vossos su-
bociais e cabos constitui garantia certa de que todos os esforços serão 
tentados para fazer-vos excelentes soldados, digo mais: para vos elevar 
à altura de bons cidadãos e vos transformar em colonos honrados, se o 
quiserdes.

A nossa disciplina é severa e assim tem que ser. Colocada em nos-
sas mãos, ela será rme e inexível, cai sabendo, do mesmo modo que, 
justa e paternal, saberá distinguir o erro do vício e da degradação...”

Aí tendes um punhado de homens expulsos, pelo seu mau pro-
ceder, de um país civilizado e mandados, por punição, para o meio de 
um povo bárbaro. Que lhes diz o chefe? — “Infringistes as leis do vosso 
país; nele vos tornastes causa de perturbação e escândalo e fostes expul-
sos; mandam-vos para aqui, mas aqui podeis resgatar o vosso passado; 
podeis, pelo trabalho, criar-vos aqui uma posição honrosa e tornar-vos 
cidadãos honestos. Tendes uma bela missão a cumprir: levar a civilização 
a estas tribos selvagens. A disciplina será severa, mas justa, e saberemos 
distinguir os que procederem bem. Tendes nas mãos a vossa sorte; podeis 
melhorá-la, se o quiserdes, porque tendes o livre-arbítrio.”

Para aqueles homens, lançados ao seio da selvajaria, a mãe-pátria 
não é um paraíso que eles perderam pelas suas próprias faltas e por se re-
belarem contra a lei? Naquela terra distante, não são eles anjos decaídos? 
A linguagem do chefe não é idêntica à de que usou Deus falando aos 
Espíritos exilados na Terra: “Desobedecestes às minhas leis e, por isso, 
eu vos expulsei do mundo onde podíeis viver ditosos e em paz. Aqui, 
estareis condenados ao trabalho; mas, podereis, pelo vosso bom procedi-
mento, merecer perdão e reganhar a pátria que perdestes por vossa falta, 
isto é, o Céu?”



Gênese espiritual

207

48. À primeira vista, a ideia de decaimento parece em contradição 
com o princípio segundo o qual os Espíritos não podem retrogradar. 
Deve-se, porém, considerar que não se trata de um retrocesso ao esta-
do primitivo. O Espírito, ainda que numa posição inferior, nada perde 
do que adquiriu; seu desenvolvimento moral e intelectual é o mesmo, 
qualquer que seja o meio onde se ache colocado. Ele está na situação do 
homem do mundo condenado à prisão por seus delitos. Certamente, 
esse homem se encontra degradado, decaído, do ponto de vista social, 
mas não se torna nem mais estúpido, nem mais ignorante.

49. Será crível, perguntamos agora, que esses homens mandados 
para a Nova Caledônia vão transformar-se de súbito em modelos de vir-
tude? Que vão abjurar repentinamente seus erros do passado? Para supor 
tal coisa, fora necessário desconhecer a humanidade. Pela mesma razão, 
os Espíritos da raça adâmica, uma vez transplantados para a terra do 
exílio, não se despojaram instantaneamente do seu orgulho e de seus 
maus instintos; ainda por muito tempo conservaram as tendências que 
traziam, um resto da velha levedura. Ora, não é esse o pecado original?





CAPÍTULO XII

M

Gênese moisaica

• Os seis dias • Perda do paraíso

Os seis dias

1. CAPÍTULO 1. — 1. No começo criou Deus o Céu e a Terra. — 2. A Terra 

era uniforme e inteiramente nua; as trevas cobriam a face do abismo e o Espírito 

de Deus boiava sobre as águas. — 3. Ora, Deus disse: “Faça-se a luz e a luz foi 

feita.” — 4. Deus viu que a luz era boa e separou a luz das trevas. — 5. Deu 

à luz o nome de dia e às trevas o nome de noite e da tarde e da manhã se fez o 

primeiro dia.

6. Disse Deus também: “Faça-se o rmamento no meio das águas e que ele se-

pare das águas as águas.” — 7. E Deus fez o rmamento e separou as águas que 

estavam debaixo do rmamento das que estavam acima do rmamento. E assim 

se fez. — 8. E Deus deu ao rmamento o nome de céu; da tarde e da manhã se 

fez o segundo dia.

9. Disse Deus ainda: “Reúnam-se num só lugar as águas que estão sob o céu e 

apareça o elemento árido.” E assim se fez. — 10. Deus deu ao elemento árido 

o nome de terra e chamou mar a todas as águas reunidas. E viu que isso estava 

bem. — 11. Disse mais: “Produza a terra a erva verde que traz a semente e árvo-

res frutíferas que deem frutos cada um de uma espécie, e que contenham em si 

mesmas as suas sementes, para se reproduzirem na terra.” E assim se fez. — 12. 

A terra então produziu a erva verde que trazia consigo a sua semente, conforme 



Capítulo XII

210

a espécie, e árvores frutíferas que continham em si mesmas suas sementes, cada 

uma de acordo com a sua espécie. E Deus viu que estava bom. — 13. E da tarde 

e da manhã se fez o terceiro dia.

14. Deus disse também: “Façam-se corpos de luz no rmamento do céu, a m 

de que separem o dia da noite e sirvam de sinais para marcar o tempo e as esta-

ções, os dias e os anos. — 15. Brilhem eles no rmamento do céu e iluminem a 

Terra.” E assim se fez. — 16. Deus então fez dois grandes corpos luminosos, um, 

maior, para presidir ao dia, o outro, menor, para presidir à noite; fez também as 

estrelas. — 17. E os pôs no rmamento do céu, para brilharem sobre a Terra. — 

18. Para presidirem ao dia e à noite e para separarem a luz das trevas. E Deus viu 

que estava bom. — 19. E da tarde e da manhã se fez o quarto dia.

20. Disse Deus ainda: “Produzam as águas animais vivos que nadem e pássaros 

que voem sobre a Terra debaixo do rmamento do céu.” —21. Deus então criou 

os grandes peixes e todos os animais que têm vida e movimento, que as águas 

produziram, cada um de uma espécie, e criou também todos os pássaros, cada 

um de uma espécie. Viu que estava bom. — 22. E os abençoou, dizendo: “Cres-

cei e multiplicai-vos e enchei as águas do mar; e que os pássaros se multipliquem 

sobre a Terra.” — 23. E da tarde e da manhã se fez o quinto dia.

24. Também disse Deus: “Produza a Terra animais vivos, cada um de sua espécie, 

os animais domésticos e os animais selvagens, em suas diferentes espécies.” E as-

sim se fez. — 25. Deus fez, pois, os animais selvagens da Terra em suas espécies, 

os animais domésticos e todos os reptis, cada um de sua espécie. E Deus viu que 

estava bom.

26. Disse, em seguida: “Façamos o homem a nossa imagem e semelhança e 

que ele mande sobre os peixes do mar, os pássaros do céu, os animais, sobre 

toda a Terra e sobre todos os reptis que se movem na terra.” — 27. Deus então 

criou o homem à sua imagem e o criou à imagem de Deus e o criou macho e 

fêmea. — 28. Deus os abençoou e lhes disse: “Crescei e multiplicai-vos, enchei 

a Terra e sujeitai-a, dominai sobre os peixes do mar, sobre os pássaros do céu 

e sobre todos os animais que se movem na terra.” — 29. Disse Deus ainda: 

“Dei-vos todas as ervas que trazem sua semente à terra e todas as árvores que 

encerram em si mesmas suas sementes, cada uma de uma espécie, a m de que 

vos sirvam de alimento.” — 30. E dei-as a todos os animais da terra, a todos os 

pássaros do céu, a tudo o que se move na terra e que é vivo e animado, a m 



Gênese moisaica

211

de que tenham com que se alimentar. E assim se fez. — 31. Deus viu todas as 

coisas que havia feito; eram todas muito boas. — 32. E da tarde e da manhã 

se fez o sexto dia.

CAPÍTULO 2. — 1. O Céu e a Terra caram, pois, acabados assim, com todos 

os seus ornamentos. — 2. Deus terminou no sétimo dia toda a obra que zera e 

repousou nesse sétimo dia, após haver acabado todas as suas obras. — 3. Aben-

çoou o sétimo dia e o santicou, porque cessara nesse dia de produzir todas as 

obras que criara. — 4. Tal a origem do Céu e da Terra e é assim que eles foram 

criados no dia que o Senhor fez um e outro. — 5. E que criou todas as plantas 

dos campos antes que houvessem saído da terra e todas as ervas das planícies 

antes que houvessem germinado. Porque o Senhor Deus ainda não tinha feito 

que chovesse sobre a terra e não havia homem para lavrá-la. — 6. Mas da terra 

se elevava uma fonte que lhe regava toda a superfície.

7. O Senhor Deus formou, pois, o homem do limo da terra e lhe espalhou sobre 

o rosto um sopro de vida, e o homem se tornou vivente e animado.

2. Depois das explanações contidas nos capítulos precedentes so-
bre a origem e a constituição do universo, conformemente aos dados 
fornecidos pela Ciência, quanto à parte material, e pelo Espiritismo, 
quanto à parte espiritual, convém ponhamos em confronto com tudo 
isso o próprio texto da Gênese de Moisés, a m de que cada um faça a 
comparação e julgue com conhecimento de causa. Algumas explicações 
complementares bastarão para tornar compreensíveis as partes que preci-
sam de esclarecimentos especiais.

3. Sobre alguns pontos, há, sem dúvida, notável concordância en-
tre a Gênese moisaica e a doutrina cientíca, mas fora erro acreditar que 
basta se substituam os seis dias de 24 horas da Criação por seis períodos 
indeterminados, para se tornar completa a analogia. Não menor erro 
seria o acreditar-se que, afora o sentido alegórico de algumas palavras, a 
Gênese e a Ciência caminham lado a lado, sendo uma, como se vê, sim-
ples paráfrase da outra.

4. Notemos, em primeiro lugar, que, como já se disse (cap. VII, 
item 14), é inteiramente arbitrário o número de seis períodos geológicos, 
pois que se eleva a mais de vinte e cinco o das formações bem caracteriza-
das, número que, ademais, apenas determina as grandes fases gerais. Ele 
só foi adotado, em começo, para encaixar as coisas, o mais possível, no 



Capítulo XII

212

texto bíblico, numa época, aliás, pouco distante, em que se entendia que 
a Ciência devia ser controlada pela Bíblia. Essa a razão por que os autores 
da maior parte das teorias cosmogônicas, tendo em vista facilitar-lhe a 
aceitação, se esforçaram por pôr-se de acordo com o texto sagrado. Logo 
que se apoiou no método experimental, a Ciência sentiu-se mais forte e 
se emancipou. Hoje, é ela que controla a Bíblia.

Doutro lado, a Geologia, tomando por ponto de partida unicamen-
te a formação dos terrenos graníticos, não abrange, no cômputo de seus 
períodos, o estado primitivo da Terra. Tampouco se ocupa com o Sol, com 
a Lua e com as estrelas, nem com o conjunto do universo, assuntos esses 
que pertencem à Astronomia. Para enquadrar tudo na  Gênese, cumpre se 
acrescente um primeiro período, que abarque essa ordem de fenômenos e 
ao qual se poderia chamar — período  astronômico.

Além disso, nem todos os geólogos consideram o diluviano como 
formando um período distinto, mas como um fato transitório e passa-
geiro, que não mudou sensivelmente o estado climático do globo, nem 
marcou uma fase nova para as espécies vegetais e animais, pois que, com 
poucas exceções, as mesmas espécies se encontram, assim antes, como 
depois do dilúvio. Pode-se, pois, abstrair desse período, sem menospre-
zo da verdade.

5. O quadro comparativo aqui abaixo, em o qual se acham resu-
midos os fenômenos que caracterizam cada um dos seis períodos, per-
mite se considere o conjunto e se notem as relações e as diferenças que 
existem entre os referidos períodos e a gênese bíblica.

CIÊNCIA GÊNESE

I. PERÍODO ASTRONÔMICO – Aglomeração 

da matéria cósmica universal, num ponto do espa-

ço, em nebulosa que deu origem, pela condensação 

da matéria em diversos pontos, às estrelas, ao Sol, à 

Terra, à Lua e a todos os planetas.

Estado primitivo, uídico e incandescente da  Terra. 

– Atmosfera imensa, carregada de toda a água em 

vapor e de todas as matérias volatilizáveis.

1o DIA – O Céu e a Terra. 

– A luz.



Gênese moisaica

213

II. PERÍODO PRIMÁRIO – Endurecimento da 

superfície da Terra, pelo resfriamento; formação 

das  camadas graníticas. – Atmosfera espessa e ar-

dente, impenetrável aos raios solares. – Precipita-

ção gradual da água e das matérias sólidas volatili-

zadas no ar. – Ausência completa de vida orgânica.

2o DIA – O rmamento. 

– Separação das águas que 

estão acima do rmamento 

das que lhe estão debaixo.

III. PERÍODO DE TRANSIÇÃO – As águas co-

brem toda a superfície do globo. – Primeiros depó-

sitos de sedimentos formados pelas águas. – Calor 

úmido. – O Sol começa a atravessar a atmosfera 

brumosa. – Primeiros seres organizados da mais 

rudimentar constituição. – Liquens, musgos, fetos, 

licopódios, plantas herbáceas. Vegetação colossal. – 

Primeiros animais marinhos: zoótos, polipeiros, 

crustáceos. — Depósitos de hulha.

3o DIA – As águas que  estão 

debaixo do rmamento se 

reúnem; aparece o elemento 

árido. – A terra e os  mares. – 

As plantas.

IV. PERÍODO SECUNDÁRIO – Superfície da 

Terra pouco acidentada; águas pouco profundas e 

paludosas. Temperatura menos ardente; atmosfera 

mais depurada. Consideráveis depósitos de calcá-

rios pelas águas. – Vegetação menos colossal; novas 

espécies; plantas lenhosas; primeiras árvores. – Pei-

xes; cetáceos; animais aquáticos e  anfíbios.

4o DIA – O Sol, a Lua e as 

estrelas.

V. PERÍODO TERCIÁRIO – Grandes intumesci-

mentos da crosta sólida; formação dos continentes. 

Retirada das águas para os lugares baixos; forma-

ção dos mares. – Atmosfera depurada; temperatu-

ra atual produzida pelo calor solar. –  Gigantescos 

animais terrestres. Vegetais e animais da atualidade.  

Pássaros.

5o DIA – Os peixes e os 

 pássaros.

DILÚVIO UNIVERSAL

VI. PERÍODO QUATERNÁRIO OU 

 PÓS-DILUVIANO – Terrenos de aluvião. – Vege-

tais e animais da atualidade. – O homem.

6o DIA – Os animais terres-

tres. – O homem.



Capítulo XII

214

6. Desse quadro comparativo, o primeiro fato que ressalta é que 
a obra de cada um dos seis dias não corresponde de maneira rigorosa, 
como o supõem muitos, a cada um dos seis períodos geológicos. A con-
cordância mais notável se verica na sucessão dos seres orgânicos, que é 
quase a mesma, com pequena diferença, e no aparecimento do homem, 
por último. É esse um fato importante.

Há também coincidência, não quanto à ordem numérica dos pe-
ríodos, mas quanto ao fato em si, na passagem em que se lê que, ao 
terceiro dia, “as águas que estão debaixo do céu se reuniram num só 
lugar e apareceu o elemento árido”. É a expressão do que ocorreu no 
período terciário, quando as elevações da crosta sólida puseram a desco-
berto os continentes e repeliram as águas, que foram formar os mares. 
Foi somente então que apareceram os animais terrestres,122 segundo a 
Geologia e segundo Moisés.

7. Dizendo que a Criação foi feita em seis dias, terá Moisés queri-
do falar de dias de 24 horas, ou terá empregado essa palavra no sentido 
de período, de duração? É mais provável a primeira hipótese, se nos ati-
vermos ao texto acima, primeiramente, porque esse é o sentido próprio 
da palavra hebraica iôm, traduzida por dia. Depois, a referência à tarde 
e à manhã, como limitações de cada um dos seis dias, dá lugar a que se 
suponha haja ele querido falar de dias comuns. Não se pode conceber 
qualquer dúvida a tal respeito, estando dito, no versículo 5: “Ele deu à 
luz o nome de dia e às trevas o nome de noite; e da tarde e da manhã se 
fez o primeiro dia.” Isto, evidentemente, só se pode aplicar ao dia de 24 
horas, constituído de períodos de luz e de trevas. Ainda mais preciso se 
torna o sentido, quando ele diz, no versículo 17, falando do Sol, da Lua 
e das estrelas: “Colocou-as no rmamento do céu, para luzirem sobre a 
Terra; para presidirem ao dia e à noite e para separarem a luz das trevas. 
E da tarde e da manhã se fez o quarto dia.”

Aliás, tudo, na Criação, era miraculoso e, desde que se envereda pela 
senda dos milagres, pode-se perfeitamente crer que a Terra foi feita em seis 
vezes 24 horas, sobretudo quando se ignoram as primeiras leis naturais. 
Todos os povos civilizados partilharam dessa crença, até o momento em 
que a Geologia surgiu a lhe demonstrar a  impossibilidade.

122 N.E.: Anfíbios e insetos foram os primeiros animais presentes no planeta, sugiram no Período 
 Devoniano, da Era Paleozoica.



Gênese moisaica

215

8. Um dos pontos que mais criticados têm sido na gênese é o da 
criação do Sol depois da luz. Tentaram explicá-lo, com o auxílio mesmo 
dos dados fornecidos pela Geologia, dizendo que, nos primeiros tempos 
de sua formação, por se achar carregada de vapores densos e opacos, a 
atmosfera terrestre não permitia se visse o Sol que, assim, efetivamente 
não existia para a Terra. Semelhante explicação seria, porventura, admis-
sível se, naquela época, já houvesse na Terra habitantes que vericassem 
a presença ou a ausência do Sol. Ora, segundo o próprio Moisés, então, 
somente plantas havia, as quais, contudo, não teriam podido crescer e 
multiplicar-se sem o calor solar.

Há, pois, evidentemente, um anacronismo na ordem que Moisés 
estabeleceu para a criação do Sol; mas, involuntariamente ou não, ele 
não errou, dizendo que a luz precedeu o Sol.

O Sol não é o princípio da luz universal; é uma concentração do 
elemento luminoso em um ponto, ou, por outra, do uido que, em da-
das circunstâncias, adquire as propriedades luminosas. Esse uido, que 
é a causa, havia necessariamente de preceder ao Sol, que é apenas um 
efeito. O Sol é causa, relativamente à luz que dele se irradia; é efeito, com 
relação à que recebeu.

Numa câmara escura, uma vela acesa é um pequeno sol. Que é 
que se fez para acender a vela? Desenvolveu-se a propriedade iluminante 
do uido luminoso e concentrou-se num ponto esse uido. A vela é a 
causa da luz que se difunde pela câmara; mas, se não existira o princípio 
luminoso antes da vela, esta não pudera ter sido acesa.

O mesmo se dá com o Sol. O erro provém da ideia falsa, alimen-
tada por longo tempo, de que o universo inteiro começou com a Terra. 
Daí o não compreenderem que o Sol pudesse ser criado depois da luz. 
Em princípio, pois, a asserção de Moisés é perfeitamente exata: é falsa 
no fazer crer que a Terra tenha sido criada antes do Sol. Estando, pelo 
seu movimento de translação, sujeita a esse último, a Terra houve de ser 
formada depois dele. É o que Moisés não podia saber, pois que ignorava 
a lei de gravitação.123

123 N.E.: A lei da gravitação universal foi formulada pelo cientista inglês Isaac Newton (1642–1727), que 
concluiu: “Duas partículas se atraem com forças cuja intensidade é diretamente proporcional ao pro-
duto de suas massas e inversamente proporcional ao quadrado da distância que as separa.”



Capítulo XII

216

Com a mesma ideia se depara na Gênese dos antigos persas. No 
primeiro capítulo do Vendidad,124 Ormuzd,125 narrando a origem do 
mundo, diz: “Eu criei a luz que foi iluminar o Sol, a Lua e as estrelas.” 
(Dicionário de mitologia universal) A forma, aqui, é sem dúvida mais clara 
e mais cientíca do que em Moisés e não reclama comentários.

9. Moisés, evidentemente, partilhava das mais primitivas crenças 
sobre a cosmogonia. Como os do seu tempo, ele acreditava na solidez da 
abóbada celeste e em reservatórios superiores para as águas. Essa ideia se 
acha expressa sem alegoria, nem ambiguidade, neste passo (versículos 6 
e seguintes): “Deus disse: ‘Faça-se o rmamento no meio das águas para 
separar das águas as águas.’ Deus fez o rmamento e separou as águas que 
estavam debaixo do rmamento das que estavam por cima do rmamen-
to.” (Veja-se: cap. V, Antigos e modernos sistemas do mundo, itens 3 a 5.)

Segundo uma crença antiga, a água era tida como o princípio 
primitivo, o elemento gerador, pelo que Moisés não fala da criação das 
águas, parecendo que já elas existiam. “As trevas cobriam o abismo”, isto 
é, as profundezas do espaço, que a imaginação imprecisamente gurava 
ocupada pelas águas e em trevas, antes da criação da luz. Eis aí por que 
Moisés diz: “O Espírito de Deus era levado (ou boiava) sobre as águas.” 
Tida a Terra como formada no meio das águas, era preciso insulá-la. 
Imaginou-se então que Deus zera o rmamento, uma abóbada sólida, 
para separar as águas de cima das que estavam sobre a Terra.

A m de compreendermos certas partes da Gênese, faz-se indis-
pensável que nos coloquemos no ponto de vista das ideias cosmogônicas 
da época que ela reete.

10. Em face dos progressos da Física e da Astronomia, é insusten-
tável semelhante doutrina.126 Entretanto, Moisés atribui ao próprio Deus 
aquelas palavras. Ora, visto que elas exprimem um fato notoriamente 

124 N.E.: Um dos livros do Avesta, que são os textos sagrados do Zoroastrismo. Código de leis civis e 
 religiosas.

125 N.E.: Aúra-Masda, Ormasde — deus supremo da Criação; princípio do bem, da harmonia, da beleza e 
da luz, na religião zoroastriana (antiga religião persa, fundada no século VII a.C. por Zoroastro, carac-
terizada pelo dualismo ético, cósmico e teogônico, que implica a luta primordial entre dois deuses, 
representantes do bem e do mal. O zoroastrismo inuenciou em diversos aspectos doutrinários a 
tradição judaico-cristã).

126 Nota de Allan Kardec: Embora muito grosseiro o erro de tal crença, com ela ainda se embalam pre-
sentemente as crianças, como se se tratara de uma verdade sagrada. Só a tremer ousam os educado-
res aventurar-se a uma tímida interpretação. Como quererem que isso não venha mais tarde a fazer 
 incrédulos?



Gênese moisaica

217

falso, uma de duas: ou Deus se enganou na narrativa que fez da sua obra, 
ou essa narrativa não é de origem divina. Não sendo admissível a primei-
ra hipótese, forçoso é concluir que Moisés apenas exprimiu suas próprias 
ideias. (Cap. I, item 3.)

11. Ele se houve com mais acerto, dizendo que Deus formou o 
homem do limo da Terra.127 A Ciência, com efeito, mostra (cap. X) que o 
corpo do homem se compõe de elementos tomados à matéria inorgânica, 
ou, por outra, ao limo da terra. 

A mulher formada de uma costela de Adão é uma alegoria, apa-
rentemente pueril, se admitida ao pé da letra, mas profunda, quanto ao 
sentido. Tem por m mostrar que a mulher é da mesma natureza que 
o homem, que é por conseguinte igual a este perante Deus e não uma 
criatura à parte, feita para ser escravizada e tratada qual hilota. Tendo-a 
como saída da própria carne do homem, a imagem da igualdade é bem 
mais expressiva, do que se ela fora tida como formada, separadamente, 
do mesmo limo. Equivale a dizer ao homem que ela é sua igual e não sua 
escrava, que ele a deve amar como parte de si mesmo.

12. Para espíritos incultos, sem nenhuma ideia das leis gerais, in-
capazes de apreender o conjunto e de conceber o innito, essa criação 
milagrosa e instantânea apresentava qualquer coisa de fantástico que fe-
ria a imaginação. O quadro do universo tirado do nada em alguns dias, 
por um só ato da vontade criadora, era, para tais espíritos, o sinal mais 
evidente do poder de Deus. Que conguração, com efeito, mais sublime 
e mais poética desse poder, do que a que estas palavras traçam: “Deus 
disse: ‘Faça-se a luz e a luz foi feita!’” Deus, a criar o universo pela ação 
lenta e gradual das leis da natureza, lhes houvera parecido menor e me-
nos poderoso. Fazia-se-lhes indispensável qualquer coisa de maravilhoso, 
que saísse dos moldes comuns, do contrário teriam dito que Deus não 
era mais hábil do que os homens. Uma teoria cientíca e racional da 
Criação os deixaria frios e indiferentes.

Não rejeitemos, pois, a Gênese bíblica; ao contrário, estudemo-
-la, como se estuda a história da infância dos povos. Trata-se de uma 
época rica de alegorias, e seu sentido oculto se deve pesquisar; que se de-
vem comentar e explicar com o auxílio das luzes da razão e da Ciência. 

127  Nota de Allan Kardec: O termo hebreu haadam, homem, do qual se compôs Adão e o termo  haadama, 
terra, têm a mesma raiz.



Capítulo XII

218

 Fazendo, porém, ressaltar as suas belezas poéticas e os seus ensinamentos 
velados pela forma imaginosa, cumpre se lhe apontem expressamente os 
erros, no próprio interesse da religião. Esta será muito mais respeitada, 
quando esses erros deixarem de ser impostos à fé, como verdade, e Deus 
parecerá maior e mais poderoso, quando não lhe envolverem o nome em 
fatos de pura invenção.

Perda do paraíso128

13. CAPÍTULO 2. — 8. Ora, o Senhor Deus plantara desde o começo um 

jardim de delícias, no qual pôs o homem que ele formara.  — 9. O Senhor Deus 

também zera sair da terra toda espécie de árvores belas ao olhar e de fruto 

agradável ao paladar e, no meio do paraíso,129 a árvore da vida, com a árvore da 

ciência do bem e do mal. (Ele fez sair, Jeová Eloim, da terra [min haadama] toda 

árvore bela de ver-se e boa para comer-se e a árvore da vida [vehetz hachayim] no 

meio do jardim e a árvore da ciência do bem e do mal.)

15. O Senhor tomou, pois, do homem e o colocou em o paraíso de delícias, 

a m de que o cultivasse e guardasse. — 16. Deu-lhe também esta ordem e 

lhe disse: “Come de todas as árvores do paraíso.” (Ele ordenou, Jeová Eloim, ao 

homem [hal haadam] dizendo: “De toda árvore do jardim podes comer.) — 17. 

Mas, não comas absolutamente o fruto da árvore da ciência do bem e do mal; 

porquanto, logo que o comeres, morrerás com toda a certeza.” (E da árvore do 

bem e do mal [oumehetz hadaat tob vara] não comerás, pois que no dia em que 

dela comeres morrerás.)

14. CAPÍTULO 3. — 1. Ora, a serpente era o mais astuto de todos os animais 

que o Senhor Deus formara na Terra. E ela disse à mulher: “Por que vos ordenou 

Deus que não comêsseis os frutos de todas as árvores do paraíso?” (E a serpente 

[nâhâsch] era mais astuta do que todos os animais terrestres que Jeová Eloim havia 

feito; ela disse à mulher [el haïscha]: “Terá dito Eloim: ‘Não comereis de nenhuma 

árvore do jardim?’”) — 2. A mulher respondeu: “Comemos dos frutos de to-

das as árvores que estão no paraíso.” (Disse ela, a mulher, à serpente: “Do fruto 

128 Nota de Allan Kardec: Em seguida a alguns versículos se acha a tradução literal do texto hebreu, expri-
mindo mais elmente o pensamento primitivo. O sentido alegórico ressalta assim mais  claramente.

129  Nota de Allan Kardec: “Paraíso”, do latim paradīsus, derivado do grego: paradeisos, jardim, vergel, lugar 
plantado de árvores. O termo hebreu empregado em Gênesis é hagan, que tem a mesma  signicação.



Gênese moisaica

219

 (miperi) das árvores do jardim podemos comer.) — 3. Mas, quanto ao fruto da 

árvore que está no meio do paraíso, Deus nos ordenou que não comêssemos dele 

e que não lhe tocássemos, para que não corramos o perigo de morrer.” — 4. A 

serpente replicou à mulher: “Certamente não morrereis. — 5. Mas é que Deus 

sabe que, assim houverdes comido desse fruto, vossos olhos se abrirão e sereis 

como deuses, conhecendo o bem e o mal.”

6. A mulher considerou então que o fruto daquela árvore era bom de comer; 

que era belo e agradável à vista. E, tomando dele, o comeu e o deu a seu marido, 

que também comeu. (Ela viu, a mulher, que ela era boa, a árvore como alimento, 

e que era desejável a árvore para compreender [léaskil], e tomou de seu fruto etc.)

8. E como ouvissem a voz do Senhor Deus, que passeava à tarde pelo jardim, 

quando sopra um vento brando, eles se retiraram para o meio das árvores do 

paraíso, a m de se ocultarem de diante da sua face.

9. Então o Senhor Deus chamou Adão e lhe disse: “Onde estás?” — 10. Adão 

lhe respondeu: “Ouvi a tua voz no paraíso e tive medo, porque estava nu, essa 

a razão por que me escondi.” — 11. O Senhor lhe retrucou: “E como soubeste 

que estavas nu, senão porque comeste o fruto da árvore da qual eu vos proibi que 

comêsseis?” — 12. Adão lhe respondeu: A mulher que me deste por companhei-

ra me apresentou o fruto dessa árvore e eu dele comi.” — 13. O Senhor Deus 

disse à mulher: “Por que zeste isso?” Ela respondeu: “A serpente me enganou e 

eu comi desse fruto.”

14. Então, o Senhor Deus disse à serpente: “Por teres feito isso, serás maldita 

entre todos os animais e todas as bestas da terra; rojar-te-ás sobre o ventre e 

comerás a terra por todos os dias de tua vida. — 15. Porei uma inimizade entre 

ti e a mulher, entre a sua raça e a tua. Ela te esmagará a cabeça e tu tentarás 

morder-lhe o calcanhar.”

16. Deus disse também à mulher: “Aigir-te-ei com muitos males durante a 

tua gravidez; parirás com dor; estarás sob a dominação de teu marido e ele te 

 dominará.”

17. Disse em seguida a Adão: “Por haveres escutado a voz de tua mulher e ha-

veres comido do fruto da árvore de que te proibi que comesses, a terra te será 

maldita por causa do que zeste e só com muito trabalho tirarás dela com que 

te alimentes, durante toda a tua vida. — 18. Ela te produzirá espinhos e sarças 

e te alimentarás com a erva da terra. — 19. E comerás o teu pão com o suor 



Capítulo XII

220

do teu rosto, até que voltes à terra donde foste tirado, porque és pó e em pó te 

tornarás.”

20. E Adão deu à sua mulher o nome de Eva, que signica “a vida”, porque ela 

era a mãe de todos os viventes.

21. O Senhor Deus também fez para Adão e sua mulher vestiduras de peles 

com que os cobriu. — 22. E disse: “Eis aí, Adão feito um de nós, sabendo o 

bem e o mal. Impeçamos, pois, agora, que ele deite a mão à árvore da vida, que 

também tome do seu fruto e que, comendo desse fruto, viva eternamente.” (Ele 

disse, Jeová Eloim: “Eis aí, o homem foi como um de nós para o conhecimento do 

bem e do mal; agora ele pode estender a mão e tomar da árvore da vida [veata pen 

 ischlachyado velakach mehetz hachayim]; comerá dela e viverá eternamente.”)

23. O Senhor Deus o fez sair do jardim de delícias, a m de que fosse trabalhar 

no cultivo da terra donde ele fora tirado. — 24. E, tendo-o expulsado, colocou 

querubins130 diante do jardim de delícias, os quais faziam luzir uma espada de 

fogo, para guardarem o caminho que levava à árvore da vida.

15. Sob uma imagem pueril e às vezes ridícula, se nos ativermos 
à forma, a alegoria oculta frequentemente as maiores verdades. Haverá 
fábula mais absurda, à primeira vista, do que a de Saturno, o deus que 
devorava pedras, tomando-as por seus lhos? Todavia, que de mais pro-
fundamente losóco e verdadeiro do que essa gura, se lhe procuramos 
o sentido moral! Saturno é a personicação do tempo; sendo todas as 
coisas obra do tempo, ele é o pai de tudo o que existe; mas, também, 
tudo se destrói com o tempo. Saturno a devorar pedras é o símbolo da 
destruição, pelo tempo, dos mais duros corpos, seus lhos, visto que se 
formaram com o tempo. E quem, segundo essa mesma alegoria, escapa 
a semelhante destruição? Somente Júpiter, símbolo da inteligência su-
perior, do princípio espiritual, que é indestrutível. É mesmo tão natural 
essa imagem, que, na linguagem moderna, sem alusão à fábula antiga, se 
diz, de uma coisa que anal se deteriorou, ter sido devorada pelo tempo, 
carcomida, devastada pelo tempo.

Toda a mitologia pagã, aliás, nada mais é, em realidade, do que um 
vasto quadro alegórico das diversas faces, boas e más, da  humanidade. 

130 Nota de Allan Kardec: Do hebreu cherub, keroub, boi, charab, lavrar; anjos do segundo coro da  primeira 
hierarquia, que eram representados com quatro asas, quatro faces e pés de boi.



Gênese moisaica

221

Para quem lhe busca o espírito, é um curso completo da mais alta -
losoa, como acontece com as modernas fábulas. O absurdo estava em 
tomarem a forma pelo fundo.

16. Outro tanto se dá com a Gênese, onde se tem que perceber 
grandes verdades morais debaixo das guras materiais que, tomadas ao 
pé da letra, seriam tão absurdas como se, em nossas fábulas, tomássemos 
em sentido literal as cenas e os diálogos atribuídos aos animais.

Adão personica a humanidade; sua falta individualiza a fraqueza 
do homem, em quem predominam os instintos materiais a que ele não 
sabe resistir.131

A árvore, como árvore de vida, é o emblema da vida espiritual; 
como árvore da Ciência, é o da consciência, que o homem adquire, do 
bem e do mal, pelo desenvolvimento da sua inteligência e do livre-arbí-
trio, em virtude do qual ele escolhe entre um e outro. Assinala o ponto 
em que a alma do homem, deixando de ser guiada unicamente pelos 
instintos, toma posse da sua liberdade e incorre na responsabilidade dos 
seus atos.

O fruto da árvore simboliza o objeto dos desejos materiais do ho-
mem; é a alegoria da cobiça e da concupiscência; concretiza, numa gura 
única, os motivos de arrastamento ao mal. O comer é sucumbir à tenta-
ção. A árvore se ergue no meio do jardim de delícias, para mostrar que a 
sedução está no seio mesmo dos prazeres e para lembrar que, se dá pre-
ponderância aos gozos materiais, o homem se prende à Terra e se afasta 
do seu destino espiritual.132

A morte de que ele é ameaçado, caso infrinja a proibição que se lhe 
faz, é um aviso das consequências inevitáveis, físicas e morais, decorrentes 
da violação das Leis divinas que Deus lhe gravou na consciência. É por 
demais evidente que aqui não se trata da morte corporal, pois que,  depois 

131 Nota de Allan Kardec: Está hoje perfeitamente reconhecido que a palavra hebreia haadam não é 
um nome próprio, mas signica o homem em geral, a humanidade, o que destrói toda a estrutura 
 levantada sobre a personalidade de Adão.

132 Nota de Allan Kardec: Em nenhum texto o fruto é especializado na maçã, palavra que só se en-
contra nas versões infantis. O termo do texto hebreu é peri, que tem as mesmas acepções que em 
francês, sem determinação de espécie e pode ser tomado em sentido material, moral, alegórico, 
em sentido próprio e gurado. Para os israelitas, não há interpretação obrigatória; quando uma pa-
lavra tem muitas acepções, cada um a entende como quer, contanto que a interpretação não seja 
contrária à gramática. O termo peri foi traduzido em latim por malum, que se aplica tanto à maçã, 
como a qualquer espécie de frutos. Deriva do grego melon, particípio do verbo melo, interessar, 
cuidar, atrair.



Capítulo XII

222

de cometida a falta, Adão ainda viveu longo tempo, mas sim da mor-
te espiritual, ou, por outras palavras, da perda dos bens que resultam 
do adiantamento moral, perda gurada pela sua expulsão do jardim de 
 delícias.

17. A serpente está longe hoje de ser tida como tipo da astúcia. 
Ela, pois, entra aqui mais pela sua forma do que pelo seu caráter, como 
alusão à perfídia dos maus conselhos, que se insinuam como a serpente e 
da qual, por essa razão, o homem, muitas vezes, não descona. Ademais, 
se a serpente, por haver enganado a mulher, é que foi condenada a andar 
de rojo sobre o ventre, dever-se-á deduzir que antes esse animal tinha 
pernas; mas, neste caso, não era serpente. Por que, então, se há de impor 
à fé ingênua e crédula das crianças, como verdades, tão evidentes alego-
rias, com o que, falseando-se-lhes o juízo, se faz que mais tarde venham 
a considerar a Bíblia um tecido de fábulas absurdas?

Deve-se, além disso, notar que o termo hebreu nâhâsch, traduzido 
por serpente, vem da raiz nâhâsch, que signica: fazer encantamentos, 
adivinhar as coisas ocultas, podendo, pois, signicar: encantador, adivi-
nho. Com esta acepção, ele é encontrado na própria GÊNESIS, 44:5 e 15, 
a propósito da taça que José mandou esconder no saco de Benjamim: “A 
taça que roubaste é a em que meu Senhor bebe e de que se serve para 
adivinhar (nâhâsch).133 — Ignoras que não há quem me iguale na ciência 
de adivinhar (nâhâsch)?” — No livro NÚMEROS, 23:23: “Não há encan-
tamentos (nâhâsch) em Jacó, nem adivinhos em Israel.” Daí o haver a 
palavra nâhâsch tomado também a signicação de serpente, réptil que os 
encantadores tinham a pretensão de encantar, ou de que se serviam em 
seus encantamentos.

A palavra nâhâsch só foi traduzida por serpente na versão dos  Setenta 
— os quais, segundo Hutcheson, corromperam o texto hebreu em mui-
tos lugares — versão essa escrita em grego antes do segundo século da Era 
Cristã. As suas inexatidões resultaram, sem dúvida, das modicações que 
a língua hebraica sofrera no intervalo transcorrido, porquanto o hebreu 
do tempo de Moisés era uma língua morta, que diferia do hebreu vulgar, 

133 Nota de Allan Kardec: Deste fato se poderá inferir que os egípcios conheciam a mediunidade pelo 
copo de água? (Revista espírita, junho de 1868)



Gênese moisaica

223

tanto quanto o grego antigo e o árabe literário diferem do grego e do 
árabe modernos.134

É, pois, provável que Moisés tenha apresentado como sedutor da 
mulher o desejo de conhecer as coisas ocultas, suscitado pelo Espírito de 
adivinhação, o que concorda com o sentido primitivo da palavra  nâhâsch, 
adivinhar, e, por outro lado, com estas palavras: “Deus sabe que, logo 
que houverdes comido desse fruto, vossos olhos se abrirão e sereis como 
deuses. — Ela, a mulher, viu que era cobiçável a árvore para compreender 
(léaskil) e tomou do seu fruto.” Não se deve esquecer que Moisés queria 
proscrever de entre os hebreus a arte da adivinhação praticada pelos egíp-
cios, como o prova o haver proibido que aqueles interrogassem os mortos 
e o Espírito Píton. (O céu e o inferno, cap. XI.)

18. A passagem que diz: “O Senhor passeava pelo jardim à tarde, 
quando se levanta vento brando”, é uma imagem ingênua e um tanto 
 pueril, que a crítica não deixou de assinalar; mas nada tem que  surpreenda, 
se nos reportamos à ideia que os hebreus dos tempos primitivos faziam de 
Deus. Para aquelas inteligências frustas, incapazes de conceber abstrações, 
Deus havia de ter uma forma concreta e eles tudo referiam à humanidade, 
como único ponto que conheciam. Moisés, por isso, lhes falava como a 
crianças, por meio de imagens sensíveis. No caso de que se trata, tem-se 
personicada a Potência Soberana, como os pagãos personicavam, em 
guras alegóricas, as virtudes, os vícios e as ideias abstratas. Mais tarde, 
os homens despojaram da forma a ideia, do mesmo modo que a criança, 
tornada adulta, procura o sentido moral dos contos com que a acalen-
taram. Deve-se, portanto, considerar essa passagem como uma alegoria, 
gurando a Divindade a vigiar em pessoa os objetos da sua criação. O 
grande rabino Wogue a traduziu assim: “Eles ouviram a voz do eterno 
Deus, percorrendo o jardim, do lado donde vem o dia.”

19. Se a falta de Adão consistiu literalmente em ter comido um 
fruto, essa falta não poderia, incontestavelmente, pela sua natureza quase 
pueril, justicar o rigor com que foi punida. Não se poderia tampouco 
admitir, racionalmente, que o fato seja qual geralmente o supõem; se o 
fosse, teríamos Deus, considerando-o irremissível crime, a condenar a sua 

134 Nota de Allan Kardec: O termo nâhâsch existia na língua egípcia, com a signicação de negro, prova-
velmente porque os negros tinham o dom dos encantamentos e da adivinhação. Talvez também por 
isso é que as esnges, de origem assíria, eram representadas por uma gura de negro.



Capítulo XII

224

própria obra, pois que Ele criara o homem para a propagação. Se Adão 
houvesse entendido assim a proibição de tocar no fruto da árvore e com 
ela se houvesse conformado escrupulosamente, onde estaria a humanidade 
e que teria sido feito dos desígnios do Criador?

Deus não criara Adão e Eva para carem sós na Terra; a prova disso 
está nas próprias palavras que lhes dirige logo depois de os ter formado, 
quando eles ainda estavam no paraíso terrestre: “Deus os abençoou e 
lhes disse: ‘Crescei e multiplicai-vos, enchei a Terra e submetei-a ao vosso 
domínio.’” (GÊNESIS,1:28.) Uma vez que a multiplicação era lei já no 
paraíso terrenal, a expulsão deles dali não pode ter tido como causa o 
fato suposto.

O que deu crédito a essa suposição foi o sentimento de vergo-
nha que Adão e Eva manifestaram ante o olhar de Deus e que os levou 
a se ocultarem. Mas essa própria vergonha é uma gura por compara-
ção: simboliza a confusão que todo culpado experimenta em presença de 
quem foi por ele ofendido.

20. Qual, então, em denitivo, a falta tão grande que mereceu 
acarretar a reprovação perpétua de todos os descendentes daquele que a 
cometeu? Caim, o fratricida, não foi tratado tão severamente. Nenhum 
teólogo a pode denir logicamente, porque todos, apegados à letra, gira-
ram dentro de um círculo vicioso.

Sabemos hoje que essa falta não é um ato isolado, pessoal, de um 
indivíduo, mas que compreende, sob um único fato alegórico, o conjun-
to das prevaricações de que a humanidade da Terra, ainda imperfeita, 
pode tornar-se culpada e que se resumem nisto: infração da Lei de Deus. 
Eis por que a falta do primeiro homem, simbolizando este a humanida-
de, tem por símbolo um ato de desobediência.

21. Dizendo a Adão que ele tiraria da terra a alimentação com o 
suor de seu rosto, Deus simboliza a obrigação do trabalho; mas por que 
fez do trabalho uma punição? Que seria da inteligência do homem, se 
ele não a desenvolvesse pelo trabalho? Que seria da Terra, se não fosse 
fecundada, transformada, saneada pelo trabalho inteligente do homem?

Lá está dito (GÊNESIS, 2:5 e 7): “O Senhor Deus ainda não havia 
feito chover sobre a Terra e não havia nela homens que a cultivassem. O 
Senhor formou então, do limo da Terra, o homem.” Essas palavras, apro-
ximadas destas outras: “Enchei a Terra”, provam que o homem, desde a 



Gênese moisaica

225

sua origem, estava destinado a ocupar toda a Terra e a cultivá-la, assim 
como, ademais, que o paraíso não era um lugar circunscrito a um canto 
do globo. Se a cultura da Terra houvesse de ser uma consequência da falta 
de Adão, seguir-se-ia que, se Adão não tivesse pecado, a Terra permane-
ceria inculta e os desígnios de Deus não se teriam cumprido.

Por que disse ele à mulher que, em consequência de haver come-
tido a falta, pariria com dor? Como pode a dor do parto ser um castigo, 
quando é um efeito do organismo e quando está provado que é uma 
necessidade siológica? Como pode ser punição uma coisa que se produz 
segundo as leis da natureza? É o que os teólogos absolutamente ainda 
não explicaram e que não poderão explicar, enquanto não abandonarem 
o ponto de vista em que se colocaram. Entretanto, podem justicar-se 
aquelas palavras que parecem tão contraditórias.

22. Notemos, antes de tudo, que, se no momento de serem criados 
os dois, as almas de Adão e Eva tivessem vindo do nada, como ainda se 
ensina, eles haviam de ser bisonhos em todas as coisas; haviam, pois, de 
ignorar o que é morrer. Estando sós na Terra, como estavam, enquanto 
viveram no paraíso, não tinham assistido à morte de ninguém. Como, 
então, teriam podido compreender em que consistia a ameaça de morte 
que Deus lhes fazia? Como teria Eva podido compreender que parir com 
dor seria uma punição, visto que, tendo acabado de nascer para a vida, 
ela jamais tivera lhos e era a única mulher existente no mundo?

Nenhum sentido, portanto, deviam ter, para Adão e Eva, as pala-
vras de Deus. Mal surgidos do nada, eles não podiam saber como nem 
por que haviam surgido dali; não podiam compreender nem o Criador 
nem o motivo da proibição que lhes era feita. Sem nenhuma experiência 
das condições da vida, pecaram como crianças que agem sem discerni-
mento, o que ainda mais incompreensível torna a terrível responsabilida-
de que Deus fez pesar sobre eles e sobre a humanidade inteira.

23. Entretanto, o que constitui para a Teologia um beco sem saí-
da, o Espiritismo o explica sem diculdade e de maneira racional, pela 
anterioridade da alma e pela pluralidade das existências, lei sem a qual 
tudo é mistério e anomalia na vida do homem. Com efeito, admitamos 
que Adão e Eva já tivessem vivido e tudo logo se justica: Deus não lhes 
fala como a crianças, mas como a seres em estado de o compreenderem 
e que o compreendem, prova evidente de que ambos trazem aquisições 



Capítulo XII

226

anteriormente realizadas. Admitamos, ademais, que hajam vivido em um 
mundo mais adiantado e menos material do que o nosso, onde o tra-
balho do Espírito substituía o do corpo; que, por se haverem rebelado 
contra a Lei de Deus, gurada na desobediência, tenham sido afastados 
de lá e exilados, por punição, para a Terra, onde o homem, pela natureza 
do globo, é constrangido a um trabalho corporal e reconheceremos que 
a Deus assistia razão para lhes dizer: “No mundo onde, daqui em diante, 
ides viver, cultivareis a terra e dela tirareis o alimento, com o suor da vos-
sa fronte”; e, à mulher: “Parirás com dor”, porque tal é a condição desse 
mundo. (Cap. XI, item 31 e seguintes.)

O paraíso terrestre, cujos vestígios têm sido inutilmente procura-
dos na Terra, era, por conseguinte, a gura do mundo ditoso, onde vivera 
Adão, ou, antes, a raça dos Espíritos que ele personica. A expulsão do 
paraíso marca o momento em que esses Espíritos vieram encarnar entre 
os habitantes do mundo terráqueo e a mudança de situação foi a conse-
quência da expulsão. O anjo que, empunhando uma espada amejante, 
veda a entrada do paraíso simboliza a impossibilidade em que se acham 
os Espíritos dos mundos inferiores, de penetrar nos mundos superiores, 
antes que o mereçam pela sua depuração. (Veja-se, adiante, o cap. XIV, 
itens 8 e seguintes.)

24. CAPÍTULO 4. 13. Caim, depois do assassínio de Abel, responde ao Senhor: 

“A minha iniquidade é extremamente grande, para que me possa ser perdoada. 

— 14. Vós me expulsais hoje de cima da Terra e eu me irei ocultar da vossa 

face. Irei fugitivo e vagabundo pela Terra e qualquer um então que me encontre 

matar-me-á.” — 15. O Senhor lhe respondeu: “Não, isto não se dará, porquan-

to severamente punido será quem matar Caim.” E o Senhor pôs um sinal sobre 

Caim, a m de que não o matassem os que viessem a encontrá-lo. 

16. Tendo-se retirado de diante do Senhor, Caim cou vagabundo pela Terra 

e habitou a região oriental do Éden. — 17. Havendo conhecido sua mulher, 

ela concebeu e pariu Enoque. Ele construiu (vaïehi bôné; literalmente: estava 

construindo) uma cidade a que chamou Enoque (Enoquia) do nome de seu lho. 

(GÊNESIS, 4:13 a 16.)

25. Se nos apegarmos à letra da Gênese, eis as consequências a que 
chegaremos: Adão e Eva estavam sós no mundo, depois de expulsos do 
paraíso terrestre; só posteriormente tiveram os dois lhos Caim e Abel. 



Gênese moisaica

227

Ora, tendo-se Caim retirado para outra região depois de haver assassi-
nado o irmão, não tornou a ver seus pais, que de novo caram isolados. 
Só muito mais tarde, na idade de cento e trinta anos, foi que Adão teve 
um terceiro lho, que se chamou Set, depois desse nascimento, ele ainda 
viveu, segundo a genealogia bíblica, oitocentos anos, e teve mais lhos 
e lhas.

Quando, pois, Caim foi estabelecer-se a leste do Éden, somente 
havia na Terra três pessoas: seu pai e sua mãe, e ele, sozinho, de seu lado. 
Entretanto, Caim teve mulher e um lho. Que mulher podia ser essa e 
onde pudera ele desposá-la? O texto hebreu diz: Ele estava construindo 
uma cidade e não: ele construiu, o que indica ação presente e não ulterior. 
Mas uma cidade pressupõe a existência de habitantes, visto não ser de 
presumir que Caim a zesse para si, sua mulher e seu lho, nem que a 
pudesse edicar sozinho.

Dessa própria narrativa, portanto, se tem de inferir que a região era 
povoada. Ora, não podia sê-lo pelos descendentes de Adão, que então se 
reduziam a um só: Caim.

Aliás, a presença de outros habitantes ressalta igualmente destas 
palavras de Caim: “Serei fugitivo e vagabundo e quem quer que me en-
contre matar-me-á”, e da resposta que Deus lhe deu. Quem poderia ele 
temer que o matasse e que utilidade teria o sinal que Deus lhe pôs para 
preservá-lo de ser morto, uma vez que ele a ninguém iria encontrar? Ora, 
se havia na Terra outros homens afora a família de Adão, é que esses ho-
mens aí estavam antes dele, donde se deduz esta consequência, tirada do 
texto mesmo do Gênesis: Adão não é nem o primeiro, nem o único pai 
do gênero humano. (Cap. XI, item 34.)135

26. Eram necessários os conhecimentos que o Espiritismo minis-
trou acerca das relações do princípio espiritual com o princípio material, 
acerca da natureza da alma, da sua criação em estado de simplicidade e de 
ignorância, da sua união com o corpo, da sua indenida marcha progres-
siva através de sucessivas existências e através dos mundos, que são ou-
tros tantos degraus da senda do aperfeiçoamento, acerca da sua gradual 
libertação da inuência da matéria, mediante o uso do livre-arbítrio, da 

135 Nota de Allan Kardec: Não é nova esta ideia. La Peyrère, sábio teólogo do século XVII, em seu livro 
Preadamitas, escrito em latim e publicado em 1655, extraiu do texto original da Bíblia, adulterado 
pelas traduções, a prova evidente de que a Terra era habitada antes da vinda de Adão e essa opinião 
é hoje a de muitos eclesiásticos esclarecidos.



Capítulo XII

228

causa dos seus pendores bons ou maus e de suas aptidões, do fenômeno 
do nascimento e da morte, da situação do Espírito na erraticidade e, -
nalmente, do futuro como prêmio de seus esforços por se melhorar e da 
sua perseverança no bem, para que se zesse luz sobre todas as partes da 
Gênese espiritual.

Graças a essa luz, o homem sabe doravante donde vem, para onde 
vai, por que está na Terra e por que sofre. Sabe que tem nas mãos o seu 
 futuro e que a duração do seu cativeiro neste mundo unicamente dele 
depende. Despida da alegoria acanhada e mesquinha, a Gênese se lhe 
apresenta grande e digna da majestade, da bondade e da justiça do Cria-
dor. Considerada desse ponto de vista, ela confundirá a incredulidade e 
 triunfará. 



Os milagres
segundo o Espiritismo

Capítulo XIII  Caracteres dos milagres 
Capítulo XIV Os uidos 
Capítulo XV Os milagres do Evangelho





CAPÍTULO XIII

M

Caracteres dos milagres

• Os milagres no sentido teológico • O Espiritismo não faz 
milagres • Faz Deus milagres? • O sobrenatural e as religiões

Os milagres no sentido teológico
1. Na acepção etimológica, a palavra milagre (de miracŭlum, ad-

mirar) signica: prodígio, maravilha; coisa extraordinária. A Academia 
deniu-a deste modo: Um ato do poder divino contrário às leis da nature-
za, conhecidas.

Na acepção usual, essa palavra perdeu, como tantas outras, a signi-
cação primitiva. De geral, que era, se tornou de aplicação restrita a uma 
ordem particular de fatos. No entender das massas, um milagre implica 
a ideia de um fato extranatural; no sentido teológico, é uma derrogação 
das leis da natureza, por meio da qual Deus manifesta o seu poder. Tal, 
com efeito, a acepção vulgar, que se tornou o sentido próprio, de modo 
que só por comparação e por metáfora a palavra se aplica às circunstân-
cias ordinárias da vida.

Um dos caracteres do milagre propriamente dito é o ser inexplicá-
vel, por isso mesmo que se realiza com exclusão das leis naturais. É tanto 
essa a ideia que se lhe associa, que, se um fato milagroso vem a encon-
trar explicação, se diz que já não constitui milagre, por muito espantoso 
que seja. O que, para a Igreja, dá valor aos milagres é, precisamente, a 
origem sobrenatural deles e a impossibilidade de serem explicados. Ela 
se rmou tão bem sobre esse ponto, que o assimilarem-se os milagres 



Capítulo XIII

232

aos  fenômenos da natureza constitui para ela uma heresia, um atentado 
contra a fé, tanto assim que excomungou e até queimou muita gente por 
não ter querido crer em certos milagres.

Outro caráter do milagre é o ser insólito, isolado, excepcional. 
Logo que um fenômeno se reproduz, quer espontânea, quer voluntaria-
mente, é que está submetido a uma lei e, desde então, seja ou não seja 
conhecida a lei, já não pode haver milagres.

2. Aos olhos dos ignorantes, a Ciência faz milagres todos os dias. 
Se um homem, que se ache realmente morto, for chamado à vida por in-
tervenção divina, haverá verdadeiro milagre, por ser esse um fato contrá-
rio às leis da natureza. Mas se em tal homem houver apenas aparências de 
morte, se lhe restar uma vitalidade latente e a Ciência, ou uma ação mag-
nética, conseguir reanimá-lo, para as pessoas esclarecidas ter-se-á dado 
um fenômeno natural, mas, para o vulgo ignorante, o fato passará por 
miraculoso. Lance um físico, do meio de certas campinas, um papagaio 
elétrico e faça que o raio caia sobre uma árvore e certamente esse novo 
Prometeu136 será tido por armado de diabólico poder. Houvesse, porém, 
Josué137 detido o movimento do Sol, ou, antes, da Terra e teríamos aí o 
verdadeiro milagre, porquanto nenhum magnetizador existe dotado de 
bastante poder para operar semelhante prodígio.

Foram fecundos em milagres os séculos de ignorância, porque se 
considerava sobrenatural tudo aquilo cuja causa não se conhecia. À pro-
porção que a Ciência revelou novas leis, o círculo do maravilhoso se 
foi restringindo; mas como a Ciência ainda não explorara todo o vasto 
campo da natureza, larga parte dele cou reservada para o maravilhoso.

3. Expulso do domínio da materialidade, pela Ciência, o maravi-
lhoso se encastelou no da espiritualidade, onde encontrou o seu último 
refúgio. Demonstrando que o elemento espiritual é uma das forças vivas 
da natureza, força que incessantemente atua em concorrência com a for-
ça material, o Espiritismo faz que voltem ao rol dos efeitos naturais os 

136 N.E.: Na mitologia grega é um dos Titãs, roubou o fogo sagrado dos deuses e transmitiu-o aos ho-
mens. Zeus, para puni-lo, acorrentou-o ao Cáucaso, onde uma águia comia-lhe o fígado, que se rege-
nerava incessantemente. Foi libertado por Hércules.

137 N.E.: Também chamado de Oseias. Depois da morte de Moisés, Josué liderou o povo de Israel na con-
quista de Canaã e foi responsável por conduzir os israelitas à Terra Prometida. Sua liderança é narrada 
no Livro de Josué, em que se destaca a tomada da cidade de Jericó entre outros fatos que contaram 
com prodigiosa intervenção divina, como no dia em que o sol e a lua chegaram a parar durante a 
batalha de Josué em defesa dos gibeonitas, contra o ataque de reis cananeus.



Caracteres dos milagres

233

que dele haviam saído, porque, como os outros, também tais efeitos se 
acham sujeitos a leis. Se for expulso da espiritualidade, o maravilhoso já 
não terá razão de ser e só então se poderá dizer que passou o tempo dos 
milagres. (Cap. I, item 18.)

O Espiritismo não faz milagres
4. O Espiritismo, pois, vem, a seu turno, fazer o que cada ciência 

fez no seu advento: revelar novas leis e explicar, conseguintemente, os 
fenômenos compreendidos na alçada dessas leis.

Esses fenômenos, é certo, se prendem à existência dos Espíritos e à 
intervenção deles no mundo material e isso é, dizem, o em que consiste o 
sobrenatural. Mas, então, fora mister se provasse que os Espíritos e suas 
manifestações são contrárias às leis da natureza; que aí não há, nem pode 
haver, a ação de uma dessas leis.

O Espírito mais não é do que a alma sobrevivente ao corpo; é o 
ser principal, pois que não morre, ao passo que o corpo é simples aces-
sório sujeito à destruição. Sua existência, portanto, é tão natural depois, 
como durante a encarnação; está submetido às leis que regem o princípio 
espiritual, como o corpo o está às que regem o princípio material; mas 
como estes dois princípios têm necessária anidade, como reagem inces-
santemente um sobre o outro, como da ação simultânea deles resultam 
o movimento e a harmonia do conjunto, segue-se que a espiritualidade 
e a materialidade são duas partes de um mesmo todo, tão natural uma 
quanto a outra, não sendo, pois, a primeira uma exceção, uma anomalia 
na ordem das coisas.

5. Durante a sua encarnação, o Espírito atua sobre a matéria por 
intermédio do seu corpo uídico ou perispírito, dando-se o mesmo 
quando ele não está encarnado. Como Espírito e na medida de suas ca-
pacidades, faz o que fazia como homem; apenas, por já não ter o corpo 
carnal para instrumento, serve-se, quando necessário, dos órgãos mate-
riais de um encarnado, que vem a ser o a que se chama médium. Procede 
então como um que, não podendo escrever por si mesmo, se vale de um 
secretário, ou que, não sabendo uma língua, recorre a um intérprete. O 
secretário e o intérprete são os médiuns de um encarnado, do mesmo 
modo que o médium é o secretário ou o intérprete de um Espírito.



Capítulo XIII

234

6. Já não sendo o mesmo que no estado de encarnação o meio 
em que atuam os Espíritos e os modos por que atuam, diferentes são os 
efeitos, que parecem sobrenaturais unicamente porque se produzem com 
o auxílio de agentes que não são os de que nos servimos. Desde, porém, 
que esses agentes estão na natureza e as manifestações se dão em virtude 
de certas leis, nada há de sobrenatural, ou de maravilhoso. Antes de se 
conhecerem as propriedades da eletricidade, os fenômenos elétricos pas-
savam por prodígios para certa gente; desde que se tornou conhecida a 
causa, desapareceu o maravilhoso. O mesmo ocorre com os fenômenos 
espíritas, que não são mais aberrantes das leis naturais do que os fenôme-
nos elétricos, acústicos, luminosos e outros, que serviram de fundamento 
a uma imensidade de crenças supersticiosas.

7. Entretanto, dir-se-á, admitis que um Espírito pode levantar uma 
mesa e mantê-la no espaço sem ponto de apoio; não está aí uma derroga-
ção da lei da gravidade? — Sim, da lei conhecida. Conhecem-se, porém, 
todas as leis? Antes que se houvesse experimentado a força ascensional 
de alguns gases, quem diria que uma pesada máquina, transportando 
muitos homens, poderia triunfar da força de atração? Ao vulgo, isso não 
pareceria maravilhoso, diabólico? Aquele que se houvera proposto, há 
um século, a transmitir uma mensagem a 500 léguas e receber a resposta 
dentro de alguns minutos, teria passado por louco; se o zesse, teriam 
acreditado estar o diabo às suas ordens, porquanto, então, só o diabo 
era capaz de andar tão depressa. Hoje, no entanto, não só se reconhece 
possível o fato, como ele parece naturalíssimo. Por que, pois, um uido 
desconhecido careceria da propriedade de contrabalançar, em dadas cir-
cunstâncias, o efeito da gravidade, como o hidrogênio contrabalança o 
peso do balão? É, efetivamente, o que sucede, no caso de que se trata.  
(O livro dos médiuns, 2a Parte, cap. IV.)

8. Uma vez que estão no quadro dos da natureza, os fenômenos es-
píritas se hão produzido em todos os tempos; mas, precisamente, porque 
não podiam ser estudados pelos meios materiais de que dispõe a ciência 
vulgar, permaneceram muito mais tempo do que outros no domínio do 
sobrenatural, donde o Espiritismo agora os tira.

Baseado em aparências inexplicadas, o sobrenatural deixa livre 
curso à imaginação que, a vagar pelo desconhecido, gera as crenças 
supersticiosas. Uma explicação racional, fundada nas leis da natureza, 



Caracteres dos milagres

235

 reconduzindo o homem ao terreno da realidade, xa um ponto de para-
da aos  transviamentos da imaginação e destrói as superstições. Longe de 
ampliar o domínio do sobrenatural, o Espiritismo o restringe até os seus 
limites extremos e lhe arrebata o último refúgio. Se é certo que ele faz 
crer na possibilidade de alguns fatos, não menos certo é que, por outro 
lado, impede a crença em diversos outros, porque demonstra, no campo 
da espiritualidade, a exemplo da Ciência no da materialidade, o que é 
possível e o que não o é. Todavia, como não alimenta a pretensão de 
haver dito a última palavra seja sobre o que for, nem mesmo sobre o que 
é da sua competência, ele não se apresenta como absoluto regulador do 
possível e deixa de parte os conhecimentos reservados ao futuro.

9. Os fenômenos espíritas consistem nos diferentes modos de 
manifestação da alma ou Espírito, quer durante a encarnação, quer no 
estado de erraticidade. É pelas manifestações que produz que a alma re-
vela sua existência, sua sobrevivência e sua individualidade; julga-se dela 
pelos seus efeitos; sendo natural a causa, o efeito também o é. São esses 
efeitos que constituem objeto especial das pesquisas e do estudo do Es-
piritismo, a m de chegar-se a um conhecimento tão completo quanto 
possível, assim da natureza e dos atributos da alma, como das leis que 
regem o princípio espiritual.

10. Para os que negam a existência do princípio espiritual inde-
pendente, que negam, por conseguinte, a da alma individual e sobrevi-
vente, a natureza toda está na matéria tangível; todos os fenômenos que 
concernem à espiritualidade são, para esses negadores, sobrenaturais e, 
portanto, quiméricos. Não admitindo a causa não podem eles admitir os 
efeitos e, quando estes são patentes, os atribuem à imaginação, à ilusão, 
à alucinação e se negam a aprofundá-los. Daí, a opinião preconcebida 
em que se acastelam e que os torna inaptos a apreciar judiciosamente o 
Espiritismo, porque parte do princípio de negação de tudo o que não 
seja material.

11. Do fato, porém, de o Espiritismo admitir os efeitos, que são 
corolário da existência da alma, não se segue que admita todos os efeitos 
qualicados de maravilhosos e que se proponha a justicá-los e dar-lhes 
crédito; que se faça campeão de todos os devaneios, de todas as utopias, 
de todas as excentricidades sistemáticas, de todas as lendas miraculosas. 
Fora preciso conhecê-lo muito pouco, para pensar assim. Seus adversários 



Capítulo XIII

236

julgam opor-lhe um argumento irreplicável, quando, depois de haverem 
feito eruditas pesquisas sobre os convulsionários de Saint-Médard,138 so-
bre os camisardos das Cevenas,139 ou sobre as religiosas de Loudun,140 
chegaram a descobrir fatos patentes de embuste, que ninguém contesta. 
Mas essas histórias serão, porventura, o Evangelho do Espiritismo? Já te-
rão seus adeptos negado que o charlatanismo haja explorado em proveito 
próprio alguns fatos; que a imaginação os tenha criado; que o fanatismo 
os haja exagerado muitíssimo? Ele é tão solidário com as extravagâncias 
que se cometam em seu nome, como a Ciência o é com os abusos da 
ignorância e a verdadeira religião com os abusos do fanatismo. Muitos 
críticos julgam do Espiritismo pelos contos de fadas e pelas lendas po-
pulares, cções daqueles contos. O mesmo seria julgar da História pelos 
romances históricos ou pelas tragédias.

12. Os fenômenos espíritas são as mais das vezes espontâneos e se 
produzem sem nenhuma ideia preconcebida da parte das pessoas com 
quem eles se dão e que, em regra, são as que neles menos pensam. Alguns 
há que, em certas circunstâncias, podem ser provocados pelos agentes de-
nominados médiuns. No primeiro caso, o médium é inconsciente do que 
se produz por seu intermédio; no segundo, age com conhecimento de 
causa, donde a classicação de médiuns conscientes e médiuns inconscientes. 
Estes últimos são os mais numerosos e se encontram com frequência en-
tre os mais obstinados incrédulos que, assim, praticam o Espiritismo sem 
o saberem, nem quererem. Por isso mesmo, os fenômenos espontâneos 
revestem capital importância, visto não se poder suspeitar da boa-fé dos 
que os obtêm. Dá-se aqui o que se dá com o sonambulismo que, em cer-
tos indivíduos, é natural e involuntário, enquanto noutros é provocado 
pela ação magnética.141

138 N.E.: Em 1729, no Cemitério de Saint-Médard, junto ao túmulo do diácono Francisco de Paris, morto 
em 1727 e considerado homem muito caridoso, começaram a ocorrer milagres, pessoas passaram a 
visitar o túmulo e lá sofriam convulsões e se autoinigiam torturas.

139 N.E.: Protestantes franceses que foram expatriados por pegarem em armas após a revogação do Édito 
de Nantes (1685); eram assim chamados por vestir camisa sobre suas roupas. 

140 N.E.: A Possessão das Freiras de Loudun foi um suposto conjunto de possessões demoníacas que 
ocorreram em Loudun, França, em 1634; as freiras sofreram convulsões e proferiram linguagem 
 abusiva. 

141 Nota de Allan Kardec: O livro dos médiuns, 2a Parte, cap. V; Revista espírita: dezembro de 1865; agosto 
de 1865.



Caracteres dos milagres

237

Resultem, porém, ou não esses fenômenos de um ato da vontade, 
a causa primária é exatamente a mesma e não se afasta uma linha das 
leis naturais. Os médiuns, portanto, nada absolutamente produzem de 
sobrenatural; por conseguinte, nenhum milagre fazem. As próprias curas 
instantâneas não são mais milagrosas, do que os outros efeitos, dado que 
resultam da ação de um agente uídico, que desempenha o papel de 
agente terapêutico, suas propriedades não deixam de ser naturais por 
terem sido ignoradas até agora. É, pois, totalmente impróprio o epíte-
to de taumaturgos que a crítica ignorante dos princípios do Espiritismo 
há dado a certos médiuns. A qualicação de milagres emprestada, por 
comparação, a esta espécie de fenômenos, somente pode induzir em erro 
sobre o verdadeiro caráter deles.

13. A intervenção de inteligências ocultas nos fenômenos espíritas 
não os torna mais milagrosos do que todos os outros fenômenos devidos 
a agentes invisíveis, porque esses seres ocultos que povoam os espaços são 
uma das forças da natureza, força cuja ação é incessante sobre o mundo 
material, tanto quanto sobre o mundo moral.

Esclarecendo-nos acerca dessa força, o Espiritismo faculta a eluci-
dação de uma imensidade de coisas inexplicadas e inexplicáveis por qual-
quer outro meio e que, por isso, passaram por prodígios nos tempos idos. 
Do mesmo modo que o magnetismo, ele revela uma lei, senão desconhe-
cida, pelo menos mal compreendida; ou, melhor dizendo, conheciam-se 
os efeitos, porque eles em todos os tempos se produziram, porém não 
se conhecia a lei e foi o desconhecimento desta que gerou a superstição. 
Conhecida essa lei, desaparece o maravilhoso e os fenômenos entram na 
ordem das coisas naturais. Eis por que tanto operam um milagre os es-
píritas quando fazem que uma mesa se mova sozinha, ou que os mortos 
escrevam, como um milagre opera o médico, quando faz que um mori-
bundo reviva, ou o físico, quando faz que o raio caia. Aquele que preten-
desse, com o auxílio desta ciência, fazer milagres seria ou um ignorante 
do assunto, ou um enganador de tolos.

14. Pois que o Espiritismo repudia toda pretensão às coisas mira-
culosas, haverá, fora dele, milagres, na acepção usual desta palavra?

Digamos, primeiramente, que, dos fatos reputados milagrosos, 
ocorridos antes do advento do Espiritismo e que ainda no presente ocor-
rem, a maior parte, senão todos, encontram explicação nas novas leis 



Capítulo XIII

238

que ele veio revelar. Esses fatos, portanto, se compreendem, embora sob 
outro nome, na ordem dos fenômenos espíritas e, como tais, nada têm de 
sobrenatural. Fique, porém, bem entendido que nos referimos aos fatos 
autênticos e não aos que, com a denominação de milagres, são produ-
to de uma indigna trampolinice, com o to de explorar a credulidade. 
Tampouco nos referimos a certos fatos lendários que podem ter tido, ori-
ginariamente, um fundo de verdade, mas que a superstição ampliou até 
o absurdo. Sobre esses fatos é que o Espiritismo projeta luz, fornecendo 
meios de apartar do erro a verdade.

Faz Deus milagres?
15. Quanto aos milagres propriamente ditos, Deus, visto que 

nada lhe é impossível, pode fazê-los. Mas fá-los? Ou, por outras pala-
vras; derroga as leis que dele próprio emanaram? Não cabe ao homem 
prejulgar os atos da Divindade, nem os subordinar à fraqueza do seu 
entendimento. Contudo, em face das coisas divinas, temos, para crité-
rio do nosso juízo, os atributos mesmos de Deus. Ao poder soberano 
reúne ele a soberana sabedoria, donde se deve concluir que não faz coisa 
alguma inútil.

Por que, então, faria milagres? Para atestar o seu poder, dizem. Mas 
o poder de Deus não se manifesta de maneira muito mais imponente 
pelo grandioso conjunto das obras da criação, pela sábia previdência que 
essa criação revela, assim nas partes mais gigantescas, como nas mínimas, 
e pela harmonia das leis que regem o mecanismo do universo, do que 
por algumas pequeninas e pueris derrogações que todos os prestímanos 
sabem imitar? Que se diria de um sábio mecânico que, para provar a sua 
habilidade, desmantelasse um relógio construído pelas suas mãos, obra-
-prima de ciência, a m de mostrar que pode desmanchar o que zera? 
Seu saber, ao contrário, não ressalta muito mais da regularidade e da 
precisão do movimento da sua obra?

Não é, pois, da alçada do Espiritismo a questão dos milagres; mas, 
ponderando que Deus não faz coisas inúteis, emite a seguinte opinião: 
Não sendo necessários os milagres para a gloricação de Deus, nada no uni-
verso se produz fora do âmbito das leis gerais. Deus não faz milagres, porque, 
sendo, como são, perfeitas as suas leis, não lhe é necessário derrogá-las. Se há 



Caracteres dos milagres

239

fatos que não compreendemos, é que ainda nos faltam os conhecimentos 
necessários.

16. Admitido que Deus houvesse alguma vez, por motivos que nos 
escapam, derrogado acidentalmente leis por ele estabelecidas, tais leis já 
não seriam imutáveis. Mesmo, porém, que semelhante derrogação seja 
possível, ter-se-á, pelo menos, de reconhecer que só Ele, Deus, dispõe 
desse poder; sem se negar ao Espírito do mal a onipotência, não se pode 
admitir lhe seja dado desfazer a obra divina, operando, de seu lado, pro-
dígios capazes de seduzir até os eleitos, pois que isso implicaria a ideia de 
um poder igual ao de Deus. É, no entanto, o que ensinam. Se Satanás 
tem o poder de sustar o curso das leis naturais, que são obra de Deus, 
sem a permissão deste, mais poderoso é ele do que a Divindade. Logo, 
Deus não possui a onipotência e se, como pretendem, delega poderes a 
Satanás, para mais facilmente induzir os homens ao mal, falta-lhe a sobe-
rana bondade. Em ambos os casos, há negação de um dos atributos sem 
os quais Deus não seria Deus.

Daí vem a Igreja distinguir os bons milagres, que procedem de 
Deus, dos maus milagres, que procedem de Satanás. Mas como diferen-
çá-los? Seja satânico ou divino um milagre, haverá sempre uma derroga-
ção de leis emanadas unicamente de Deus. Se um indivíduo é curado por 
suposto milagre, quer seja Deus quem o opere, quer Satanás, não deixará 
por isso de ter havido a cura. Forçoso se torna fazer pobríssima ideia da 
inteligência humana para se pretender que semelhantes doutrinas pos-
sam ser aceitas nos dias de hoje.

Reconhecida a possibilidade de alguns fatos considerados miracu-
losos, há de se concluir que, seja qual for a origem que se lhes atribua, 
eles são efeitos naturais de que se podem utilizar Espíritos desencarnados 
ou encarnados, como de tudo, como da própria inteligência e dos co-
nhecimentos cientícos de que disponham, para o bem ou para o mal, 
conforme neles preponderem a bondade ou a perversidade. Valendo-se 
do saber que haja adquirido, pode um ser perverso fazer coisas que pas-
sem por prodígios aos olhos dos ignorantes; mas quando tais efeitos dão 
em resultado um bem qualquer, fora ilógico atribuir-se-lhes uma origem 
diabólica.

17. Mas a religião, dizem, se apoia em fatos que nem explica-
dos, nem explicáveis são. Inexplicados, talvez; inexplicáveis, é questão 



Capítulo XIII

240

muito outra. Que sabe o homem das descobertas e dos conhecimentos 
que o futuro lhe reserva? Sem falar do milagre da criação, o maior de 
todos sem contestação possível, já pertencente ao domínio da lei uni-
versal, não vemos reproduzirem-se hoje, sob o império do magnetismo, 
do sonambulismo, do Espiritismo, os êxtases, as visões, as aparições, as 
percepções a distância, as curas instantâneas, as suspensões, as comuni-
cações orais e outras com os seres do mundo invisível, fenômenos esses 
conhecidos desde tempos imemoráveis, tidos outrora por maravilhosos 
e que presentemente se demonstra pertencerem à ordem das coisas na-
turais, de acordo com a lei constitutiva dos seres? Os livros sagrados 
estão cheios de fatos desse gênero, qualicados de sobrenaturais; como, 
porém, outros análogos e ainda mais maravilhosos se encontram em 
todas as religiões pagãs da Antiguidade, se a veracidade de uma religião 
dependesse do número e da natureza de tais fatos, não se saberia dizer 
qual a que devesse prevalecer.

O sobrenatural e as religiões
18. Pretender-se que o sobrenatural é o fundamento de toda reli-

gião, que ele é o fecho de abóbada do edifício cristão, é sustentar peri-
gosa tese. Assentar exclusivamente as verdades do Cristianismo sobre a 
base do maravilhoso é dar-lhe fraco alicerce, cujas pedras facilmente se 
soltam. Essa tese, de que se constituíram defensores eminentes teólogos, 
leva direito à conclusão de que, em breve tempo, já não haverá religião 
possível, nem mesmo a cristã, desde que se chegue a demonstrar que é 
natural o que se considerava sobrenatural, visto que, por mais que se 
acumulem argumentos, não se logrará sustentar a crença de que um fato 
é miraculoso, depois de se haver provado que não o é. Ora, a prova existe 
de que um fato não constitui exceção às leis naturais, logo que pode ser 
explicado por essas mesmas leis e que, podendo reproduzir-se por inter-
médio de um indivíduo qualquer, deixa de ser privilégio dos santos. O 
de que necessitam as religiões não é do sobrenatural, mas do princípio 
espiritual, que erradamente costumam confundir com o maravilhoso e 
sem o qual não há religião possível.

O Espiritismo considera de um ponto mais elevado a religião cris-
tã; dá-lhe base mais sólida do que a dos milagres: as imutáveis Leis de 



Caracteres dos milagres

241

Deus, a que obedecem assim o princípio espiritual, como o princípio 
material. Essa base desaa o tempo e a Ciência, pois que o tempo e a 
Ciência virão sancioná-la.

Deus não se torna menos digno da nossa admiração, do nosso 
reconhecimento, do nosso respeito, por não haver derrogado suas leis, 
 grandiosas, sobretudo, pela imutabilidade que as caracteriza. Não se faz 
mister o sobrenatural, para que se preste a Deus o culto que lhe é devi-
do. A natureza não é de si mesma tão imponente, que dispense se lhe 
acrescente seja o que for para provar a suprema potestade? Tanto menos 
incrédulos topará a religião, quanto mais a razão a sancionar em todos 
os pontos. O Cristianismo nada tem que perder com semelhante sanção; 
ao contrário, só tem que ganhar. Se alguma coisa o há prejudicado na 
opinião de muitas pessoas, foi precisamente o abuso do sobrenatural e 
do maravilhoso.

19. Se tomarmos a palavra milagre em sua acepção etimológica, 
no sentido de coisa admirável, teremos milagres incessantemente sob as 
vistas. Aspiramo-los no ar e calcamo-los aos pés, porque tudo então é 
milagre na natureza.

Querem dar ao povo, aos ignorantes, aos pobres de espírito uma 
ideia do poder de Deus? Mostrem-no na sabedoria innita que preside 
a tudo, no admirável organismo de tudo o que vive, na fruticação das 
plantas, na apropriação de todas as partes de cada ser às suas necessida-
des, de acordo com o meio onde ele é posto a viver. Mostrem-lhes a ação 
de Deus na vergôntea de um arbusto, na or que desabrocha, no Sol que 
tudo vivica. Mostrem-lhes a sua bondade na solicitude que dispensa a 
todas as criaturas, por mais ínmas que sejam, a sua previdência, na ra-
zão de ser de todas as coisas, entre as quais nenhuma inútil se conta, no 
bem que sempre decorre de um mal aparente e temporário. Façam-lhes 
compreender, principalmente, que o mal real é obra do homem e não de 
Deus; não procurem espavori-los com o quadro das penas eternas, em 
que acabam não mais crendo e que os levam a duvidar da Bondade de 
Deus; antes, deem-lhes coragem, mediante a certeza de poderem um dia 
redimir-se e reparar o mal que hajam praticado. Apontem-lhes as desco-
bertas da Ciência como revelações das Leis divinas e não como obras de 
Satanás. Ensinem-lhes, nalmente, a ler no livro da natureza, constante-
mente aberto diante deles; nesse livro inesgotável, em cada uma de cujas 



Capítulo XIII

242

páginas se acham inscritas a sabedoria e a bondade do Criador. Eles, 
então, compreenderão que um Ser tão grande, que com tudo se ocupa, 
que por tudo vela, que tudo prevê, forçosamente dispõe do poder supre-
mo. Vê-lo-á o lavrador, ao sulcar o seu campo; e o desditoso, nas suas 
aições, o bendirá dizendo: Se sou infeliz, é por culpa minha. Então, os 
homens serão verdadeiramente religiosos, racionalmente religiosos, so-
bretudo, muito mais do que acreditando em pedras que suam sangue, ou 
em estátuas que piscam os olhos e derramam lágrimas.



CAPÍTULO XIV

M

Os uidos

I. Natureza e propriedades dos uidos  
• Elementos uídicos. Formação e propriedades do perispírito 

• Ação dos Espíritos sobre os uidos. Criações uídicas. 
Fotograa do pensamento• Qualidades dos uidos 

II. Explicação de alguns fenômenos considerados sobrenaturais  
• Vista espiritual ou psíquica. Dupla vista. Sonambulismo. Sonhos 

• Catalepsia. Ressurreições • Curas • Aparições. Transgurações 
• Manifestações físicas. Mediunidade • Obsessões e possessões

I. Natureza e propriedades dos uidos

Elementos uídicos
1. A Ciência resolveu a questão dos milagres que mais particular-

mente derivam do elemento material, quer explicando-os, quer lhes de-
monstrando a impossibilidade, em face das leis que regem a matéria. Mas 
os fenômenos em que prepondera o elemento espiritual, esses, não poden-
do ser explicados unicamente por meio das leis da natureza, escapam às 
investigações da Ciência. Tal a razão por que eles, mais do que os outros, 
apresentam os caracteres aparentes do maravilhoso. É, pois, nas leis que 
regem a vida espiritual que se pode encontrar a explicação dos milagres 
dessa categoria.



Capítulo XIV

244

2. O uido cósmico universal é, como já foi demonstrado, a ma-
téria elementar primitiva, cujas modicações e transformações consti-
tuem a inumerável variedade dos corpos da natureza. (Cap. X.) Como 
princípio elementar do universo, ele assume dois estados distintos: o de 
eterização ou imponderabilidade, que se pode considerar o primitivo es-
tado normal, e o de materialização ou de ponderabilidade, que é, de certa 
maneira, consecutivo àquele. O ponto intermédio é o da transformação 
do uido em matéria tangível. Mas, ainda aí, não há transição brusca, 
porquanto podem considerar-se os nossos uidos imponderáveis142 como 
termo médio entre os dois estados. (Cap. VI, itens 10 e seguintes.)

Cada um desses dois estados dá lugar, naturalmente, a fenômenos 
especiais: ao segundo pertencem os do mundo visível e ao primeiro os do 
mundo invisível. Uns, os chamados fenômenos materiais, são da alçada da 
Ciência propriamente dita, os outros, qualicados de fenômenos espirituais 
ou psíquicos, porque se ligam de modo especial à existência dos Espíritos, 
cabem nas atribuições do Espiritismo. Como, porém, a vida espiritual e 
a vida corporal se acham incessantemente em contato, os fenômenos das 
duas categorias muitas vezes se produzem simultaneamente. No estado 
de encarnação, o homem somente pode perceber os fenômenos psíquicos 
que se prendem à vida corpórea; os do domínio espiritual escapam aos 
sentidos materiais e só podem ser percebidos no estado de Espírito.143

3. No estado de eterização, o uido cósmico não é uniforme; sem 
deixar de ser etéreo, sofre modicações tão variadas em gênero e mais nu-
merosas talvez do que no estado de matéria tangível. Essas modicações 
constituem uidos distintos que, embora procedentes do mesmo prin-
cípio, são dotados de propriedades especiais e dão lugar aos fenômenos 
peculiares ao mundo invisível.

Dentro da relatividade de tudo, esses uidos têm para os Espíri-
tos, que também são uídicos, uma aparência tão material quanto a dos 
objetos tangíveis para os encarnados e são, para eles, os Espíritos, o que 
são para nós as substâncias do mundo terrestre. Os Espíritos os elaboram 

142 N.E.: Os gases são exemplo desse uido, invisíveis, embora possam ser detectados e pesados.
143 Nota de Allan Kardec: A denominação de fenômeno psíquico exprime com mais exatidão o pensa-

mento, do que a de fenômeno espiritual, dado que esses fenômenos repousam sobre as proprieda-
des e os atributos da alma, ou, melhor, dos uidos perispiríticos, inseparáveis da alma. Esta quali-
cação os liga mais intimamente à ordem dos fatos naturais regidos por leis; pode-se, pois, admiti-los 
como efeitos psíquicos, sem os admitir a título de milagres.



Os fuidos

245

e combinam para produzirem determinados efeitos, como fazem os ho-
mens com os seus materiais, ainda que por processos diferentes.

Lá, porém, como neste mundo, somente aos Espíritos mais escla-
recidos é dado compreender o papel que desempenham os elementos 
constitutivos do mundo onde eles se acham. Os ignorantes do mundo 
invisível são tão incapazes de explicar a si mesmos os fenômenos a que 
assistem e para os quais muitas vezes concorrem maquinalmente, como 
os ignorantes da Terra o são para explicar os efeitos da luz ou da eletrici-
dade, para dizer de que modo é que veem e escutam.

4. Os elementos uídicos do mundo espiritual escapam aos nossos 
instrumentos de análise e à percepção dos nossos sentidos, feitos para 
perceberem a matéria tangível e não a matéria etérea. Alguns há, perten-
centes a um meio diverso a tal ponto do nosso, que deles só podemos 
fazer ideia mediante comparações tão imperfeitas como aquelas median-
te as quais um cego de nascença procura fazer ideia da teoria das cores.

Mas entre tais uidos, há os tão intimamente ligados à vida cor-
poral, que, de certa forma, pertencem ao meio terreno. Em falta de ob-
servação direta, seus efeitos podem observar-se, como se observam os 
do uido do ímã, uido que jamais se viu, podendo-se adquirir sobre a 
natureza deles conhecimentos de alguma precisão. É essencial esse estu-
do, porque está nele a chave de uma imensidade de fenômenos que não 
se conseguem explicar unicamente com as leis da matéria.

5. A pureza absoluta, da qual nada nos pode dar ideia, é o ponto 
de partida do uido universal; o ponto oposto é o em que ele se trans-
forma em matéria tangível. Entre esses dois extremos, dão-se inúmeras 
transformações, mais ou menos aproximadas de um e de outro. Os ui-
dos mais próximos da materialidade, os menos puros, conseguintemente, 
compõem o que se pode chamar a atmosfera espiritual da Terra. É desse 
meio, onde igualmente vários são os graus de pureza, que os Espíritos 
encarnados e desencarnados, deste planeta, haurem os elementos neces-
sários à economia de suas existências. Por muito sutis e impalpáveis que 
nos sejam esses uidos, não deixam por isso de ser de natureza grosseira, 
em comparação com os uidos etéreos das regiões superiores.

O mesmo se dá na superfície de todos os mundos, salvo as dife-
renças de constituição e as condições de vitalidade próprias de cada um. 



Capítulo XIV

246

Quanto menos material é a vida neles, tanto menos anidades têm os 
uidos espirituais com a matéria propriamente dita.

Não é rigorosamente exata a qualicação de uidos espirituais, pois 
que, em denitivo, eles são sempre matéria mais ou menos quintessen-
ciada. De realmente espiritual, só a alma ou princípio inteligente. Dá-se-
-lhes essa denominação por comparação apenas e, sobretudo, pela ani-
dade que eles guardam com os Espíritos. Pode dizer-se que são a matéria 
do mundo espiritual, razão por que são chamados uidos espirituais.

6. Quem conhece, aliás, a constituição íntima da matéria tangí-
vel? Ela talvez somente seja compacta em relação aos nossos sentidos; 
prová-lo-ia a facilidade com que a atravessam os uidos espirituais e os 
Espíritos, aos quais não oferece maior obstáculo, do que o que os corpos 
transparentes oferecem à luz.144

Tendo por elemento primitivo o uido cósmico etéreo, à matéria 
tangível há de ser possível, desagregando-se, voltar ao estado de eteri-
zação, do mesmo modo que o diamante, o mais duro dos corpos, pode 
volatilizar-se em gás impalpável. Na realidade, a solidicação da matéria 
não é mais do que um estado transitório do uido universal, que pode volver 
ao seu estado primitivo, quando deixam de existir as condições de coesão.

Quem sabe mesmo se, no estado de tangibilidade, a matéria não é 
suscetível de adquirir uma espécie de eterização que lhe daria proprieda-
des particulares? Certos fenômenos, que parecem autênticos, tenderiam 
a fazer supor esse estado. Ainda não conhecemos senão as fronteiras do 
mundo invisível; o porvir, sem dúvida, nos reserva o conhecimento de 
novas leis, que nos permitirão compreender o que se nos conserva em 
mistério.

Formação e propriedades do perispírito

7. O perispírito, ou corpo uídico dos Espíritos, é um dos mais 
importantes produtos do uido cósmico; é uma condensação desse ui-
do em torno de um foco de inteligência ou alma. Já vimos que também o 
corpo carnal tem seu princípio de origem nesse mesmo uido condensa-
do e transformado em matéria tangível. No perispírito, a transformação 

144 N.E.: Hoje, sabemos que a matéria parece ser compacta e impenetrável em razão da repulsão elé-
trica que existe entre os átomos que a constituem, impedindo que os seres e objetos materiais se 
interpenetrem. No mais, a massa do átomo se concentra no seu núcleo, seríamos então uma grande 
aglomerado de moléculas.



Os fuidos

247

molecular se opera diferentemente, porquanto o uido conserva a sua 
imponderabilidade e suas qualidades etéreas. O corpo perispirítico e o 
corpo carnal têm pois origem no mesmo elemento primitivo; ambos são 
matéria, ainda que em dois estados diferentes.

8. Do meio onde se encontra é que o Espírito extrai o seu peris-
pírito, isto é, esse envoltório ele o forma dos uidos ambientes. Resulta 
daí que os elementos constitutivos do perispírito naturalmente variam, 
conforme os mundos. Dando-se Júpiter como orbe muito adiantado 
em comparação com a Terra, como um orbe onde a vida corpórea não 
apresenta a materialidade da nossa, os envoltórios perispirituais hão de 
ser lá de natureza muito mais quintessenciada do que aqui. Ora, assim 
como não poderíamos existir naquele mundo com o nosso corpo carnal, 
também os nossos Espíritos não poderiam nele penetrar com o perispíri-
to terrestre que os reveste. Emigrando da Terra, o Espírito deixa aí o seu 
invólucro uídico e toma outro apropriado ao mundo onde vai habitar.

9. A natureza do envoltório uídico está sempre em relação com 
o grau de adiantamento moral do Espírito. Os Espíritos inferiores não 
podem mudar de envoltório a seu bel-prazer, pelo que não podem passar, 
à vontade, de um mundo para outro. Alguns há, portanto, cujo envol-
tório uídico, se bem que etéreo e imponderável com relação à matéria 
tangível, ainda é por demais pesado, se assim nos podemos exprimir, com 
relação ao mundo espiritual, para não permitir que eles saiam do meio 
que lhes é próprio. Nessa categoria se devem incluir aqueles cujo perispí-
rito é tão grosseiro, que eles o confundem com o corpo carnal, razão por 
que continuam a crer-se vivos. Esses Espíritos, cujo número é avultado, 
permanecem na superfície da Terra, como os encarnados, julgando-se 
entregues às suas ocupações terrenas. Outros um pouco mais desmateria-
lizados não o são, contudo, sucientemente, para se elevarem acima das 
regiões terrestres.145

Os Espíritos superiores, ao contrário, podem vir aos mundos in-
feriores, e, até, encarnar neles. Tiram, dos elementos constitutivos do 
mundo onde entram, os materiais para a formação do envoltório uí-
dico ou carnal apropriado ao meio em que se encontrem. Fazem como 

145 Nota de Allan Kardec: Exemplos de Espíritos que ainda se julgam deste mundo: Revista espírita, 
 dezembro de 1859; novembro de 1864;  abril de 1865.



Capítulo XIV

248

o nobre que despe temporariamente suas vestes, para envergar os trajes 
plebeus, sem deixar por isso de ser nobre.

É assim que os Espíritos da categoria mais elevada podem manifes-
tar-se aos habitantes da Terra ou encarnar em missão entre estes. Tais Es-
píritos trazem consigo, não o invólucro, mas a lembrança, por intuição, 
das regiões donde vieram e que, em pensamento, eles veem. São videntes 
entre cegos.

10. A camada de uidos espirituais que cerca a Terra se pode com-
parar às camadas inferiores da atmosfera, mais pesadas, mais compactas, 
menos puras, do que as camadas superiores. Não são homogêneos esses 
uidos; são uma mistura de moléculas de diversas qualidades, entre as 
quais necessariamente se encontram as moléculas elementares que lhes 
formam a base, porém, mais ou menos alteradas. Os efeitos que esses 
uidos produzem estarão na razão da soma das partes puras que eles en-
cerram. Tal, por comparação, o álcool reticado, ou misturado, em di-
ferentes proporções, com água ou outras substâncias: seu peso especíco 
aumenta, por efeito dessa mistura, ao mesmo tempo que sua força e 
sua inamabilidade diminuem, embora no todo continue a haver álcool 
puro.

Os Espíritos chamados a viver naquele meio tiram dele seus pe-
rispíritos; porém, conforme seja mais ou menos depurado o Espírito, seu 
perispírito se formará das partes mais puras ou das mais grosseiras do uido 
peculiar ao mundo onde ele encarna. O Espírito produz aí, sempre por 
comparação e não por assimilação, o efeito de um reativo químico que 
atrai a si as moléculas que a sua natureza pode assimilar.

Resulta disso este fato capital: a constituição íntima do perispíri-
to não é idêntica em todos os Espíritos encarnados ou desencarnados que 
 povoam a Terra ou o espaço que a circunda. O mesmo já não se dá com 
o corpo carnal, que, como foi demonstrado, se forma dos mesmos ele-
mentos, qualquer que seja a superioridade ou a inferioridade do Espí-
rito. Por isso, em todos, são os mesmos os efeitos que o corpo produz, 
semelhantes as necessidades, ao passo que diferem em tudo o que res-
peita ao perispírito.

Também resulta que: o envoltório perispirítico de um Espírito se 
modica com o progresso moral que este realiza em cada encarnação, em-
bora ele encarne no mesmo meio; que os Espíritos superiores, encarnando 



Os fuidos

249

 excepcionalmente, em missão, num mundo inferior, têm perispírito menos 
grosseiro do que o dos indígenas146 desse mundo.

11. O meio está sempre em relação com a natureza dos seres que 
têm de nele viver: os peixes, na água; os seres terrestres, no ar; os seres 
espirituais no uido espiritual ou etéreo, mesmo que estejam na Terra. 
O uido etéreo está para as necessidades do Espírito, como a atmosfera para 
as dos encarnados. Ora, do mesmo modo que os peixes não podem viver 
no ar; que os animais terrestres não podem viver numa atmosfera muito 
rarefeita para seus pulmões, os Espíritos inferiores não podem suportar 
o brilho e a impressão dos uidos mais etéreos. Não morreriam no meio 
desses uidos, porque o Espírito não morre, mas uma força instintiva os 
mantêm afastados dali, como a criatura terrena se afasta de um fogo mui-
to ardente ou de uma luz muito deslumbrante. Eis aí por que não podem 
sair do meio que lhes é apropriado à natureza; para mudarem de meio, 
precisam antes mudar de natureza, despojar-se dos instintos materiais 
que os retêm nos meios materiais; numa palavra, que se depurem e mo-
ralmente se transformem. Então, gradualmente se identicam com um 
meio mais depurado, que se lhes torna uma necessidade, como os olhos, 
para quem viveu longo tempo nas trevas, insensivelmente se habituam à 
luz do dia e ao fulgor do Sol.

12. Assim, tudo no universo se liga, tudo se encadeia; tudo se acha 
submetido à grande e harmoniosa lei de unidade, desde a mais compacta 
materialidade, até a mais pura espiritualidade. A Terra é qual vaso donde 
se escapa uma fumaça densa que vai clareando à medida que se eleva e 
essas parcelas rarefeitas se perdem no espaço innito.

A potência divina refulge em todas as partes desse grandioso con-
junto e, no entanto, quer-se que Deus, não contente com o que há feito, 
venha perturbar essa harmonia! que se rebaixe ao papel de mágico, pro-
duzindo efeitos pueris, dignos de um prestidigitador! E ousa-se, ainda 
por cima, dar-lhe como rival em habilidade o próprio Satanás! Não have-
ria modo de amesquinhar mais a majestade divina e admiram-se de que 
a incredulidade progrida.

146 N.E.: É preciso salientar que no século XIX as teorias raciais estavam em voga, dando status cientíco 
às desigualdades entre os seres humanos; Kardec, porém, codicou toda uma doutrina — o Espiri-
tismo —, que tem como base a igualdade entre os homens, pois que todos somos Espíritos em bus-
ca de evolução, as raças seriam apenas “roupagens” que vestimos durante determinada encarnação.



Capítulo XIV

250

Tendes razão de dizer: “A fé vai-se.”, mas a que se vai é a fé em 
tudo o que aberra do bom senso e da razão; é a fé idêntica à que outrora 
levava a dizerem: “Vão-se os deuses!” A fé, porém, nas coisas sérias, a fé 
em Deus e na imortalidade, essa está sempre vivaz no coração do homem 
e, por mais sufocada que tenha sido sob o amontoado de histórias pue-
ris com que a oprimiram, ela se reerguerá mais forte, desde que se sinta 
libertada, tal como a planta que, comprimida, se levanta de novo, logo 
que a banham os raios do sol!

Efetivamente, tudo é milagre na natureza, porque tudo é admirá-
vel e dá testemunho da sabedoria divina! Esses milagres se patenteiam a 
toda gente, a todos os que têm olhos de ver e ouvidos de ouvir e não em 
proveito apenas de alguns! Não! milagres não há no sentido que comu-
mente emprestam a essa palavra, porque tudo decorre das leis eternas da 
Criação, leis essas perfeitas.

Ação dos Espíritos sobre os uidos. Criações 
uídicas. Fotograa do pensamento

13. Os uidos espirituais, que constituem um dos estados do ui-
do cósmico universal, são, a bem dizer, a atmosfera dos seres espirituais; 
o elemento donde eles tiram os materiais sobre que operam; o meio onde 
ocorrem os fenômenos especiais, perceptíveis à visão e à audição do Es-
pírito, mas que escapam aos sentidos carnais, impressionáveis somente à 
matéria tangível; o meio onde se forma a luz peculiar ao mundo espiri-
tual, diferente, pela causa e pelos efeitos da luz ordinária; nalmente, o 
veículo do pensamento, como o ar o é do som.

14. Os Espíritos atuam sobre os uidos espirituais, não manipu-
lando-os como os homens manipulam os gases, mas empregando o pen-
samento e a vontade. Para os Espíritos, o pensamento e a vontade são o 
que é a mão para o homem. Pelo pensamento, eles imprimem àqueles 
uidos tal ou qual direção, os aglomeram, combinam ou dispersam, or-
ganizam com eles conjuntos que apresentam uma aparência, uma forma, 
uma coloração determinadas; mudam-lhes as propriedades, como um 
químico muda a dos gases ou de outros corpos, combinando-os segundo 
certas leis. É a grande ocina ou laboratório da vida espiritual.

Algumas vezes, essas transformações resultam de uma intenção; 
doutras, são produto de um pensamento inconsciente. Basta que o 



Os fuidos

251

 Espírito pense uma coisa, para que esta se produza, como basta que mo-
dele uma ária, para que esta repercuta na atmosfera.

É assim, por exemplo, que um Espírito se faz visível a um encarna-
do que possua a vista psíquica, sob as aparências que tinha quando vivo 
na época em que o segundo o conheceu, embora haja ele tido, depois 
dessa época, muitas encarnações. Apresenta-se com o vestuário, os sinais 
exteriores — enfermidades, cicatrizes, membros amputados etc. — que 
tinha então. Um decapitado se apresentará sem a cabeça. Não quer isso 
dizer que haja conservado essas aparências, certo que não, porquanto, 
como Espírito, ele não é coxo, nem maneta, nem zarolho, nem decapi-
tado; o que se dá é que, retrocedendo o seu pensamento à época em que 
tinha tais defeitos, seu perispírito lhes toma instantaneamente as aparên-
cias, que deixam de existir logo que o mesmo pensamento cessa de agir 
naquele sentido. Se, pois, de uma vez ele foi negro e branco de outra, 
apresentar-se-á como branco ou negro, conforme a encarnação a que se 
rera a sua evocação e à que se transporte o seu pensamento.

Por análogo efeito, o pensamento do Espírito cria uidicamente 
os objetos que ele esteja habituado a usar. Um avarento manuseará ouro, 
um militar trará suas armas e seu uniforme, um fumante o seu cachimbo, 
um lavrador a sua charrua e seus bois, uma mulher velha a sua roca. Para 
o Espírito, que é, também ele, uídico, esses objetos uídicos são tão 
reais, como o eram, no estado material, para o homem vivo; mas, pela 
razão de serem criações do pensamento, a existência deles é tão fugitiva 
quanto a deste.147

15. Sendo os uidos o veículo do pensamento, este atua sobre os 
uidos como o som sobre o ar; eles nos trazem o pensamento, como o 
ar nos traz o som. Pode-se pois dizer, sem receio de errar, que há, nesses 
uidos, ondas e raios de pensamentos, que se cruzam sem se confundi-
rem, como há no ar ondas e vibrações sonoros.

Há mais: criando imagens uídicas, o pensamento se reete no en-
voltório perispirítico, como num espelho; toma nele corpo e aí de certo 
modo se fotografa. Tenha um homem, por exemplo, a ideia de matar a 
outro: embora o corpo material se lhe conserve impassível, seu corpo 
uídico é posto em ação pelo pensamento e reproduz todos os matizes 
deste último; executa uidicamente o gesto, o ato que intentou praticar. 

147  Nota de Allan Kardec: Revista espírita, junho de 1859. O livro dos médiuns, 2ª Parte, cap. VIII.



Capítulo XIV

252

O pensamento cria a imagem da vítima e a cena inteira é pintada, como 
num quadro, tal qual se lhe desenrola no espírito.

Desse modo é que os mais secretos movimentos da alma repercu-
tem no envoltório uídico; que uma alma pode ler noutra alma como 
num livro e ver o que não é perceptível aos olhos do corpo. Contudo, 
vendo a intenção, pode ela pressentir a execução do ato que lhe será a 
consequência, mas não pode determinar o instante em que o mesmo 
ato será executado, nem lhe assinalar os pormenores, nem, ainda, ar-
mar que ele se dê, porque circunstâncias ulteriores poderão modicar os 
planos assentados e mudar as disposições. Ele não pode ver o que ainda 
não esteja no pensamento do outro; o que vê é a preocupação habitual 
do indivíduo, seus desejos, seus projetos, seus desígnios bons ou maus.

Qualidades dos uidos

16. Tem consequências de importância capital e direta para os en-
carnados a ação dos Espíritos sobre os uidos espirituais. Sendo esses 
uidos o veículo do pensamento e podendo este modicar-lhes as pro-
priedades, é evidente que eles devem achar-se impregnados das qualida-
des boas ou más dos pensamentos que os fazem vibrar, modicando-se 
pela pureza ou impureza dos sentimentos. Os maus pensamentos cor-
rompem os uidos espirituais, como os miasmas deletérios corrompem 
o ar respirável. Os uidos que envolvem os Espíritos maus, ou que estes 
projetam são, portanto, viciados, ao passo que os que recebem a inu-
ência dos bons Espíritos são tão puros quanto o comporta o grau da 
perfeição moral destes.

17. Fora impossível fazer-se uma enumeração ou classicação dos 
bons e dos maus uidos, ou especicar-lhes as respectivas qualidades, por 
ser tão grande quanto a dos pensamentos a diversidade deles.

Os uidos não possuem qualidades sui generis, mas as que adqui-
rem no meio onde se elaboram; modicam-se pelos eúvios desse meio, 
como o ar pelas exalações, a água pelos sais das camadas que atravessa. 
Conforme as circunstâncias, suas qualidades são, como as da água e do 
ar, temporárias ou permanentes, o que os torna muito especialmente 
apropriados à produção de tais ou tais efeitos.

Também carecem de denominações particulares. Como os odores, 
eles são designados pelas suas propriedades, seus efeitos e tipos originais. 



Os fuidos

253

Sob o ponto de vista moral, trazem o cunho dos sentimentos de ódio, 
de inveja, de ciúme, de orgulho, de egoísmo, de violência, de hipocri-
sia, de bondade, de benevolência, de amor, de caridade, de doçura etc. 
Sob o aspecto físico, são excitantes, calmantes, penetrantes, adstringen-
tes, irritantes, dulcicantes, soporícos, narcóticos, tóxicos, reparadores, 
expulsivos; tornam-se força de transmissão, de propulsão etc. O quadro 
dos uidos seria, pois, o de todas as paixões, das virtudes e dos vícios da 
humanidade e das propriedades da matéria, correspondentes aos efeitos 
que eles produzem.

18. Sendo apenas Espíritos encarnados, os homens têm uma par-
cela da vida espiritual, visto que vivem dessa vida tanto quanto da vida 
corporal; primeiramente, durante o sono e, muitas vezes, no estado de 
vigília. O Espírito, encarnado, conserva, com as qualidades que lhe são 
próprias, o seu perispírito que, como se sabe, não ca circunscrito pelo 
corpo, mas irradia ao seu derredor e o envolve como que de uma atmos-
fera uídica.

Pela sua união íntima com o corpo, o perispírito desempenha pre-
ponderante papel no organismo. Pela sua expansão, põe o Espírito en-
carnado em relação mais direta com os Espíritos livres e também com os 
Espíritos encarnados.

O pensamento do encarnado atua sobre os uidos espirituais, como 
o dos desencarnados, e se transmite de Espírito a Espírito pelas mesmas 
vias e, conforme seja bom ou mau, saneia ou vicia os uidos ambientes.

Desde que estes se modicam pela projeção dos pensamentos do 
Espírito, seu invólucro perispirítico, que é parte constituinte do seu ser 
e que recebe de modo direto e permanente a impressão de seus pensa-
mentos, há de, ainda mais, guardar a de suas qualidades boas ou más. Os 
uidos viciados pelos eúvios dos maus Espíritos podem depurar-se pelo 
afastamento destes, cujos perispíritos, porém, serão sempre os mesmos, 
enquanto o Espírito não se modicar por si próprio. 

Sendo o perispírito dos encarnados de natureza idêntica à dos ui-
dos espirituais, ele os assimila com facilidade, como uma esponja se em-
bebe de um líquido. Esses uidos exercem sobre o perispírito uma ação 
tanto mais direta, quanto, por sua expansão e sua irradiação, o perispírito 
com eles se confunde.



Capítulo XIV

254

Atuando esses uidos sobre o perispírito, este, a seu turno, reage 
sobre o organismo material com que se acha em contato molecular. Se 
os eúvios são de boa natureza, o corpo ressente uma impressão salutar; 
se são maus, a impressão é penosa. Se são permanentes e enérgicos, os 
eúvios maus podem ocasionar desordens físicas; não é outra a causa de 
certas enfermidades.

Os meios onde superabundam os maus Espíritos são, pois, impreg-
nados de maus uidos que o encarnado absorve pelos poros perispiríti-
cos, como absorve pelos poros do corpo os miasmas pestilenciais.

19. Assim se explicam os efeitos que se produzem nos lugares de 
reunião. Uma assembleia é um foco de irradiação de pensamentos di-
versos. É como uma orquestra, um coro de pensamentos, onde cada 
um emite uma nota. Resulta daí uma multiplicidade de correntes e de 
 eúvios uídicos cuja impressão cada um recebe pelo sentido espiritual, 
como num coro musical cada um recebe a impressão dos sons pelo sen-
tido da audição.

Mas, do mesmo modo que há radiações sonoras, harmoniosas ou 
dissonantes, também há pensamentos harmônicos ou discordantes. Se 
o conjunto é harmonioso, agradável é a impressão; penosa, se aquele é 
discordante. Ora, para isso, não se faz mister que o pensamento se ex-
teriorize por palavras; quer ele se externe, quer não, a irradiação existe 
sempre.

Tal a causa da satisfação que se experimenta numa reunião simpá-
tica, animada de pensamentos bons e benévolos. Envolve-a uma como 
salubre atmosfera moral, onde se respira à vontade; sai-se reconfortado 
dali, porque impregnado de salutares eúvios uídicos. Basta, porém, 
que se lhe misturem alguns pensamentos maus, para produzirem o efei-
to de uma corrente de ar gelado num meio tépido, ou o de uma nota 
desanada num concerto. Desse modo também se explica a ansiedade, o 
indenível mal-estar que se experimenta numa reunião antipática, onde 
malévolos pensamentos provocam correntes de uido nauseabundo.

20. O pensamento, portanto, produz uma espécie de efeito físico 
que reage sobre o moral, fato este que só o Espiritismo podia tornar 
compreensível. O homem o sente instintivamente, visto que procura 
as reuniões homogêneas e simpáticas, onde sabe que pode haurir novas 
forças morais, podendo-se dizer que, em tais reuniões, ele recupera as 



Os fuidos

255

perdas uídicas que sofre todos os dias pela irradiação do pensamento, 
como recupera, por meio dos alimentos, as perdas do corpo material. É 
que, com efeito, o pensamento é uma emissão que ocasiona perda real 
de uidos espirituais e, conseguintemente, de uidos materiais, de ma-
neira tal que o homem precisa retemperar-se com os eúvios que recebe 
do exterior.

Quando se diz que um médico opera a cura de um doente, por 
meio de boas palavras, enuncia-se uma verdade absoluta, pois que um 
pensamento bondoso traz consigo uidos reparadores que atuam sobre 
o físico, tanto quanto sobre o moral.

21. Dir-se-á que se podem evitar os homens sabidamente mal-
-intencionados. É fora de dúvida; mas, como fugiremos à inuência 
dos maus Espíritos que pululam em torno de nós e por toda parte se 
 insinuam, sem serem vistos?

O meio é muito simples, porque depende da vontade do homem, 
que traz consigo o necessário preservativo. Os uidos se combinam pela 
semelhança de suas naturezas; os dessemelhantes se repelem; há incom-
patibilidade entre os bons e os maus uidos, como entre o óleo e a água.

Que se faz quando está viciado o ar? Procede-se ao seu saneamento, 
cuida-se de depurá-lo, destruindo o foco dos miasmas, expelindo os eú-
vios malsãos, por meio de mais fortes correntes de ar salubre. À invasão, 
pois, dos maus uidos, cumpre se oponham os uidos bons e, como cada 
um tem no seu próprio perispírito uma fonte uídica permanente, todos 
trazem consigo o remédio aplicável. Trata-se apenas de puricar essa fon-
te e de lhe dar qualidades tais, que se constitua para as más inuências 
um repulsor, em vez de ser uma força atrativa. O perispírito, portanto, é 
uma couraça a que se deve dar a melhor têmpera possível. Ora, como as 
suas qualidades guardam relação com as da alma, importa se trabalhe por 
melhorá-la, pois que são as imperfeições da alma que atraem os Espíritos 
maus.

As moscas são atraídas pelos focos de corrupção; destruídos esses 
focos, elas desaparecerão. Os maus Espíritos, igualmente, vão para onde 
o mal os atrai; eliminado o mal, eles se afastarão. Os Espíritos realmente 
bons, encarnados ou desencarnados, nada têm que temer da inuência dos 
maus.



Capítulo XIV

256

II. Explicação de alguns fenômenos
considerados sobrenaturais

Vista espiritual ou psíquica. Dupla 
vista. Sonambulismo. Sonhos

22. O perispírito é o traço de união entre a vida corpórea e a vida 
espiritual. É por seu intermédio que o Espírito encarnado se acha em 
relação contínua com os desencarnados; é, em suma, por seu intermédio, 
que se operam no homem fenômenos especiais, cuja causa fundamen-
tal não se encontra na matéria tangível e que, por essa razão, parecem 
 sobrenaturais.

É nas propriedades e nas irradiações do uido perispirítico que se 
tem de procurar a causa da dupla vista, ou vista espiritual, a que também 
se pode chamar vista psíquica, da qual muitas pessoas são dotadas, fre-
quentemente a seu mau grado, assim como da vista sonambúlica.

O perispírito é o órgão sensitivo do Espírito, por meio do qual este 
percebe coisas espirituais que escapam aos sentidos corpóreos. Pelos ór-
gãos do corpo, a visão, a audição e as diversas sensações são localizadas e 
limitadas à percepção das coisas materiais; pelo sentido espiritual, ou psí-
quico, elas se generalizam: o Espírito vê, ouve e sente, por todo o seu ser, 
tudo o que se encontra na esfera de irradiação do seu uido perispirítico.

No homem, tais fenômenos constituem a manifestação da vida es-
piritual; é a alma a atuar fora do organismo. Na dupla vista ou percepção 
pelo sentido psíquico, ele não vê com os olhos do corpo, embora, muitas 
vezes, por hábito, dirija o olhar para o ponto que lhe chama a atenção. Vê 
com os olhos da alma e a prova está em que vê perfeitamente bem com os 
olhos fechados e vê o que está muito além do alcance do raio visual. Lê o 
pensamento gurado no raio uídico (Item 15).148

23. Embora, durante a vida, o Espírito se encontre preso ao corpo 
pelo perispírito, não se lhe acha tão escravizado, que não possa alongar 
a cadeia que o prende e transportar-se a um ponto distante, quer sobre a 
Terra, quer do espaço. Repugna ao Espírito estar ligado ao corpo, porque 

148 Nota de Allan Kardec: Fatos de dupla vista e lucidez sonambúlica relatados na Revista espírita: janeiro 
de 1858; novembro de 1858; julho de 1861; novembro de 1865.



Os fuidos

257

a sua vida normal é a de liberdade e a vida corporal é a do servo preso à 
gleba.

Ele, por conseguinte, se sente feliz em deixar o corpo, como o pás-
saro em se encontrar fora da gaiola, pelo que aproveita todas as ocasiões 
que se lhe oferecem para dela se escapar, de todos os instantes em que a 
sua presença não é necessária à vida de relação. Tem-se então o fenômeno 
a que se dá o nome de emancipação da alma, fenômeno que se produz 
sempre durante o sono. De todas as vezes que o corpo repousa, que os 
sentidos cam inativos, o Espírito se desprende. (O livro dos espíritos, 
Parte 2a, cap. VIII.)

Nesses momentos ele vive da vida espiritual, enquanto que o corpo 
vive apenas da vida vegetativa; acha-se, em parte, no estado em que se 
achará após a morte: percorre o espaço, confabula com os amigos e ou-
tros Espíritos, livres ou encarnados também.

O laço uídico que o prende ao corpo só por ocasião da morte se 
rompe denitivamente; a separação completa somente se dá por efeito 
da extinção absoluta da atividade vital. Enquanto o corpo vive, o Espí-
rito, a qualquer distância que esteja, é instantaneamente chamado à sua 
prisão, desde que a sua presença aí se torne necessária. Ele, então, retoma 
o curso da vida exterior de relação. Por vezes, ao despertar, conserva das 
suas peregrinações uma lembrança, uma imagem mais ou menos precisa, 
que constitui o sonho. Quando nada, traz delas intuições que lhe suge-
rem ideias e pensamentos novos e justicam o provérbio: A noite é boa 
conselheira.

Assim igualmente se explicam certos fenômenos característicos do 
sonambulismo natural e magnético, da catalepsia, da letargia, do êxtase 
etc., e que mais não são do que manifestações da vida espiritual.149

24. Pois que a visão espiritual não se opera por meio dos olhos 
do corpo, segue-se que a percepção das coisas não se verica mediante 
a luz ordinária: de fato, a luz material é feita para o mundo material; 
para o mundo espiritual, uma luz especial existe, cuja natureza desco-
nhecemos, porém que é, sem dúvida, uma das propriedades do uido 
etéreo, adequada às percepções visuais da alma. Há, portanto, luz mate-
rial e luz espiritual. A primeira emana de focos circunscritos aos corpos 

149 Nota de Allan Kardec: Casos de letargia e de catalepsia: Revista espírita: “Senhora Schwabenhaus”, 
setembro de 1858; “A jovem cataléptica da Suábia”, janeiro de 1866.



Capítulo XIV

258

 luminosos; a segunda tem o seu foco em toda parte: tal a razão por que 
não há obstáculo para a visão espiritual, que não é embaraçada nem 
pela distância, nem pela opacidade da matéria, não existindo para ela a 
obscuridade. O mundo espiritual é, pois, iluminado pela luz espiritual, 
que tem seus efeitos próprios, como o mundo material é iluminado pela 
luz solar.

25. Assim, envolta no seu perispírito, a alma tem consigo o seu 
princípio luminoso. Penetrando a matéria por virtude da sua essência 
etérea, não há, para a sua visão, corpos opacos.

Entretanto, a vista espiritual não é idêntica, quer em extensão, 
quer em penetração, para todos os Espíritos. Somente os Espíritos puros 
a possuem em todo o seu poder. Nos inferiores ela se acha enfraquecida 
pela relativa grosseria do perispírito, que se lhe interpõe qual nevoeiro.

Manifesta-se em diferentes graus, nos Espíritos encarnados, pelo 
fenômeno da segunda vista, tanto no sonambulismo natural ou magnéti-
co, quanto no estado de vigília. Conforme o grau de poder da faculdade, 
diz-se que a lucidez é maior ou menor. Com o auxílio dessa faculdade é 
que certas pessoas veem o interior do organismo humano e descrevem as 
causas das enfermidades.

26. A vista espiritual, portanto, faculta percepções especiais que, 
não tendo por sede os órgãos materiais, se operam em condições muito 
diversas das que decorrem da vida corporal. Efetuando-se fora do organis-
mo, tem ela uma mobilidade que derrui todas as previsões. Indispensável 
se torna estudá-la em seus efeitos e em suas causas e não assimilando-a à 
vista ordinária, que ela não se destina a suprir, salvo casos excepcionais, 
que se não poderiam tomar como regra.

27. Necessariamente incompleta e imperfeita é a vista espiritual 
nos Espíritos encarnados e, por conseguinte, sujeita a aberrações. Tendo 
por sede a própria alma, o estado desta há de inuir nas percepções que 
aquela vista faculte. Segundo o grau de desenvolvimento, as circunstân-
cias e o estado moral do indivíduo, pode ela dar, quer durante o sono, 
quer no estado de vigília: 1o a percepção de certos fatos materiais e  reais, 
como o conhecimento de alguns que ocorram a grande distância, os de-
talhes descritivos de uma localidade, as causas de uma enfermidade e 
os remédios convenientes; 2o a percepção de coisas igualmente reais do 
mundo espiritual, como a presença dos Espíritos; 3o imagens fantásticas 



Os fuidos

259

criadas pela imaginação, análogas às criações uídicas do pensamento 
(veja-se, acima, o item 14). Estas criações se acham sempre em relação 
com as disposições morais do Espírito que as gera. É assim que o pensa-
mento de pessoas fortemente imbuídas de certas crenças religiosas e com 
elas preocupadas lhes apresenta o inferno, suas fornalhas, suas torturas 
e seus demônios, tais quais essas pessoas os imaginam. Às vezes, é toda 
uma epopeia. Os pagãos viam o Olimpo e o Tártaro, como os cristãos 
veem o inferno e o paraíso. Se, ao despertarem, ou ao saírem do êxtase, 
conservam lembrança exata de suas visões, os que as tiveram tomam-nas 
como realidades conrmativas de suas crenças, quando tudo não passa 
de produto de seus próprios pensamentos.150 Cumpre, pois, se faça uma 
distinção muito rigorosa nas visões extáticas, antes que se lhes dê crédito. 
A tal propósito, o remédio para a excessiva credulidade é o estudo das leis 
que regem o mundo espiritual.

28. Os sonhos propriamente ditos apresentam os três caracteres 
das visões acima descritas. Às duas primeiras categorias dessas visões 
 pertencem os sonhos de previsões, pressentimentos e avisos.151 Na ter-
ceira, isto é, nas criações uídicas do pensamento, é que se pode deparar 
com a causa de certas imagens fantásticas, que nada têm de real, com 
relação à vida corpórea, mas que apresentam às vezes, para o Espírito, 
uma realidade tal, que o corpo lhe sente o contrachoque, havendo casos 
em que os cabelos embranquecem sob a impressão de um sonho. Podem 
essas criações ser provocadas: pela exaltação das crenças; por lembranças 
retrospectivas; por gostos, desejos, paixões, temor, remorsos; pelas pre-
ocupações habituais; pelas necessidades do corpo, ou por um embaraço 
nas funções do organismo; nalmente, por outros Espíritos, com objeti-
vo benévolo ou maléco, conforme a sua natureza.152

Catalepsia. Ressurreições

29. A matéria inerte é insensível; o uido perispirítico igualmen-
te o é, mas transmite a sensação ao centro sensitivo, que é o Espírito. 

150 Nota de Allan Kardec: Podem explicar-se assim as visões da irmã Elmerich que, reportando-se ao 
tempo da paixão do Cristo, diz ter visto coisas materiais, que nunca existiram, senão nos livros que ela 
leu; as da Sra. Cantanille (Revista espírita de agosto de 1866) e uma parte das de Swedenborg.

151 Nota de Allan Kardec: Veja-se, abaixo, o cap. XVI, Teoria da presciência, itens 1 a 3.
152 Nota de Allan Kardec: Revista espírita, junho de 1866; setembro de 1866. O livro dos espíritos, Parte 2a, 

cap. VIII, questão 400.



Capítulo XIV

260

As lesões dolorosas do corpo repercutem, pois, no Espírito, qual cho-
que elétrico, por intermédio do uido perispiritual, que parece ter nos 
nervos os seus os condutores. É o inuxo nervoso dos siologistas 
que, desconhecendo as relações desse uido com o princípio espiritual, 
ainda não puderam achar explicação para todos os efeitos.

A interrupção pode dar-se pela separação de um membro, ou pela 
secção de um nervo, mas, também, parcialmente ou de maneira geral e 
sem nenhuma lesão, nos momentos de emancipação, de grande sobre-ex-
citação ou preocupação do Espírito. Nesse estado, o Espírito não pensa 
no corpo e, em sua febril atividade, atrai a si, por assim dizer, o uido pe-
rispiritual que, retirando-se da superfície, produz aí uma insensibilidade 
momentânea. Poder-se-ia também admitir que, em certas circunstâncias, 
no próprio uido perispiritual uma modicação molecular se opera, que 
lhe tira temporariamente a propriedade de transmissão. É por isso que, 
muitas vezes, no ardor do combate, um militar não percebe que está fe-
rido e que uma pessoa, cuja atenção se acha concentrada num trabalho, 
não ouve o ruído que se lhe faz em torno. Efeito análogo, porém mais 
pronunciado, se verica nalguns sonâmbulos, na letargia e na catalepsia. 
Finalmente, do mesmo modo também se pode explicar a insensibilidade 
dos convulsionários e de muitos mártires. (Revista espírita, janeiro de 
1868: “Estudo sobre os Aïssaouas”.)

A paralisia já não tem absolutamente a mesma causa: aí o efeito 
é todo orgânico; são os próprios nervos, os os condutores que se tor-
nam inaptos à circulação uídica; são as cordas do instrumento que se 
 alteraram.

30. Em certos estados patológicos, quando o Espírito há deixado o 
corpo e o perispírito só por alguns pontos se lhe acha aderido, apresen-
ta ele, o corpo, todas as aparências da morte e enuncia-se uma verdade 
absoluta, dizendo que a vida aí está por um o. Semelhante estado pode 
durar mais ou menos tempo; podem mesmo algumas partes do corpo 
entrar em decomposição, sem que, no entanto, a vida se ache denitiva-
mente extinta. Enquanto não se haja rompido o último o, pode o Es-
pírito, quer por uma ação enérgica, da sua própria vontade, quer por um 
inuxo uídico estranho, igualmente forte, ser chamado a volver ao corpo. 
É como se explicam certos fatos de prolongamento da vida contra todas 
as probabilidades e algumas supostas ressurreições. É a planta a renascer, 



Os fuidos

261

como às vezes se dá, de uma só brila da raiz. Quando, porém, as últi-
mas moléculas do corpo uídico se têm destacado do corpo carnal, ou 
quando este último há chegado a um estado irreparável de degradação, 
impossível se torna todo regresso à vida.153

Curas

31. Como se há visto, o uido universal é o elemento primitivo do 
corpo carnal e do perispírito, os quais são simples transformações dele. 
Pela identidade da sua natureza, esse uido, condensado no perispírito, 
pode fornecer princípios reparadores ao corpo; o Espírito, encarnado ou 
desencarnado, é o agente propulsor que inltra num corpo deteriorado 
uma parte da substância do seu envoltório uídico. A cura se opera me-
diante a substituição de uma molécula malsã por uma molécula sã. O 
poder curativo estará, pois, na razão direta da pureza da substância ino-
culada; mas, depende também da energia da vontade que, quanto maior 
for, tanto mais abundante emissão uídica provocará e tanto maior força 
de penetração dará ao uido. Depende ainda das intenções daquele que 
deseje realizar a cura, seja homem ou Espírito. Os uidos que emanam de 
uma fonte impura são quais substâncias medicamentosas alteradas.

32. São extremamente variados os efeitos da ação uídica sobre 
os doentes, de acordo com as circunstâncias. Algumas vezes é lenta e re-
clama tratamento prolongado, como no magnetismo ordinário; doutras 
vezes é rápida, como uma corrente elétrica. Há pessoas dotadas de tal 
poder, que operam curas instantâneas nalguns doentes, por meio apenas 
da imposição das mãos, ou, até, exclusivamente por ato da vontade. En-
tre os dois polos extremos dessa faculdade, há innitos matizes. Todas 
as curas desse gênero são variedades do magnetismo e só diferem pela 
intensidade e pela rapidez da ação. O princípio é sempre o mesmo: o 
uido, a desempenhar o papel de agente terapêutico e cujo efeito se acha 
subordinado à sua qualidade e a circunstâncias especiais.

33. A ação magnética pode produzir-se de muitas maneiras:
1o) pelo próprio uido do magnetizador; é o magnetismo propria-

mente dito, ou magnetismo humano, cuja ação se acha adstrita à força e, 
sobretudo, à qualidade do uido;

153 Nota de Allan Kardec: Exemplos: Revista espírita, “O doutor Cardon”, agosto de 1863; Uma Ressurreição 
(A mulher corsa), maio de 1866.



Capítulo XIV

262

2o) pelo uido dos Espíritos, atuando diretamente e sem interme-
diário sobre um encarnado, seja para o curar ou acalmar um sofrimen-
to, seja para provocar o sono sonambúlico espontâneo, seja para exercer 
sobre o indivíduo uma inuência física ou moral qualquer. É o magne-
tismo espiritual, cuja qualidade está na razão direta das qualidades do 
Espírito;154

3o) pelos uidos que os Espíritos derramam sobre o magnetizador, 
que serve de veículo para esse derramamento. É o magnetismo misto, se-
miespiritual, ou, se o preferirem, humano-espiritual. Combinado com o 
uido humano, o uido espiritual lhe imprime qualidades de que ele ca-
rece. Em tais circunstâncias, o concurso dos Espíritos é amiúde espontâ-
neo, porém, as mais das vezes, provocado por um apelo do magnetizador.

34. É muito comum a faculdade de curar pela inuência uídica 
e pode desenvolver-se por meio do exercício; mas, a de curar instantane-
amente, pela imposição das mãos, essa é mais rara e o seu grau máximo 
se deve considerar excepcional. No entanto, em épocas diversas e no seio 
de quase todos os povos, surgiram indivíduos que a possuíam em grau 
eminente. Nestes últimos tempos, apareceram muitos exemplos notáveis, 
cuja autenticidade não sofre contestação. Uma vez que as curas desse 
gênero assentam num princípio natural e que o poder de operá-las não 
constitui privilégio, o que se segue é que elas não se operam fora da na-
tureza e que só são miraculosas na aparência.155

Aparições. Transgurações

35. Para nós, o perispírito, no seu estado normal, é invisível; mas, 
como é formado de substância etérea, o Espírito, em certos casos, pode, 
por ato da sua vontade, fazê-lo passar por uma modicação molecular 
que o torna momentaneamente visível. É assim que se produzem as apa-
rições, que não se dão, do mesmo modo que os outros fenômenos, fora 
das leis da natureza. Nada tem esse de mais extraordinário, do que o do 
vapor que, quando muito rarefeito, é invisível, mas que se torna visível, 
quando condensado.

154 Nota de Allan Kardec: Exemplos: Revista espírita, fevereiro de 1863; abril de 1865;  setembro de 1865.
155 Nota de Allan Kardec: Casos de curas instantâneas relatados na Revista espírita: O príncipe de 

 Hohenlohe, dezembro de 1866; sobre as curas do sr. Jacob, outubro e novembro de 1866; outubro 
e novembro de 1867;  Simonet, agosto de 1867; O alcaide Hassan, outubro de 1867; O cura Gassner, 
novembro de 1867.



Os fuidos

263

Conforme o grau de condensação do uido perispirítico, a apari-
ção é às vezes vaga e vaporosa; doutras vezes, mais nitidamente denida; 
doutras, enm, com todas as aparências da matéria tangível. Pode, mes-
mo, chegar, até, à tangibilidade real, ao ponto de o observador se enganar 
com relação à natureza do ser que tem diante de si.

São frequentes as aparições vaporosas, forma sob a qual muitos 
indivíduos, depois de terem morrido, se apresentam às pessoas que lhes 
são afeiçoadas. As aparições tangíveis são mais raras, se bem haja delas 
numerosíssimos casos, perfeitamente autenticados. Se o Espírito quer 
dar-se a conhecer, imprime ao seu envoltório todos os sinais exteriores 
que tinha quando vivo.156

36. É de notar-se que as aparições tangíveis só têm da matéria 
carnal as aparências; não poderiam ter dela as qualidades. Em virtude 
da sua natureza uídica, não podem ter a coesão da matéria, porque, em 
realidade, não há nelas carne. Formam-se instantaneamente e instanta-
neamente desaparecem, ou se evaporam pela desagregação das moléculas 
uídicas.157 Os seres que se apresentam nessas condições não nascem, 
nem morrem, como os outros homens. São vistos e deixam de ser vistos, 
sem que se saiba donde vêm, como vieram, nem para onde vão. Nin-
guém os poderia matar, nem prender, nem encarcerar, visto carecerem de 
corpo carnal. Atingiriam o vácuo os golpes que se lhes desferissem.

Tal o caráter dos agêneres, com os quais se pode confabular, sem 
suspeitar de que eles o sejam, mas que não demoram longo tempo entre 
os humanos e não podem tornar-se comensais de uma casa, nem gurar 
entre os membros de uma família.158

Ao demais, denotam sempre, em suas atitudes, qualquer coisa de 
estranho e de insólito que deriva ao mesmo tempo da materialidade e da 
espiritualidade: neles, o olhar é simultaneamente vaporoso e brilhante, 
carece da nitidez do olhar através dos olhos da carne; a linguagem, breve 
e quase sempre sentenciosa, nada tem do brilho e da volubilidade da lin-
guagem humana; a aproximação deles causa uma sensação singular e in-
denível de surpresa, que inspira uma espécie de temor; e quem com eles 

156 Nota de Allan Kardec: O livro dos médiuns, 2a Parte, caps. VI e VII.
157 N.E.: As materializações prolongadas, quais as vericadas por William Crookes, não eram, então, 

 conhecidas.
158 N.E.: Segundo a Bíblia, este fato se deu na família de Tobias. (Ver O livro de Tobias.)



Capítulo XIV

264

se põe em contato, embora os tome por indivíduos quais todos os outros, 
é levado a dizer involuntariamente: Ali está uma criatura singular.159

37. Sendo o mesmo o perispírito, assim nos encarnados, como 
nos desencarnados, um Espírito encarnado, por efeito completamente 
idêntico, pode, num momento de liberdade, aparecer em ponto diverso 
do em que repousa seu corpo, com os traços que lhe são habituais e 
com todos os sinais de sua identidade. Foi esse fenômeno, do qual se 
conhecem muitos casos autênticos, que deu lugar à crença nos homens 
duplos.160

38. Um efeito peculiar aos fenômenos dessa espécie consiste em 
que as aparições vaporosas e, mesmo, tangíveis, não são perceptíveis a 
toda gente, indistintamente. Os Espíritos só se mostram quando o que-
rem e a quem também o querem. Um Espírito, pois, poderia aparecer, 
numa assembleia, a um ou a muitos dos presentes e não ser visto pelos 
demais. Dá-se isso, porque as percepções desse gênero se efetuam por 
meio da vista espiritual, e não por intermédio da vista carnal; pois não 
só aquela não é dada a toda gente, como pode, se for conveniente, ser 
retirada, pela só vontade do Espírito, àquele a quem ele não queira mos-
trar-se, como pode dá-la, momentaneamente, se entender necessário.

À condensação do uido perispirítico nas aparições, indo mesmo 
até a tangibilidade, faltam as propriedades da matéria ordinária: se tal 
não se desse, as aparições seriam perceptíveis pelos olhos do corpo e, 
então, todas as pessoas presentes as perceberiam.161

39. Podendo o Espírito operar transformações na contextura do 
seu envoltório perispirítico e irradiando-se esse envoltório em torno 
do corpo qual atmosfera uídica, pode produzir-se na superfície mes-
ma do corpo um fenômeno análogo ao das aparições. Pode a imagem 
real do corpo apagar-se mais ou menos completamente, sob a camada 

159 Nota de Allan Kardec: Exemplos de aparições vaporosas ou tangíveis e de agêneres: Revista espírita, 
janeiro de 1858; outubro de 1858; fevereiro de 1859; março de 1859; janeiro de 1859; novembro de 
1859; agosto de 1859; abril de 1860; maio de 1860; julho de 1861; abril de 1866; “O lavrador Martinho, 
apresentado a Luís XVIII, detalhes completos”, dezembro de 1866.

160 Nota de Allan Kardec: Exemplos de aparições de pessoas vivas: Revista espírita de dezembro de 1858; 
fevereiro de 1859; agosto de 1859; novembro de 1860.

161 Nota de Allan Kardec: Devem acolher-se com extrema reserva as narrativas de aparições puramente 
individuais que, em certos casos, poderiam não passar de efeito de uma imaginação sobre-excitada 
e, porventura, de uma invenção com ns interesseiros. Convém, pois, levar em conta, muito escru-
pulosamente, as circunstâncias, a honradez da pessoa, assim como o interesse que ela possa ter em 
abusar da credulidade de indivíduos excessivamente conantes.



Os fuidos

265

uídica, e assumir outra aparência; ou, então, vistos através da camada 
uídica modicada, os traços primitivos podem tomar outra expressão. 
Se, saindo do terra a terra, o Espírito encarnado se identica com as 
coisas do mundo espiritual, pode a expressão de um semblante feio tor-
nar-se bela, radiosa e até luminosa; se, ao contrário, o Espírito é presa 
de paixões más, um semblante belo pode tomar um aspecto horrendo.

Assim se operam as transgurações, que reetem sempre qualidades 
e sentimentos predominantes no Espírito. O fenômeno resulta, portan-
to, de uma transformação uídica; é uma espécie de aparição perispiríti-
ca, que se produz sobre o próprio corpo do vivo e, algumas vezes, no mo-
mento da morte, em lugar de se produzir ao longe, como nas aparições 
propriamente ditas. O que distingue as aparições desse gênero é o serem, 
geralmente, perceptíveis por todos os assistentes e com os olhos do cor-
po, precisamente por se basearem na matéria carnal visível, ao passo que, 
nas aparições puramente uídicas, não há matéria tangível.162

Manifestações físicas. Mediunidade

40. Os fenômenos das mesas girantes e falantes, da suspensão 
etérea de corpos pesados, da escrita mediúnica, tão antigos quanto o 
mundo, porém vulgares hoje, facultam a explicação de alguns outros, 
análogos e  espontâneos, aos quais, pela ignorância da lei que os rege, se 
atribuía caráter sobrenatural e miraculoso. Tais fenômenos têm por base 
as propriedades do uido perispirítico, quer dos encarnados, quer dos 
Espíritos livres.

41. Por meio do seu perispírito é que o Espírito atuava sobre o seu 
corpo vivo; ainda por intermédio desse mesmo uido é que ele se mani-
festa; atuando sobre a matéria inerte, é que produz ruídos, movimentos 
de mesa e outros objetos, que os levanta, derriba, ou transporta. Nada 
tem de surpreendente esse fenômeno, se considerarmos que, entre nós, 
os mais possantes motores se encontram nos uidos mais rarefeitos e 
mesmo imponderáveis, como o ar, o vapor e a eletricidade.

É igualmente com o concurso do seu perispírito que o Espírito faz 
que os médiuns escrevam, falem, desenhem. Já não dispondo de corpo 
tangível para agir ostensivamente quando quer manifestar-se, ele se serve 

162  Nota de Allan Kardec: Exemplo e teoria da transguração: Revista espírita, março de 1859. (O livro dos 
médiuns, 2a Parte, cap. VII.)



Capítulo XIV

266

do corpo do médium, cujos órgãos toma de empréstimo, corpo ao qual 
faz que atue como se fora o seu próprio, mediante o eúvio uídico que 
verte sobre ele.

42. Pelo mesmo processo atua o Espírito sobre a mesa, quer para 
que esta se mova, sem que o seu movimento tenha signicação determi-
nada, quer para que dê pancadas inteligentes, indicativas das letras do 
alfabeto, a m de formarem palavras e frases, fenômeno esse denomina-
do tiptologia. A mesa não passa de um instrumento de que o Espírito se 
utiliza, como se utiliza do lápis para escrever. Para esse efeito, dá-lhe ele 
uma vitalidade momentânea, por meio do uido que lhe inocula, porém 
absolutamente não se identica com ela.

Praticam um ato ridículo as pessoas que, tomadas de emoção ao 
manifestar-se um ser que lhes é caro, abraçam a mesa; é exatamente como 
se abraçassem a bengala de que um amigo se sirva para bater no chão. 
O mesmo fazem os que dirigem a palavra à mesa, como se o Espírito se 
achasse metido na madeira, ou como se a madeira se houvesse tornado 
Espírito.

Quando comunicações são transmitidas por esse meio, deve-se 
imaginar que o Espírito está, não na mesa, mas ao lado, tal qual estaria se 
vivo se achasse e como seria visto, se no momento pudesse tornar-se visí-
vel. O mesmo ocorre nas comunicações pela escrita: ver-se-ia o Espírito 
ao lado do médium, dirigindo-lhe a mão ou transmitindo-lhe pensamen-
tos por meio de uma corrente uídica.

43. Quando a mesa se destaca do solo e utua no espaço sem 
ponto de apoio, o Espírito não a ergue com a força de um braço; envol-
ve-a e penetra-a de uma espécie de atmosfera uídica que neutraliza o 
efeito da gravitação, como faz o ar com os balões e papagaios. O uido 
que se inltra na mesa dá-lhe momentaneamente maior leveza especí-
ca. Quando ca pregada ao solo, ela se acha numa situação análoga à da 
campânula pneumática sob a qual se fez o vácuo. Não há aqui mais que 
simples comparações destinadas a mostrar a analogia dos efeitos e não a 
semelhança absoluta das causas. (O livro dos médiuns, 2a Parte, cap. IV.)

Compreende-se, depois do que ca dito, que não há para o Espírito, 
maior diculdade em arrebatar uma pessoa, do que em arrebatar uma mesa, 



Os fuidos

267

em transportar um objeto de um lugar para outro, ou em atirá-lo seja onde 
for. Todos esses fenômenos se produzem em virtude da mesma lei.163

Quando as pancadas são ouvidas na mesa ou algures, não é que o 
Espírito esteja a bater com a mão, ou com qualquer objeto. Ele apenas 
dirige sobre o ponto donde vem o ruído um jato de uido e este produz o 
efeito de um choque elétrico. Tão possível lhe é modicar o ruído, como 
a qualquer pessoa modicar os sons produzidos pelo ar.164

44. Fenômeno muito frequente na mediunidade é a aptidão de 
certos médiuns para escrever em língua que lhes é estranha; a explanar, 
oralmente ou por escrito, assuntos que lhes estão fora do alcance da ins-
trução recebida. Não é raro o caso de alguns que escrevem correntemente 
sem nunca terem aprendido a escrever; de outros que compõem poesias, 
sem jamais na vida terem sabido fazer um verso; de outros que dese-
nham, pintam, esculpem, compõem música, tocam um instrumento, 
sem conhecerem desenho, pintura, escultura, ou a arte musical. Ocorre 
frequentemente o fato de um médium escrevente reproduzir com perfei-
ção a graa e a assinatura que os Espíritos, que por ele se comunicam, 
tinham quando vivos, se bem não as haja ele conhecido.

Nada, porém, apresenta esse fenômeno de mais maravilhoso, do 
que o de se fazer que uma criança escreva, guiando-se-lhe a mão; pode-se, 
dessa maneira, conseguir que ela execute tudo o que se queira. Pode-se 
fazer que qualquer pessoa escreva num idioma que ela ignore, ditando-
-se-lhe as palavras letra por letra. Compreende-se que o mesmo se possa 

163 Nota de Allan Kardec: Tal o princípio dos fenômenos de transporte, fenômeno este muito real, mas 
que não convém se admita, senão com extrema reserva, porquanto é um dos que mais se prestam 
à imitação e à trapaçaria. Devem tomar-se em séria consideração a honradez irrecusável da pessoa 
que os obtém, seu absoluto desinteresse, material e moral, e o concurso das circunstâncias acessó-
rias. Importa, sobretudo, desconar da produção de tais efeitos, quando eles se deem com exces-
siva facilidade e ter por suspeitos os que se renovem com extrema frequência e, por assim dizer, à 
vontade. Os prestidigitadores fazem coisas mais extraordinárias.

Não menos positivo é o fato do erguimento de uma pessoa; mas, tem que ser muito mais raro, 
porque mais difícil de ser imitado. É sabido que o Sr. Home se elevou mais de uma vez até ao teto, 
dando assim volta à sala. Dizem que São Cupertino possuía a mesma faculdade, não sendo o fato 
mais miraculoso com este do que com aquele.

164 Nota de Allan Kardec: Casos de manifestações materiais e de perturbações operadas pelos Espíritos: 
Revista espírita, Manifestações físicas (A moça dos panoramas), janeiro de 1858; “Senhorita  Clairon”, 
fevereiro de 1858; “Espírito batedor de Bergzabern” (narração completa), maio a julho de 1858; 
“ Dibbelsdorf”, agosto de 1858; “Padeiro de Dieppe”, março de 1860; “Fabricante de São Petersburgo”, 
abril de 1860; “Rua des Noyers,”, agosto de 1860; “Espírito batedor do Aube”, janeiro de 1861; “Flagelo 
do século XVI, janeiro de 1864; “Poitiers”, maio de 1864 e maio de 1865; “Irmã Maria”, junho de 1864; 
“Marselha”, abril de 1865; “Fives”, agosto de 1865; “Os ratos de Équihem”, fevereiro de 1866.



Capítulo XIV

268

dar com a mediunidade, desde que se atente na maneira por que os Es-
píritos se comunicam com os médiuns que, para eles, mais não são do 
que instrumentos passivos. Se, porém, o médium tem o mecanismo, se 
venceu as diculdades práticas, se lhe são familiares as expressões, se, 
nalmente, possui no cérebro os elementos daquilo que o Espírito quer 
fazê-lo executar, ele se acha na posição do homem que sabe ler e escrever 
correntemente; o trabalho se torna mais fácil e mais rápido; ao Espírito já 
não resta senão transmitir seus pensamentos ao intérprete, para que este 
os reproduza pelos meios de que dispõe.

A aptidão de um médium para coisas que lhe são estranhas tam-
bém tem frequentemente suas raízes nos conhecimentos que ele possuiu 
noutra existência e dos quais seu Espírito conservou a intuição. Se, por 
exemplo, ele foi poeta ou músico, mais facilidade encontrará para assi-
milar o pensamento poético ou musical que um Espírito queira fazê-lo 
expressar. A língua que ele hoje ignora pode ter-lhe sido familiar noutra 
existência, donde maior aptidão sua para escrever mediunicamente nessa 
língua.165

Obsessões e possessões

45. Pululam em torno da Terra os maus Espíritos, em consequên-
cia da inferioridade moral de seus habitantes. A ação malfazeja desses 
Espíritos é parte integrante dos agelos com que a humanidade se vê 
a braços neste mundo. A obsessão que é um dos efeitos de semelhante 
ação, como as enfermidades e todas as atribulações da vida, deve, pois, 
ser considerada como provação ou expiação e aceita com esse caráter.

Chama-se obsessão à ação persistente que um Espírito mau exer-
ce sobre um indivíduo. Apresenta caracteres muito diferentes, que vão 
desde a simples inuência moral, sem perceptíveis sinais exteriores, até a 
perturbação completa do organismo e das faculdades mentais. Ela oblite-
ra todas as faculdades mediúnicas. Na mediunidade audiente e psicográ-
ca, traduz-se pela obstinação de um Espírito em querer manifestar-se, 
com exclusão de qualquer outro.

165 Nota de Allan Kardec: A aptidão, que algumas pessoas denotam para línguas que elas manejam, sem, 
por assim dizer, as haver aprendido, não tem como origem senão a lembrança intuitiva do que sou-
beram noutra existência. O caso do poeta Méry, relatado na Revista espírita de novembro de 1864, é 
uma prova do que dizemos. É evidente que, se na sua mocidade, Méry fora médium, teria escrito em 
latim tão facilmente como em francês e toda gente houvera visto nesse fato um prodígio.



Os fuidos

269

46. Assim como as enfermidades resultam das imperfeições físicas 
que tornam o corpo acessível às perniciosas inuências exteriores, a ob-
sessão decorre sempre de uma imperfeição moral, que dá ascendência a 
um Espírito mau. A uma causa física, opõe-se uma força física; a uma 
causa moral preciso é se contraponha uma força moral. Para preservá-lo 
das enfermidades, fortica-se o corpo; para garanti-la contra a obsessão, 
tem-se que fortalecer a alma; donde, para o obsidiado, a necessidade de 
trabalhar por se melhorar a si próprio, o que as mais das vezes basta para 
livrá-lo do obsessor, sem o socorro de terceiros. Necessário se torna este 
socorro, quando a obsessão degenera em subjugação e em possessão, 
porque nesse caso o paciente não raro perde a vontade e o livre-arbítrio.

Quase sempre a obsessão exprime vingança tomada por um Espí-
rito e cuja origem frequentemente se encontra nas relações que o obsi-
diado manteve com o obsessor, em precedente existência.

Nos casos de obsessão grave, o obsidiado ca como que envolto e 
impregnado de um uido pernicioso, que neutraliza a ação dos uidos 
salutares e os repele. É daquele uido que importa desembaraçá-lo. Ora, 
um uido mau não pode ser eliminado por outro igualmente mau. Por 
meio de ação idêntica à do médium curador, nos casos de enfermidade, 
preciso se faz expelir um uido mau com o auxílio de um uido melhor.

Nem sempre, porém, basta esta ação mecânica; cumpre, sobretu-
do, atuar sobre o ser inteligente, ao qual é preciso se possua o direito de 
falar com autoridade, que, entretanto, falece a quem não tenha superio-
ridade moral. Quanto maior esta for, tanto maior também será aquela.

Mas, ainda não é tudo: para assegurar a libertação da vítima, in-
dispensável se torna que o Espírito perverso seja levado a renunciar aos 
seus maus desígnios; que se faça que o arrependimento desponte nele, 
assim como o desejo do bem, por meio de instruções habilmente mi-
nistradas, em evocações particularmente feitas com o objetivo de dar-
-lhe educação moral. Pode-se então ter a grata satisfação de libertar um 
encarnado e de converter um Espírito imperfeito.

O trabalho se torna mais fácil quando o obsidiado, compreenden-
do a sua situação, para ele concorre com a vontade e a prece. Outro 
tanto não sucede quando, seduzido pelo Espírito que o domina, se ilude 
com relação às qualidades deste último e se compraz no erro a que é 
conduzido, porque, então, longe de a secundar, o obsidiado repele toda 



Capítulo XIV

270

 assistência. É o caso da fascinação, innitamente mais rebelde sempre, 
do que a mais violenta subjugação. (O livro dos médiuns, 2a Parte, cap. 
XXIII.) 

Em todos os casos de obsessão, a prece é o mais poderoso meio de 
que se dispõe para demover de seus propósitos malécos o obsessor.

47. Na obsessão, o Espírito atua exteriormente, com a ajuda do 
seu perispírito, que ele identica com o do encarnado, cando este a-
nal enlaçado por uma como teia e constrangido a proceder contra a sua 
vontade.

Na possessão, em vez de agir exteriormente, o Espírito atuante se 
substitui, por assim dizer, ao Espírito encarnado; toma-lhe o corpo para 
domicílio, sem que este, no entanto, seja abandonado pelo seu dono, 
pois que isso só se pode dar pela morte. A possessão, conseguintemente, 
é sempre temporária e intermitente, porque um Espírito desencarnado 
não pode tomar denitivamente o lugar de um encarnado, pela razão de 
que a união molecular do perispírito e do corpo só se pode operar no 
momento da concepção. (Cap. XI, item 18.)

De posse momentânea do corpo do encarnado, o Espírito se serve 
dele como se seu próprio fora: fala pela sua boca, vê pelos seus olhos, 
opera com seus braços, conforme o faria se estivesse vivo. Não é como 
na mediunidade falante, em que o Espírito encarnado fala transmitindo 
o pensamento de um desencarnado; no caso da possessão é mesmo o 
último que fala e obra; quem o haja conhecido em vida, reconhece-lhe a 
linguagem, a voz, os gestos e até a expressão da sionomia.

48. Na obsessão há sempre um Espírito malfeitor. Na possessão 
pode tratar-se de um Espírito bom que queira falar e que, para causar 
maior impressão nos ouvintes, toma do corpo de um encarnado, que 
voluntariamente lho empresta, como emprestaria seu fato a outro encar-
nado. Isso se verica sem qualquer perturbação ou incômodo, durante 
o tempo em que o Espírito encarnado se acha em liberdade, como no 
estado de emancipação, conservando-se este último ao lado do seu subs-
tituto para ouvi-lo.

Quando é mau o Espírito possessor, as coisas se passam de outro 
modo. Ele não toma moderadamente o corpo do encarnado, arrebata-o, 
se este não possui bastante força moral para lhe resistir. Fá-lo por maldade 
para com este, a quem tortura e martiriza de todas as formas, indo ao 



Os fuidos

271

 extremo de tentar exterminá-lo, já por estrangulação, já atirando-o ao 
fogo ou a outros lugares perigosos. Servindo-se dos órgãos e dos mem-
bros do infeliz paciente, blasfema, injuria e maltrata os que o cercam; 
entrega-se a excentricidades e a atos que apresentam todos os caracteres 
da loucura furiosa.

São numerosos os fatos deste gênero, em diferentes graus de inten-
sidade, e não derivam de outra causa muitos casos de loucura. Amiúde, 
há também desordens patológicas, que são meras consequências e contra 
as quais nada adiantam os tratamentos médicos, enquanto subsiste a cau-
sa originária. Dando a conhecer essa fonte donde provém uma parte das 
misérias humanas, o Espiritismo indica o remédio a ser aplicado: atuar 
sobre o autor do mal que, sendo um ser inteligente, deve ser tratado por 
meio da inteligência.166

49. São as mais das vezes individuais a obsessão e a possessão; mas, 
não raro são epidêmicas. Quando sobre uma localidade se lança uma 
revoada de maus Espíritos, é como se uma tropa de inimigos a invadisse. 
Pode então ser muito considerável o número dos indivíduos atacados.167

166 Nota de Allan Kardec: Casos de cura de obsessões e de possessões: Revista espírita, dezembro de 
1863; janeiro de 1864; junho de 1864; janeiro de 1865; junho de 1865; fevereiro de 1866; junho de 
1867.

167 Nota de Allan Kardec: Foi exatamente desse gênero a epidemia que, faz alguns anos, atacou a aldeia 
de Morzine na Saboia. Veja-se o relato completo dessa epidemia na Revista espírita de dezembro de 
1862; janeiro, fevereiro, abril e maio de 1863.





CAPÍTULO XV

M

Os milagres do Evangelho

• Superioridade da natureza de Jesus • Sonhos • Estrela dos 
magos • Dupla vista • Curas • Possessos • Ressurreições • Jesus 
caminha sobre a água • Transguração • Tempestade aplacada 
• Bodas de Caná • Multiplicação dos pães • Tentação de Jesus 
• Prodígios por ocasião da morte de Jesus • Aparição de Jesus, 

após sua morte • Desaparecimento do corpo de Jesus

Superioridade da natureza de Jesus
1. Os fatos que o Evangelho relata e que foram até hoje considera-

dos milagrosos pertencem, na sua maioria, à ordem dos fenômenos psíqui-
cos, isto é, dos que têm como causa primária as faculdades e os atributos 
da alma. Confrontando-os com os que caram descritos e explicados no 
capítulo precedente, reconhecer-se-á sem diculdade que há entre eles 
identidade de causa e de efeito. A História registra outros análogos, em 
todos os tempos e no seio de todos os povos, pela razão de que, desde que 
há almas encarnadas e desencarnadas, os mesmos efeitos forçosamente se 
produziram. Pode-se, é certo, contestar, no que concerne a este ponto, a 
veracidade da História; mas, hoje, eles se produzem às nossas vistas e, por 
assim dizer, à vontade e por indivíduos que nada têm de excepcionais. O 
só fato da reprodução de um fenômeno, em condições idênticas, basta 
para provar que ele é possível e se acha submetido a uma lei, não sendo, 
portanto, miraculoso.



Capítulo XV

274

O princípio dos fenômenos psíquicos repousa, como já vimos, nas 
propriedades do uido perispiritual, que constitui o agente magnético; 
nas manifestações da vida espiritual durante a vida corpórea e depois 
da morte; e, nalmente, no estado constitutivo dos Espíritos e no papel 
que eles desempenham como força ativa da natureza. Conhecidos estes 
elementos e comprovados os seus efeitos, tem-se, como consequência, 
de admitir a possibilidade de certos fatos que eram rejeitados enquanto 
se lhes atribuía uma origem sobrenatural. 

2. Sem nada prejulgar quanto à natureza do Cristo, natureza cujo 
exame não entra no quadro desta obra, considerando-o apenas um Es-
pírito superior, não podemos deixar de reconhecê-lo um dos de ordem 
mais elevada e colocado, por suas virtudes, muitíssimo acima da hu-
manidade terrestre. Pelos imensos resultados que produziu, a sua en-
carnação neste mundo forçosamente há de ter sido uma dessas missões 
que a Divindade somente a seus mensageiros diretos cona, para cum-
primento de seus desígnios. Mesmo sem supor que ele fosse o próprio 
Deus, mas unicamente um enviado de Deus para transmitir sua palavra 
aos homens, seria mais do que um profeta, porquanto seria um Messias 
divino.

Como homem, tinha a organização dos seres carnais; porém, 
como Espírito puro, desprendido da matéria, havia de viver mais da vida 
espiritual, do que da vida corporal, de cujas fraquezas não era passível. A 
sua superioridade com relação aos homens não derivava das qualidades 
particulares do seu corpo, mas das do seu Espírito, que dominava de 
modo absoluto a matéria e da do seu perispírito, tirado da parte mais 
quintessenciada dos uidos terrestres (cap. XIV, item 9). Sua alma, pro-
vavelmente, não se achava presa ao corpo, senão pelos laços estritamente 
indispensáveis. Constantemente desprendida, ela decerto lhe dava dupla 
vista, não só permanente, como de excepcional penetração e superior 
de muito à que de ordinário possuem os homens comuns. O mesmo 
havia de dar-se, nele, com relação a todos os fenômenos que dependem 
dos uidos perispirituais ou psíquicos. A qualidade desses uidos lhe 
conferia imensa força magnética, secundada pelo incessante desejo de 
fazer o bem.

Agiria como médium nas curas que operava? Poder-se-á consi-
derá-lo poderoso médium curador? Não, porquanto o médium é um 



Os milagres do Evangelho

275

 intermediário, um instrumento de que se servem os Espíritos desen-
carnados e o Cristo não precisava de assistência, pois que era ele quem 
assistia os outros. Agia por si mesmo, em virtude do seu poder pessoal, 
como o podem fazer, em certos casos, os encarnados, na medida de 
suas forças. Que Espírito, ao demais, ousaria insuar-lhe seus próprios 
pensamentos e encarregá-lo de os transmitir? Se algum inuxo estranho 
recebia, esse só de Deus lhe poderia vir. Segundo denição dada por um 
Espírito, ele era médium de Deus.

Sonhos

3. José, diz o Evangelho, foi avisado por um anjo, que lhe apareceu em sonho e 

que lhe aconselhou fugisse para o Egito com o Menino. (MATEUS, 2:19 a 23.) 

Os avisos por meio de sonhos desempenham grande papel nos 
livros sagrados de todas as religiões. Sem garantir a exatidão de todos 
os fatos narrados e sem os discutir, o fenômeno em si mesmo nada tem 
de anormal, sabendo-se, como se sabe, que, durante o sono, é quando 
o Espírito, desprendido dos laços da matéria, entra momentaneamente 
na vida espiritual, onde se encontra com os que lhe são conhecidos. É 
com frequência essa a ocasião que os Espíritos protetores aproveitam 
para se manifestar a seus protegidos e lhes dar conselhos mais diretos. 
São numerosos os casos de avisos em sonho, porém, não se deve inferir 
daí que todos os sonhos são avisos, nem, ainda menos, que tem uma 
signicação tudo o que se vê em sonho. Cumpre se inclua entre as cren-
ças supersticiosas e absurdas a arte de interpretar os sonhos. (Cap. XIV, 
itens 27 e 28.)

Estrela dos magos

4. Diz-se que uma estrela apareceu aos magos que foram adorar a Jesus; que ela 

lhes ia à frente indicando-lhes o caminho e que se deteve quando eles chegaram. 

(MATEUS, 2:1 a 12.)

Não se trata de saber se o fato que Mateus narra é real, ou se não 
passa de uma gura indicativa de que os magos foram guiados de forma 



Capítulo XV

276

misteriosa ao lugar onde estava o menino, dado que não há meio algum 
de vericação; trata-se de saber se é possível um fato de tal natureza.

O que é certo é que, naquela circunstância, a luz não podia ser 
uma estrela. Na época em que o fato ocorreu, era possível acreditassem 
que fosse, porquanto então se cria serem as estrelas pontos luminosos 
pregados no rmamento e suscetíveis de cair sobre a Terra; não hoje, 
quando se conhece a natureza das estrelas.

Entretanto, por não ter como causa a que lhe atribuíram, não dei-
xa de ser possível o fato da aparição de uma luz com o aspecto de uma 
estrela. Um Espírito pode aparecer sob forma luminosa, ou transformar 
uma parte do seu uido perispirítico em foco luminoso. Muitos fatos 
desse gênero, modernos e perfeitamente autênticos, não procedem de 
outra causa, que nada apresenta de sobrenatural. (Cap. XIV, itens 13 e 
seguintes.)

Dupla vista
ENTRADA DE JESUS EM JERUSALÉM

5. Quando eles se aproximaram de Jerusalém e chegaram a Betfagé, perto do 

Monte das Oliveiras, Jesus enviou dois de seus discípulos, dizendo-lhes: “Ide 

a essa aldeia que está à vossa frente e, lá chegando, encontrareis amarrada uma 

jumenta e junto dela o seu jumentinho; desamarrai-a e trazei-mos. — Se al-

guém vos disser qualquer coisa, respondei que o Senhor precisa deles e logo 

deixará que os conduzais.” — Ora, tudo isso se deu, a m de que se cumprisse 

esta palavra do profeta: — Dizei à lha de Sião: “Eis o teu rei, que vem a ti, 

cheio de doçura, montado numa jumenta e com o jumentinho da que está sob 

o jugo.” (ZACARIAS, 9:9 e 10.)

Os discípulos então foram e zeram o que Jesus lhes ordenara. — E, tendo tra-

zido a jumenta e o jumentinho, a cobriram com suas vestes e o zeram montar. 

(MATEUS, 21:1 a 7.)

BEIJO DE JUDAS

6. “Levantai-vos, vamos, que já está perto daqui aquele que me há de trair.” — 

Ainda não acabara de dizer essas palavras e eis que Judas, um dos doze, chegou 



Os milagres do Evangelho

277

e com ele uma tropa de gente armada de espadas e varapaus, enviada pelos 

príncipes dos sacerdotes e pelos anciãos do povo. — Ora, o que o traía lhes 

dera um sinal para o reconhecerem, dizendo-lhes: “Aquele a quem eu beijar é 

esse mesmo o que  procurais; apoderai-vos dele.” — Logo, pois, se aproximou 

de Jesus e lhe disse: “Mestre, eu te saúdo; e o beijou.” — Jesus lhe respondeu: 

“Meu amigo, que vieste fazer aqui?” Ao mesmo tempo, os outros, avançando, 

se lançaram a Jesus e dele se apoderaram. (MATEUS, 26:46 a 50.)

PESCA MILAGROSA

7. Um dia, estando Jesus à margem do lago de Genesaré, como a multidão o 

comprimisse para ouvir a palavra de Deus — viu Ele duas barcas atracadas à 

borda do lago e das quais os pescadores haviam desembarcado e lavavam suas 

redes. — Entrou numa dessas barcas, que era de Simão, e lhe pediu que a afas-

tasse um pouco da margem; e, tendo-se sentado, ensinava ao povo de dentro 

da barca.

Quando acabou de falar, disse a Simão: “Avança para o mar e lança as tuas redes 

de pescar.” — Respondeu-lhe Simão: “Mestre, trabalhamos a noite toda e nada 

apanhamos; contudo, pois que mandas, lançarei a rede.” — Tendo-a lançado, 

apanharam tão grande quantidade de peixes, que a rede se rompeu. — Acena-

ram para os companheiros que estavam na outra barca, a m de que viessem 

ajudá-los. Eles vieram e encheram de tal modo as barcas, que por pouco estas 

não se afundaram. (LUCAS, 5:1 a 7.)

VOCAÇÃO DE PEDRO, ANDRÉ, TIAGO, JOÃO E MATEUS

8. Caminhando ao longo do mar da Galileia, viu Jesus dois irmãos, Simão, 

chamado Pedro, e André, seu irmão, que lançavam suas redes ao mar, pois que 

eram pescadores; — e lhes disse: “Segui-me e eu farei de vós pescadores de 

homens.” — Logo eles deixaram suas redes e o seguiram.

Daí, continuando, viu dois outros irmãos, Tiago, lho de Zebedeu, e João, seu 

irmão, que estavam numa barca com Zebedeu, pai de ambos, os quais estavam 

a consertar suas redes, e os chamou. — Eles imediatamente deixaram as redes e 

o pai e o seguiram. (MATEUS, 4:18 a 22.)



Capítulo XV

278

Saindo dali, Jesus, ao passar, viu um homem sentado à banca dos impostos, cha-

mado Mateus, ao qual disse: “Segue-me; e o homem logo se levantou e o seguiu.” 

(MATEUS, 4:9.)

9. Nada apresentam de surpreendentes estes fatos, desde que 
se conheça o poder da dupla vista e a causa, muito natural, dessa 
 faculdade. Jesus a possuía em grau elevado e pode dizer-se que ela 
constituía o seu estado normal, conforme o atesta grande número de 
atos da sua vida, os quais, hoje, têm a explicá-los os fenômenos mag-
néticos e o  Espiritismo.

A pesca qualicada de miraculosa igualmente se explica pela dupla 
vista. Jesus não produziu espontaneamente peixes onde não os havia; 
Ele viu, com a vista da alma, como teria podido fazê-lo um lúcido vígil, 
o lugar onde se achavam os peixes e disse com segurança aos pescadores 
que lançassem aí suas redes.

A acuidade do pensamento e, por conseguinte, certas previsões 
decorrem da vista espiritual. Quando Jesus chama a si Pedro, André, 
Tiago, João e Mateus, é que lhes conhecia as disposições íntimas e sabia 
que eles o acompanhariam e que eram capazes de desempenhar a missão 
que tencionava conar-lhes. E mister se fazia que eles próprios tivessem 
intuição da missão que iriam desempenhar para, sem hesitação, atende-
rem ao chamamento de Jesus. O mesmo se deu quando, por ocasião da 
Ceia, Ele anunciou que um dos doze o trairia e o apontou, dizendo ser 
aquele que punha a mão no prato; e deu-se também, quando predisse 
que Pedro o negaria.

Em muitos passos do Evangelho se lê: “Mas Jesus, conhecendo-
-lhes os pensamentos, lhes diz...” Ora, como poderia Ele conhecer os 
pensamentos dos seus interlocutores, senão pelas irradiações uídicas 
desses pensamentos e, ao mesmo tempo, pela vista espiritual que lhe 
permitia ler-lhes no foro íntimo?

Muitas vezes, supondo que um pensamento se acha sepultado nos 
refolhos da alma, o homem não suspeita que traz em si um espelho 
onde se reete aquele pensamento, um revelador na sua própria irra-
diação uídica, impregnada dele. Se víssemos o mecanismo do mundo 
invisível que nos cerca, as ramicações dos os condutores do pensa-
mento, a ligarem todos os seres inteligentes, corporais e incorpóreos, 
os eúvios uídicos carregados das marcas do mundo moral, os quais, 



Os milagres do Evangelho

279

como  correntes aéreas, atravessam o espaço, muito menos surpreendi-
dos caríamos diante de certos efeitos que a ignorância atribui ao acaso.  
(Cap. XIV, itens 15, 22 e seguintes.)

Curas
PERDA DE SANGUE

10. Então, uma mulher, que havia doze anos sofria de uma hemorragia — que 

sofrera muito nas mãos dos médicos e que, tendo gasto todos os seus haveres, 

nenhum alívio conseguira — como ouvisse falar de Jesus, veio com a multidão 

atrás dele e lhe tocou as vestes, porquanto, dizia: “Se eu conseguir ao menos 

lhe tocar nas vestes, carei curada.” — No mesmo instante o uxo sanguíneo 

lhe cessou e ela sentiu em seu corpo que estava curada daquela enfermidade.

Logo, Jesus, conhecendo em si mesmo a virtude que dele saíra, se voltou no meio 

da multidão e disse: “Quem me tocou as vestes?” — Seus discípulos lhe dis-

seram: “Vês que a multidão te aperta de todos os lados e perguntas quem te 

tocou?” — Ele olhava em torno de si à procura daquela que o tocara.

A mulher, que sabia o que se passara em si, tomada de medo e pavor, veio 

lançar-se-lhe aos pés e lhe declarou toda a verdade. — Disse-lhe Jesus: “Mi-

nha lha, tua fé te salvou; vai em paz e ca curada da tua enfermidade.”  

(MARCOS, 5:25 a 34.)

11. Estas palavras: conhecendo em si mesmo a virtude que dele  saíra, 
são signicativas. Exprimem o movimento uídico que se operara de 
Jesus para a doente; ambos experimentaram a ação que acabara de pro-
duzir-se. É de notar-se que o efeito não foi provocado por nenhum ato 
da vontade de Jesus; não houve magnetização, nem imposição das mãos. 
Bastou a irradiação uídica normal para realizar a cura.

Mas por que essa irradiação se dirigiu para aquela mulher e não 
para outras pessoas, uma vez que Jesus não pensava nela e tinha a  cercá-lo 
a multidão?

É bem simples a razão. Considerado como matéria terapêutica, 
o uido tem que atingir a matéria orgânica, a m de repará-la; pode 
então ser dirigido sobre o mal pela vontade do curador, ou atraído 
pelo desejo ardente, pela conança, numa palavra: pela fé do doente.  



Capítulo XV

280

Com relação à corrente uídica, o primeiro age como uma bomba cal-
cante e o segundo como uma bomba aspirante. Algumas vezes, é neces-
sária a simultaneidade das duas ações; doutras, basta uma só. O segundo 
caso foi o que ocorreu na circunstância de que tratamos.

Razão, pois, tinha Jesus para dizer: “Tua fé te salvou.” Compreen-
de-se que a fé a que Ele se referia não é uma virtude mística, qual a en-
tendem muitas pessoas, mas uma verdadeira força atrativa, de sorte que 
aquele que não a possui opõe à corrente uídica uma força repulsiva, 
ou, pelo menos, uma força de inércia, que paralisa a ação. Assim sendo, 
também, se compreende que, apresentando-se ao curador dois doentes 
da mesma enfermidade, possa um ser curado e outro não. É este um 
dos mais importantes princípios da mediunidade curadora e que explica 
certas anomalias aparentes, apontando-lhes uma causa muito natural. 
(Cap. XIV, itens 31 a 33.)

CEGO DE BETSAIDA

12. Tendo chegado a Betsaida, trouxeram-lhe um cego e lhe pediam que o 

tocasse. Tomando o cego pela mão, Ele o levou para fora da cidade, passou-lhe 

saliva nos olhos e, havendo-lhe imposto as mãos, lhe perguntou se via alguma 

coisa. — O homem, olhando, disse: “Vejo a andar homens que me parecem ár-

vores.” — Jesus lhe colocou de novo as mãos sobre os olhos e ele começou a ver 

melhor. Anal, cou tão perfeitamente curado, que via distintamente todas as 

coisas. — Ele o mandou para casa, dizendo-lhe: “Vai para tua casa; se entrares 

na cidade, a ninguém digas o que se deu contigo.” (MARCOS, 8:22 a 26)

13. Aqui, é evidente o efeito magnético; a cura não foi instantâ-
nea, porém gradual e consequente a uma ação prolongada e reiterada, se 
bem que mais rápida do que na magnetização ordinária. A primeira sen-
sação que o homem teve foi exatamente a que experimentam os cegos 
ao recobrarem a vista. Por um efeito de óptica, os objetos lhes parecem 
de tamanho exagerado.

PARALÍTICO

14. Tendo subido para uma barca, Jesus atravessou o lago e veio à sua cidade 

(Cafarnaum). — Como lhe apresentassem um paralítico deitado em seu leito, 



Os milagres do Evangelho

281

Jesus, notando-lhe a fé, disse ao paralítico: “Meu lho, tem conança; perdoa-

dos te são os teus pecados.”

Logo alguns escribas disseram entre si: “Este homem blasfema.” — Jesus, tendo 

percebido o que eles pensavam, perguntou-lhes: “Por que alimentais maus pensa-

mentos em vossos corações? — Pois, que é mais fácil dizer: — Teus pecados te 

são perdoados, ou dizer: Levanta-te e anda?

Ora, para que saibais que o Filho do Homem tem na Terra o poder de remitir 

os pecados: Levanta-te, disse então ao paralítico, toma o teu leito e vai para tua 

casa.”

O paralítico se levantou imediatamente e foi para sua casa. Vendo aquele mi-

lagre, o povo se encheu de temor e rendeu graças a Deus, por haver concedido 

tal poder aos homens. (MATEUS, 9:1 a 8.)

15. Que signicariam aquelas palavras: “Teus pecados te são re-
mitidos” e em que podiam elas inuir para a cura? O Espiritismo lhes 
dá a explicação, como a uma innidade de outras palavras incompreen-
didas até hoje. Por meio da pluralidade das existências, ele ensina que 
os males e aições da vida são muitas vezes expiações do passado, bem 
como que sofremos na vida presente as consequências das faltas que 
cometemos em existência anterior e, assim, até que tenhamos pago a 
dívida de nossas imperfeições, pois que as existências são solidárias umas 
com as outras.

Se, portanto, a enfermidade daquele homem era uma expiação do 
mal que ele praticara, o dizer-lhe Jesus: “Teus pecados te são remitidos” 
equivalia a dizer-lhe: “Pagaste a tua dívida; a fé que agora possuis elidiu 
a causa da tua enfermidade; conseguintemente, mereces car livre dela.” 
Daí o haver dito aos escribas: “Tão fácil é dizer: Teus pecados te são 
perdoados, como: Levanta-te e anda.” Cessada a causa, o efeito tem que 
cessar. É precisamente o caso do encarcerado a quem se declara: “Teu 
crime está expiado e perdoado”, o que equivaleria a se lhe dizer: “Podes 
sair da prisão.”

OS DEZ LEPROSOS

16. Um dia, indo Ele para Jerusalém, passava pelos conns da Samaria e da 

Galileia — e, estando prestes a entrar numa aldeia, dez leprosos vieram ao seu 



Capítulo XV

282

encontro e, conservando-se afastados, clamaram em altas vozes: “Jesus, Senhor 

nosso, tem piedade de nós.” — Dando com eles, disse-lhes Jesus: “Ide mostrar-

-vos aos sacerdotes.” Quando iam a caminho, caram curados.

Um deles, vendo-se curado, voltou sobre seus passos, gloricando a Deus em 

altas vozes; — e foi lançar-se aos pés de Jesus, com o rosto em terra, a lhe render 

graças. Esse era samaritano.

Disse então Jesus: “Não foram curados todos dez? Onde estão os outros nove? — 

Nenhum deles houve que voltasse e gloricasse a Deus, a não ser este estrangeiro?” 

— E disse a esse: “Levanta-te; vai; tua fé te salvou.” (LUCAS, 17:11 a 19.)

17. Os samaritanos eram cismáticos,168 mais ou menos como os 
protestantes com relação aos católicos, e os judeus os tinham em despre-
zo, como heréticos. Curando indistintamente os judeus e os samaritanos, 
dava Jesus, ao mesmo tempo, uma lição e um exemplo de tolerância; e 
fazendo ressaltar que só o samaritano voltara a gloricar a Deus, mostra-
va que havia nele maior soma de verdadeira fé e de reconhecimento, do 
que nos que se diziam ortodoxos. Acrescentando: “Tua fé te salvou”, fez 
ver que Deus considera o que há no âmago do coração e não a forma ex-
terior da adoração. Entretanto, também os outros tinham sido curados. 
Fora mister que tal se vericasse, para que Ele pudesse dar a lição que 
tinha em vista e tornar-lhes evidente a ingratidão. Quem sabe, porém, 
o que daí lhes haja resultado; quem sabe se eles terão se beneciado da 
graça que lhes foi concedida? Dizendo ao samaritano: “Tua fé te salvou”, 
dá Jesus a entender que o mesmo não aconteceu aos outros.

MÃO SECA

18. De outra vez entrou Jesus no templo e aí encontrou um homem que tinha 

seca uma das mãos. — E eles o observavam para ver se Ele o curaria em dia de 

sábado, para terem um motivo de o acusar. — Então, disse Ele ao homem que 

tinha a mão seca: “Levanta-te e coloca-te ali no meio.” — Depois, disse-lhes: 

“É permitido em dia de sábado fazer o bem ou mal, salvar a vida ou tirá-la?” 

Eles permaneceram em silêncio. — Ele, porém, encarando-os com indignação, 

tanto o aigia a dureza de seus corações, disse ao homem: “Estende a tua mão.” 

Ele a estendeu e ela se tornou sã.

168 N.E.: Aqueles que se separaram do corpo ou da comunhão de uma religião.



Os milagres do Evangelho

283

Logo os fariseus saíram e se reuniram contra Ele em conciliábulo com os he-

rodianos, sobre o meio de o perderem. — Mas Jesus se retirou com seus dis-

cípulos para o mar, acompanhando-o grande multidão de povo da Galileia e 

da Judeia — de Jerusalém, da Idumeia e de além Jordão; e os das cercanias de 

Tiro e de Sídon, tendo ouvido falar das coisas que Ele fazia, vieram em grande 

número ao seu encontro. (MARCOS, 3:1 a 8.)

A MULHER CURVADA

19. Todos os dias de sábado Jesus ensinava numa sinagoga. — Um dia, viu ali 

uma mulher possuída de um Espírito que a punha doente, havia dezoito anos; 

era tão curvada, que não podia olhar para cima. — Vendo-a, Jesus a chamou 

e lhe disse: “Mulher, estás livre da tua enfermidade.” — Impôs-lhe ao mesmo 

tempo as mãos e ela, endireitando-se, rendeu graças a Deus.

Mas o chefe da sinagoga, indignado por haver Jesus feito uma cura em dia de 

sábado, disse ao povo: “Há seis dias destinados ao trabalho; vinde nesses dias 

para serdes curados e não nos dias de sábado.”

O Senhor, tomando a palavra, disse-lhe: “Hipócrita, qual de vós não solta da 

carga o seu boi ou seu jumento em dia de sábado e não o leva a beber? — Por 

que então não se deveria libertar, em dia de sábado, dos laços que a prendiam, 

esta lha de Abraão, que Satanás conservara atada durante dezoito anos?”

A estas palavras, todos os seus adversários caram confusos e todo o povo 

 encantado de vê-lo praticar tantas ações gloriosas. (LUCAS, 13:10 a 17.)

20. Este fato prova que naquela época a maior parte das enfermi-
dades era atribuída ao demônio e que todos confundiam, como ainda 
hoje, os possessos com os doentes, mas em sentido inverso, isto é, hoje, 
os que não acreditam nos maus Espíritos confundem as obsessões com 
as moléstias patológicas.

O PARALÍTICO DA PISCINA

21. Depois disso, tendo chegado a festa dos judeus, Jesus foi a Jerusalém. — Ora, 

havia em Jerusalém a piscina das ovelhas, que se chama em hebreu Betesda, a qual 

tinha cinco galerias — onde, em grande número, se achavam deitados doentes, ce-

gos, coxos e os que tinham ressecados os membros, todos à espera de que as águas 



Capítulo XV

284

fossem agitadas — porque, o anjo do Senhor, em certa época, descia àquela pis-

cina e lhe movimentava a água e aquele que fosse o primeiro a entrar nela, depois 

de ter sido movimentada a água, cava curado, qualquer que fosse a sua doença.

Ora, estava lá um homem que se achava doente havia trinta e oito anos. —  Jesus, 

tendo-o visto deitado e sabendo-o doente desde longo tempo, perguntou-lhe: 

“Queres car curado?” — O doente respondeu: “Senhor, não tenho ninguém que 

me lance na piscina depois que a água for movimentada; e, durante o tempo que 

levo para chegar lá, outro desce antes de mim.” — Disse-lhe Jesus: “Levanta-te, 

toma o teu leito e vai-te.” — No mesmo instante o homem se achou curado e, 

tomando de seu leito, pôs-se a andar. Ora, aquele dia era um sábado.

Disseram então os judeus ao que fora curado: “Não te é permitido levares o teu 

leito.” — Respondeu o homem: “Aquele que me curou disse: Toma o teu leito 

e anda.” — Perguntaram-lhe eles então: “Quem foi esse que te disse: ‘Toma o 

teu leito e anda?’” — Mas nem mesmo o que fora curado sabia quem o curara, 

porquanto Jesus se retirara do meio da multidão que lá estava.

Depois, encontrando aquele homem no templo, Jesus lhe disse: “Vês que foste 

curado; não tornes de futuro a pecar, para que te não aconteça coisa pior.”

O homem foi ter com os judeus e lhes disse que fora Jesus quem o curara. — 

Era por isso que os judeus perseguiam a Jesus, porque Ele fazia essas coisas em 

dia de sábado. — Então, Jesus lhes disse: “Meu Pai não cessa de trabalhar até ao 

presente e eu também trabalho incessantemente.” (JOÃO, 5:1 a 17.)

22. “Piscina” (da palavra latina piscis, peixe), entre os romanos, 
eram chamados os reservatórios ou viveiros onde se criavam peixes. 
Mais tarde, o termo se tornou extensivo aos tanques destinados a ba-
nhos em comum.

A piscina de Betesda, em Jerusalém, era uma cisterna, próxima ao 
Templo, alimentada por uma fonte natural, cuja água parece ter tido 
propriedades curativas. Era, sem dúvida, uma fonte intermitente que, 
em certas épocas, jorrava com força, agitando a água. Segundo a crença 
vulgar, esse era o momento mais propício às curas. Talvez que, na reali-
dade, ao brotar da fonte a água, mais ativas fossem as suas propriedades, 
ou que a agitação que o jorro produzia na água zesse vir à tona a vasa169 

169 N.E.: Espécie de lama, na e inconsistente, característica de certos fundos oceânicos, constituída por 
carapaças microscópicas de animais ou elementos minerais.



Os milagres do Evangelho

285

salutar para algumas moléstias. Tais efeitos são muito naturais e perfei-
tamente conhecidos hoje; mas, então, as ciências estavam pouco adian-
tadas e à maioria dos fenômenos incompreendidos se atribuíam uma 
causa sobrenatural. Os judeus, pois, tinham a agitação da água como 
devida à presença de um anjo e tanto mais fundadas lhes pareciam essas 
crenças, quanto viam que, naquelas ocasiões, mais curativa se mostrava 
a água.

Depois de haver curado aquele paralítico, disse-lhe Jesus: “Para o 
futuro não tornes a pecar, a m de que não te aconteça coisa pior.” Por 
essas palavras, deu-lhe a entender que a sua doença era uma punição e 
que, se ele não se melhorasse, poderia vir a ser de novo punido e com 
mais rigor, doutrina essa inteiramente conforme à do Espiritismo.

23. Jesus como que fazia questão de operar suas curas em dia 
de sábado, para ter ensejo de protestar contra o rigorismo dos fariseus 
no tocante à guarda desse dia. Queria mostrar-lhes que a verdadeira 
piedade não consiste na observância das práticas exteriores e das for-
malidades; que a piedade está nos sentimentos do coração. Justicava-
-se, declarando: “Meu Pai não cessa de trabalhar até ao presente e eu 
também trabalho incessantemente.” Quer dizer: Deus não interrompe 
suas obras, nem sua ação sobre as coisas da natureza, em dia de sábado. 
Ele não deixa de fazer que se produza tudo quanto é necessário à vossa 
alimentação e à vossa saúde; eu lhe sigo o exemplo.

CEGO DE NASCENÇA

24. Ao passar, viu Jesus um homem que era cego desde que nascera; — e seus 

discípulos lhe zeram esta pergunta: “Mestre, foi pecado desse homem, ou dos 

que o puseram no mundo, que deu causa a que ele nascesse cego?” — Jesus lhes 

respondeu: “Não é por pecado dele, nem dos que o puseram no mundo; mas, 

para que nele se patenteiem as obras do poder de Deus. É preciso que eu faça as 

obras daquele que me enviou, enquanto é dia; vem depois a noite, na qual nin-

guém pode fazer obras. — Enquanto estou no mundo, sou a luz do mundo.” 

Tendo dito isso, cuspiu no chão e, havendo feito lama com a sua saliva, ungiu 

com essa lama os olhos do cego — e lhe disse: “Vai lavar-te na piscina de Siloé”, 

que signica Enviado. Ele foi, lavou-se e voltou vendo claro.



Capítulo XV

286

Seus vizinhos e os que o viam antes a pedir esmolas diziam: “Não é este o que 

estava assentado e pedia esmola?” Uns respondiam: “É ele”; outros diziam: “Não, 

é um que se parece com ele.” O homem, porém, lhes dizia: “Sou eu mesmo.” — 

Perguntaram-lhe então: “Como se te abriram os olhos?” — Ele respondeu: “Aque-

le homem que se chama Jesus fez um pouco de lama e passou nos meus olhos, 

dizendo: ‘Vai à piscina de Siloé e lava-te.’ Fui, lavei-me e vejo.” — Disseram-lhe: 

“Onde está Ele?” Respondeu o homem: “Não sei.”

Levaram então aos fariseus o homem que estivera cego. — Ora, fora num dia 

de sábado que Jesus zera aquela lama e lhe abrira os olhos.

Também os fariseus o interrogaram para saber como recobrara a vista. Ele lhes 

disse: “Ele me pôs lama nos olhos, eu me lavei e vejo.” — Ao que alguns fari-

seus retrucaram: “Esse homem não é enviado de Deus, pois que não guarda o 

sábado.” Outros, porém, diziam: “Como poderia um homem mau fazer prodí-

gios tais?” Havia, a propósito, dissensão entre eles.

Disseram de novo ao que fora cego: “E tu, que dizes desse homem que te abriu 

os olhos?” Ele respondeu: “Digo que é um profeta.” — Mas os judeus não acre-

ditaram que aquele homem houvesse estado cego e que houvesse recobrado a 

vista, enquanto não zeram vir o pai e a mãe dele — e os interrogaram assim: 

“É este o vosso lho, que dizeis ter nascido cego? Como é que ele agora vê?” — 

O pai e a mãe responderam: “Sabemos que esse é nosso lho e que nasceu cego; 

— não sabemos, porém, como agora vê e tampouco sabemos quem lhe abriu os 

olhos. Interrogai-o; ele já tem idade, que responda por si mesmo.”

Seu pai e sua mãe falavam desse modo, porque temiam os judeus, visto que 

estes já haviam resolvido em comum que quem quer que reconhecesse a Jesus como 

o Cristo seria expulso da sinagoga. — Foi o que obrigou o pai e a mãe do rapaz a 

responderem: “Ele já tem idade; interrogai-o.”

Chamaram segunda vez o homem que estivera cego e lhe disseram: “Glorica 

a Deus; sabemos que esse homem é um pecador.” Ele lhes respondeu: “Se é um 

pecador, não sei, tudo o que sei é que estava cego e agora vejo.” — Tornaram a 

perguntar-lhe: “Que te fez Ele e como te abriu os olhos?” — Respondeu o ho-

mem: “Já vo-lo disse e bem o ouvistes; por que quereis ouvi-lo segunda vez? Será 

que queirais tornar-vos seus discípulos?” — Ao que eles o carregaram de injúrias e 

lhe disseram: “Sê tu seu discípulo; quanto a nós, somos discípulos de Moisés. — 

Sabemos que Deus falou a Moisés, ao passo que este não sabemos donde saiu.”



Os milagres do Evangelho

287

O homem lhes respondeu: “É de espantar que não saibais donde Ele é e que 

me tenha aberto os olhos. — Ora, sabemos que Deus não exalça os pecadores; 

mas, àquele que o honre e faça a sua vontade, a esse Deus exalça. — Desde 

que o mundo existe, jamais se ouviu dizer que alguém tenha aberto os olhos a 

um cego de nascença. — Se esse homem não fosse um enviado de Deus, nada 

poderia fazer de tudo o que tem feito.”

Disseram-lhe os fariseus: “Tu és todo pecado, desde o ventre de tua mãe, e 

queres ensinar-nos a nós?” E o expulsaram. (JOÃO, 9:1 a 34.)

25. Esta narrativa, tão simples e singela, traz em si evidente o 
cunho da veracidade. Nada aí há de fantasista, nem de maravilhoso. É 
uma cena da vida real apanhada em agrante. A linguagem do cego é 
exatamente a desses homens simples, nos quais o bom senso supre a falta 
de saber e que retrucam com bonomia aos argumentos de seus adversá-
rios, expendendo razões a que não faltam justeza, nem oportunidade. O 
tom dos fariseus, por outro lado, é o dos orgulhosos que nada admitem 
acima de suas inteligências e que se enchem de indignação à só ideia de 
que um homem do povo lhes possa fazer observações. Afora a cor local 
dos nomes, dir-se-ia ser do nosso tempo o fato.

Ser expulso da sinagoga equivalia a ser posto fora da Igreja. Era 
uma espécie de excomunhão. Os espíritas, cuja doutrina é a do Cristo 
de acordo com o progresso das luzes atuais, são tratados como os judeus 
que reconheciam em Jesus o Messias. Excomungando-os, a Igreja os põe 
fora de seu seio, como zeram os escribas e os fariseus com os seguidores 
do Cristo. Assim, aí está um homem que é expulso porque não pode ad-
mitir seja um possesso do demônio aquele que o curara e porque rende 
graças a Deus pela sua cura!

Não é o que fazem com os espíritas? Obter dos Espíritos salutares 
conselhos, a reconciliação com Deus e com o bem, curas, tudo isso é 
obra do diabo e sobre os que isso conseguem lança-se anátema. Não se 
têm visto padres declararem, do alto do púlpito, que é melhor uma pessoa 
conservar-se incrédula do que recobrar a fé por meio do Espiritismo? Não 
há os que dizem a doentes que estes não deviam ter procurado curar-se 
com os espíritas que possuem esse dom, porque esse dom é satânico? 
Não há os que pregam que os necessitados não devem aceitar o pão 
que os espíritas distribuem, por ser do diabo esse pão? Que outra coisa 



Capítulo XV

288

 diziam ou faziam os padres judeus e os fariseus? Aliás, fomos avisados de 
que tudo hoje tem que se passar como ao tempo do Cristo.

A pergunta dos discípulos: “Foi algum pecado deste homem que 
deu causa a que ele nascesse cego?” revela que eles tinham a intuição 
de uma existência anterior, pois, do contrário, ela careceria de sentido, 
visto que um pecado somente pode ser causa de uma enfermidade de 
nascença, se cometido antes do nascimento, portanto, numa existência 
anterior. Se Jesus considerasse falsa semelhante ideia, ter-lhes-ia dito: 
“Como houvera este homem podido pecar antes de ter nascido?” Em 
vez disso, porém, diz que aquele homem estava cego, não por ter peca-
do, mas para que nele se patenteasse o poder de Deus, isto é, para que 
servisse de instrumento a uma manifestação do poder de Deus. Se não 
era uma expiação do passado, era uma provação apropriada ao progres-
so daquele Espírito, porquanto Deus, que é justo, não lhe imporia um 
sofrimento sem utilidade.

Quanto ao meio empregado para a sua cura, evidentemente aque-
la espécie de lama feita de saliva e terra nenhuma virtude podia encerrar, 
a não ser pela ação do uido curativo de que fora impregnada. É as-
sim que as mais insignicantes substâncias, como a água, por exemplo, 
podem adquirir qualidades poderosas e efetivas, sob a ação do uido 
espiritual ou magnético, ao qual elas servem de veículo, ou, se quiserem, 
de  reservatório.

NUMEROSAS CURAS OPERADAS POR JESUS

26. Jesus ia por toda a Galileia, ensinando nas sinagogas, pregando o Evan-

gelho do reino e curando todos os langores e todas as enfermidades no meio 

do povo. — Tendo-se a sua reputação espalhado por toda a Síria; traziam-lhe 

os que estavam doentes e aigidos por dores e males diversos, os possessos, 

os lunáticos, os paralíticos e Ele a todos curava. — Acompanhava-o grande 

multidão da Galileia, de Decápolis, de Jerusalém, da Judeia e de além Jordão. 

(MATEUS, 4:23 a 25.)

27. De todos os fatos que dão testemunho do poder de Jesus, os 
mais numerosos são, não há contestar, as curas. Queria Ele provar des-
sa forma que o verdadeiro poder é o daquele que faz o bem; que o seu 



Os milagres do Evangelho

289

objetivo era ser útil e não satisfazer à curiosidade dos indiferentes, por 
meio de coisas extraordinárias.

Aliviando os sofrimentos, prendia a si as criaturas pelo coração e 
fazia prosélitos mais numerosos e sinceros, do que se apenas os mara-
vilhasse com espetáculos para os olhos. Daquele modo, fazia-se amado, 
ao passo que se se limitasse a produzir surpreendentes fatos materiais, 
conforme os fariseus reclamavam, a maioria das pessoas não teria visto 
nele senão um feiticeiro, ou um mágico hábil, que os desocupados iriam 
apreciar para se distraírem.

Assim, quando João Batista manda, por seus discípulos, pergun-
tar-lhe se Ele era o Cristo, a sua resposta não foi: “Eu o sou”, como qual-
quer impostor houvera podido dizer. Tampouco lhes fala de prodígios, 
nem de coisas maravilhosas; responde-lhes simplesmente: “Ide dizer a 
João: os cegos veem, os doentes são curados, os surdos ouvem, o Evange-
lho é anunciado aos pobres.” O mesmo era que dizer: “Reconhecei-me 
pelas minhas obras; julgai da árvore pelo fruto”, porquanto era esse o 
verdadeiro caráter da sua missão divina.

28. O Espiritismo, igualmente, pelo bem que faz é que prova a sua 
missão providencial. Ele cura os males físicos, mas cura, sobretudo, as 
doenças morais e são esses os maiores prodígios que lhe atestam a pro-
cedência. Seus mais sinceros adeptos não são os que se sentem tocados 
pela observação de fenômenos extraordinários, mas os que dele recebem 
a consolação para suas almas; os a quem liberta das torturas da dúvida; 
aqueles a quem levantou o ânimo na aição, que hauriram forças na 
certeza, que lhes trouxe, acerca do futuro, no conhecimento do seu ser 
espiritual e de seus destinos. Esses os de fé inabalável, porque sentem e 
compreendem.

Os que no Espiritismo unicamente procuram efeitos materiais, 
não lhe podem compreender a força moral. Daí vem que os incrédulos, 
que apenas o conhecem pelos fenômenos cuja causa primária não admi-
tem, consideram os espíritas meros prestidigitadores e charlatães. Não 
será, pois, por meio de prodígios que o Espiritismo triunfará da incre-
dulidade será pela multiplicação dos seus benefícios morais, porquanto, 
se é certo que os incrédulos não admitem os prodígios, não menos certo 
é que conhecem, como toda gente, o sofrimento e as aições e ninguém 
recusa alívio e consolação.



Capítulo XV

290

Possessos

29. Vieram em seguida a Cafarnaum e Jesus, entrando primeiramente, em dia de 

sábado, na sinagoga, os instruía. — Admiravam-se da sua doutrina, porque Ele os 

instruía como tendo autoridade e não como os escribas.

Ora, achava-se na sinagoga um homem possesso de um Espírito impuro, que 

exclamou: — “Que há entre ti e nós, Jesus de Nazaré? Vieste para nos perder? Sei 

quem és: és o santo de Deus.” — Jesus, porém, falando-lhe ameaçadoramente, 

disse: “Cala-te e sai desse homem.” — Então, o Espírito impuro, agitando o ho-

mem em violentas convulsões, saiu dele.

Ficaram todos tão surpreendidos que uns aos outros perguntavam: “Que é isto? 

Que nova doutrina é esta? Ele dá ordem com império, até os Espíritos impuros, e 

estes lhe obedecem.” (MARCOS, 1:21 a 27.)

30. Tendo eles saído, apresentaram-lhe um homem mudo, possesso do demônio. 

— Expulso o demônio, o mudo falou, e o povo tomado de admiração, dizia: “Ja-

mais se viu coisa semelhante em Israel.”

Mas os fariseus, ao contrário, diziam: “É pelo príncipe dos demônios que Ele 

expele os demônios.” (MATEUS, 9:32 a 34.)

31. Quando Ele foi vindo ao lugar onde estavam os outros discípulos, viu em 

torno destes uma grande multidão e muitos escribas que com eles disputavam. — 

Logo que deu com Jesus, todo o povo se tomou de espanto e temor e correram 

todos a saudá-lo.

Perguntou Ele então: “Sobre que disputáveis em assembleia?” — Um homem, do 

meio do povo, tomando a palavra, disse: “Mestre, trouxe-te meu lho, que está 

possesso de um Espírito mudo; — em todo lugar onde dele se apossa, atira-o por 

terra e o menino espuma, rilha os dentes e se torna todo seco. Pedi a teus discípu-

los que o expulsassem, mas eles não puderam.”

Disse-lhes Jesus: “Ó gente incrédula, até quando estarei convosco? Até quando 

vos suportarei? Trazei-mo.” — Trouxeram-lho e ainda não havia ele posto os olhos 

em Jesus, e o Espírito entrou a agitá-lo violentamente; ele caiu no chão e se pôs a 

rolar espumando.

Jesus perguntou ao pai do menino: “Desde quando isto lhe sucede?” — “Desde 

pequenino, diz o pai. — E o Espírito o tem lançado, muitas vezes, ora à água, ora 



Os milagres do Evangelho

291

ao fogo, para fazê-lo perecer; se alguma coisa puderes, tem compaixão de nós e 

socorre-nos.”

Respondeu-lhe Jesus: “Se puderes crer, tudo é possível àquele que crê.” — Logo 

exclamou o pai do menino, banhado em lágrimas: “Senhor, creio, ajuda-me na 

minha incredulidade.”

Jesus, vendo que o povo acorria em multidão, falou em tom de ameaça ao Espí-

rito impuro, dizendo-lhe: “Espírito surdo e mudo sai desse menino e não entres 

mais nele.” — Então, o Espírito, soltando grande grito e agitando o menino em 

violentas convulsões, saiu, cando como morto o menino, de sorte que muitos 

diziam que ele morrera. — Mas Jesus, tomando-lhe as mãos e amparando-o, fê-lo 

levantar-se.

Quando Jesus voltou para casa, seus discípulos lhe perguntaram, em particular: 

“Por que não pudemos nós expulsar esse demônio?” — Ele respondeu: “Os de-

mônios desta espécie não podem ser expulsos senão pela prece e pelo jejum.” 

( MARCOS, 9:13 a 28.)

32. Apresentaram-lhe então um possesso cego e mudo e Ele o curou, de modo 

que o possesso começou a falar e a ver: — Todo o povo cou presa de admiração 

e dizia: “Não é esse o lho de Davi?”

Mas os fariseus, isso ouvindo, diziam: “Este homem expulsa os demônios com o 

auxílio de Belzebu, príncipe dos demônios.”

Jesus, conhecendo-lhes os pensamentos, disse-lhes: “Todo reino que se dividir 

contra si mesmo será arruinado e toda cidade ou casa que se divide contra si 

mesma não pode subsistir. — Se Satanás expulsa a Satanás, ele está dividi-

do contra si mesmo, como, pois, o seu reino poderá subsistir? — E, se é por 

 Belzebu que eu expulso os demônios, por quem os expulsarão vossos lhos? Por 

isso, eles próprios serão os vossos juízes. — Se eu expulso os demônios pelo 

Espírito de Deus, é que o reino de Deus veio até vós.” (MATEUS, 12:22 a 28.)

33. Com as curas, as libertações de possessos guram entre os 
mais numerosos atos de Jesus. Alguns há, entre os fatos dessa natureza, 
como os acima narrados, no item 30, em que a possessão não é evidente. 
Provavelmente, naquela época, como ainda hoje acontece, atribuía-se à 
inuência dos demônios todas as enfermidades cuja causa se não conhe-
cia, principalmente a mudez, a epilepsia e a catalepsia. Outros há, toda-



Capítulo XV

292

via, em que nada tem de duvidosa a ação dos maus Espíritos, casos esses 
que guardam com os de que somos testemunhas tão frisante analogia, 
que neles se reconhecem todos os sintomas de tal gênero de afecção. A 
prova da participação de uma inteligência oculta, em tal caso, ressalta de 
um fato material: são as múltiplas curas radicais obtidas, nalguns cen-
tros espíritas, pela só evocação e doutrinação dos Espíritos obsessores, 
sem magnetização, nem medicamentos e, muitas vezes, na ausência do 
paciente e a grande distância deste. A imensa superioridade do Cristo 
lhe dava tal autoridade sobre os Espíritos imperfeitos, chamados então 
demônios, que lhe bastava ordenar se retirassem para que não pudessem 
resistir a essa injunção. (Cap. XIV, item 46.)

34. O fato de serem alguns maus Espíritos mandados meter-se em 
corpos de porcos é o que pode haver de menos provável. Aliás, seria difícil 
explicar a existência de tão numeroso rebanho de porcos num país onde 
esse animal era tido em horror e nenhuma utilidade oferecia para a alimen-
tação. Um Espírito, porque mau, não deixa de ser um Espírito humano, 
embora tão imperfeito que continue a fazer mal, depois de desencarnar, 
como o fazia antes, e é contra todas as leis da natureza que lhe seja possível 
fazer morada no corpo de um animal. No fato, pois, a que nos referimos, 
temos que reconhecer a existência de uma dessas ampliações tão comuns 
nos tempos de ignorância e de superstição; ou, então, será uma alegoria 
destinada a caracterizar os pendores imundos de certos Espíritos.

35. Parece que, ao tempo de Jesus, eram em grande número, na 
Judeia, os obsidiados e os possessos, donde a oportunidade que Ele teve 
de curar a muitos. Sem dúvida, os Espíritos maus haviam invadido aquele 
país e causado uma epidemia de possessões. (Cap. XIV, item 49.)

Sem apresentarem caráter epidêmico, as obsessões individuais são 
muitíssimo frequentes e se apresentam sob os mais variados aspectos que, 
entretanto, por um conhecimento amplo do Espiritismo, facilmente se 
descobrem. Podem, não raro, trazer consequências danosas à saúde, seja 
agravando afecções orgânicas já existentes, seja ocasionando-as. Um dia, 
virão a ser, incontestavelmente, arroladas entre as causas patológicas que 
requerem, pela sua natureza especial, especiais meios de tratamento. Re-
velando a causa do mal, o Espiritismo rasga nova senda à arte de curar e 
fornece à Ciência meio de alcançar êxito onde até hoje quase sempre vê 



Os milagres do Evangelho

293

malogrados seus esforços, pela razão de não atender à primordial causa do 
mal. (O livro dos médiuns, 2a Parte, cap. XXIII.)

36. Os fariseus diziam que por inuência dos demônios é que Jesus 
expulsava os demônios; segundo eles, o bem que Jesus fazia era obra de 
Satanás; não reetiam que, se Satanás expulsasse a si mesmo, praticaria 
rematada insensatez. É de notar-se que os fariseus daquele tempo já pre-
tendessem que toda faculdade transcendente e, por esse motivo, reputada 
sobrenatural, era obra do demônio, pois que, na opinião deles, era do de-
mônio que Jesus recebia o poder de que dispunha. É esse mais um ponto 
de semelhança daquela com a época atual e tal doutrina é ainda a que a 
Igreja procura fazer que prevaleça hoje, contra as manifestações espíritas.170

Ressurreições
A FILHA DE JAIRO

37. Tendo Jesus passado novamente, de barca, para a outra margem, logo que 

desembarcou, grande multidão se lhe apinhou ao derredor. Então, um chefe de 

 sinagoga, chamado Jairo veio ao seu encontro e, ao aproximar-se dele, se lhe 

lançou aos pés, — a suplicar com grande instância, dizendo: “Tenho uma lha 

que está no momento extremo; vem impor-lhe as mãos para a curar e lhe salvar 

a vida.”

Jesus foi com ele, acompanhado de grande multidão, que o comprimia.

Quando Jairo ainda falava, vieram pessoas que lhe eram subordinadas e lhe disse-

ram: “Tua lha está morta; por que hás de dar ao Mestre o incômodo de ir mais 

longe?” — Jesus, porém, ouvindo isso, disse ao chefe da sinagoga: “Não te aijas, 

170 Nota de Allan Kardec: Nem todos os teólogos, porém, adotam opiniões tão absolutas sobre a dou-
trina demoníaca. Aqui está uma cujo valor o clero não pode contestar, emitida por um eclesiástico, 
Monsenhor Freyssinous, bispo de Hermópolis, na seguinte passagem das suas Conferências sobre 
a religião, tomo 2o, p. 341 (Paris, 1825):

“Se Jesus operasse seus milagres pelo poder do demônio, este houvera trabalhado pela destrui-
ção do seu império e teria empregado contra si próprio o seu poder. Certamente, um demônio 
que procurasse destruir o reinado do vício para implantar o da virtude, seria um demônio muito 
singular. Eis por que Jesus, para repelir a absurda acusação dos judeus, lhes dizia: “Se opero prodí-
gios em nome do demônio, o demônio está dividido consigo mesmo, trabalha, conseguintemen-
te, por se destruir a si próprio!” Resposta que não admite réplica.

É precisamente o argumento que os espíritas opõem aos que atribuem ao demônio os bons 
conselhos que os Espíritos lhes dão. O demônio agiria então como um ladrão prossional que 
restituísse tudo o que houvesse roubado e exortasse os outros ladrões a se tornarem pessoas 
honestas.



Capítulo XV

294

crê apenas.” — E a ninguém permitiu que o acompanhasse, senão a Pedro, 

Tiago e João, irmão de Tiago.

Chegando à casa do chefe da sinagoga, viu Ele uma aglomeração confusa de 

pessoas que choravam e soltavam grandes gritos. — Entrando, disse-lhes Ele: 

“Por que fazeis tanto alarido e por que chorais? Esta menina não está morta, está 

apenas adormecida.” — Zombavam dele. Tendo feito que toda a gente saísse, 

chamou o pai e mãe da menina e os que tinham vindo em sua companhia e 

entrou no lugar onde a menina se achava deitada. — Tomou-lhe a mão e disse: 

“Talitha cumi”, isto é: “Minha lha, levanta-te, Eu to ordeno.” — No mesmo 

instante a menina se levantou e se pôs a andar, pois contava doze anos, e ca-

ram todos maravilhados e espantados. (MARCOS, 5:21 a 43.)

O FILHO DA VIÚVA DE NAIM

38. No dia seguinte, dirigiu-se Jesus para uma cidade chamada Naim; acom-

panhavam-no seus discípulos e grande multidão. — Quando estava perto da 

porta da cidade, aconteceu que levavam a sepultar um morto, que era lho 

único de sua mãe e essa mulher era viúva; estava com ela grande número de 

pessoas da cidade. — Tendo-a visto, o Senhor se tomou de compaixão para 

com ela e lhe disse: “Não chores.” — Depois, aproximando-se, tocou o esquife 

e os que o conduziam pararam. Então, disse Ele: “Mancebo, levanta-te, Eu o 

ordeno.” — Imediatamente, o moço se sentou e começou a falar. E Jesus o 

restituiu à sua mãe. 

Todos os que estavam presentes caram tomados de espanto e gloricavam 

a Deus, dizendo: “Um grande profeta surgiu entre nós e Deus visitou o seu 

povo.” — O rumor desse milagre que Ele zera se espalhou por toda a Judeia e 

por todas as regiões circunvizinhas. (LUCAS, 7:11 a 17.)

39. Contrário seria às leis da natureza e, portanto, milagroso, o 
fato de voltar à vida corpórea um indivíduo que se achasse realmente 
morto. Ora, não há mister se recorra a essa ordem de fatos, para ter-se a 
explicação das ressurreições que Jesus operou.

Se, mesmo na atualidade, as aparências enganam por vezes os pro-
ssionais, quão mais frequentes não haviam de ser os acidentes daquela 
natureza, num país onde nenhuma precaução se tomava contra eles e 



Os milagres do Evangelho

295

onde o sepultamento era imediato.171 É, pois, de todo ponto prová-
vel que, nos dois casos acima, apenas síncope ou letargia houvesse. O 
próprio Jesus declara positivamente, com relação à lha de Jairo: “Esta 
menina,” disse Ele, “não está morta, está apenas adormecida.”

Dado o poder uídico que Ele possuía, nada de espantoso há 
em que esse uido vivicante, acionado por uma vontade forte, haja 
 reanimado os sentidos em torpor; que haja mesmo feito voltar ao corpo 
o Espírito, prestes a abandoná-lo, uma vez que o laço perispirítico ainda 
se não rompera denitivamente. Para os homens daquela época, que 
consideravam morto o indivíduo desde que deixara de respirar, havia 
ressurreição em casos tais; mas, o que na realidade havia era cura e não 
ressurreição, na acepção legítima do termo.

40. A ressurreição de Lázaro, digam o que disserem, de nenhum 
modo inrma este princípio. Ele estava, dizem, havia quatro dias no 
sepulcro; sabe-se, porém, que há letargias que duram oito dias e até 
mais. Acrescentam que já cheirava mal, o que é sinal de decomposição. 
Esta alegação também nada prova, dado que em certos indivíduos há 
decomposição parcial do corpo, mesmo antes da morte, havendo em tal 
caso cheiro de podridão. A morte só se verica quando são atacados os 
órgãos essenciais à vida.

E quem podia saber que Lázaro já cheirava mal? Foi sua irmã 
Maria quem o disse. Mas como o sabia ela? Por haver já quatro dias 
que Lázaro fora enterrado, ela o supunha; nenhuma certeza, entretanto, 
podia ter. (Cap. XIV, item 29.)172

171 Nota de Allan Kardec: Uma prova desse costume se nos depara nos Atos dos Apóstolos, 5:5 e seguintes.

“Ananias, tendo ouvido aquelas palavras, caiu e rendeu o Espírito e todos os que ouviram fa-
lar disso foram presas de grande temor. — Logo, alguns rapazes lhe vieram buscar o corpo e, 
tendo-o levado, o enterraram. — Passadas umas três horas, sua mulher (Safira), que nada sabia 
do que se dera, entrou. — E Pedro lhe disse... etc. — No mesmo instante, ela lhe caiu aos pés e 
rendeu o Espírito. Aqueles rapazes, voltando, a encontraram morta e, levando-a, enterraram-na 
junto do marido.”

172 Nota de Allan Kardec: O fato seguinte prova que a decomposição precede algumas vezes a morte. 
No Convento do Bom Pastor, fundado em Toulon, pelo padre Marin, capelão dos cárceres, e desti-
nado às decaídas que se arrependem, encontrava-se uma rapariga que suportara os mais terríveis 
sofrimentos com a calma e a impassibilidade de uma vítima expiatória. Em meio de suas dores 
parecia sorrir para uma visão celestial. Como Santa Teresa, pedia lhe fosse dado sofrer mais, embo-
ra suas carnes já se achassem em frangalhos, com a gangrena a lhe devastar todos os membros. 
Por sábia previdência, os médicos tinham recomendado que zessem a inumação do corpo, logo 
após o trespasse. Coisa singular! Mal a doente exalou o último suspiro, cessou todo o trabalho de 
decomposição; desapareceram as exalações cadaverosas, de sorte que durante 36 horas pôde o 
corpo car exposto às preces e à veneração da comunidade.



Capítulo XV

296

Jesus caminha sobre a água

41. Logo, fez Jesus que seus discípulos tomassem a barca e passassem para a outra 

margem antes dele, que cava a despedir o povo. — Depois de o ter despedido, 

subiu a um monte para orar e, tendo caído a noite, achou-se Ele sozinho naquele 

lugar.

Entrementes, a barca era fortemente açoitada pelas ondas, em meio do mar, por 

ser contrário o vento. — Mas na quarta vigília da noite, Jesus foi ter com eles, 

caminhando por sobre o mar.173

— Quando eles o viram andando sobre o mar, turbaram-se e diziam: “É um 

fantasma e se puseram a gritar amedrontados.” Jesus então lhes falou, dizendo: 

“Tranquilizai-vos, sou eu, não tenhais medo.”

Pedro lhe respondeu: “Senhor, se és tu, manda que eu vá ao teu encontro, cami-

nhando sobre as águas.” Disse-lhe Jesus: “Vem.” Pedro, descendo da barca, ca-

minhava sobre a água ao encontro de Jesus. Mas vindo um grande vento ele teve 

medo; e como começasse a submergir, clamou: “Senhor, salva-me.” Logo, Jesus, 

estendendo-lhe a mão, disse: “Homem de pouca fé! por que duvidaste?” — E, 

tendo subido para a barca, cessou o vento. — Então, os que estavam na barca, 

aproximando-se dele, o adoraram, dizendo: “És verdadeiramente lho de Deus.” 

(MATEUS, 14:22 a 33.)

42. Este fenômeno encontra explicação natural nos princípios acima 
expostos, cap. XIV, item 43.

Exemplos análogos provam que ele nada tem de impossível, nem 
de miraculoso, pois que se produz sob a ação das leis da natureza. Pode 
operar-se de duas maneiras.

Jesus, embora estivesse vivo, pôde aparecer sobre a água, com uma 
forma tangível, estando alhures o seu corpo. É a hipótese mais provável. 
Fácil é mesmo descobrir-se na narrativa alguns sinais característicos das 
aparições tangíveis. (Cap. XIV, itens 35 a 37.)

Por outro lado, também pode ter sucedido que seu corpo fosse sus-
tentado e neutralizada a sua gravidade pela mesma força uídica que man-
tém no espaço uma mesa, sem ponto de apoio. Idêntico efeito se produz 
muitas vezes com os corpos humanos.

173  Nota de Allan Kardec: O lago de Genesaré ou de Tiberíades.



Os milagres do Evangelho

297

Transguração

43. Seis dias depois, tendo chamado de parte a Pedro, Tiago e João, Jesus os 

levou consigo a um alto monte afastado174 e se transgurou diante deles. — 

Enquanto orava, seu rosto pareceu inteiramente outro; suas vestes se tornaram 

 brilhantemente luminosas e brancas qual a neve, como não há pisoeiro na Terra 

que possa fazer alguma tão alva. — E eles viram aparecer Elias e Moisés, a entreter 

palestra com Jesus.

Então, disse Pedro a Jesus: “Mestre, estamos bem aqui; façamos três tendas: uma 

para ti, outra para Moisés, outra para Elias.” — É que ele não sabia o que dizia, 

tão espantado estava.

Ao mesmo tempo, apareceu uma nuvem que os cobriu; e, dessa nuvem, uma voz 

partiu, fazendo ouvir estas palavras: “Este é meu Filho bem-amado; escutai-o.”

Logo, olhando para todos os lados, a ninguém mais viram, senão a Jesus, que 

cara a sós com eles.

Quando desciam do monte, ordenou-lhes Ele que a ninguém falassem do que 

tinham visto, até que o Filho do Homem ressuscitasse dentre os mortos. — E eles 

conservaram em segredo o fato, inquirindo uns dos outros o que teria Ele querido 

dizer com estas palavras: “Até que o Filho do Homem tenha ressuscitado dentre os 

mortos.” (MARCOS, 9:1 a 9.)

44. É ainda nas propriedades do fluido perispirítico que se en-
contra a explicação deste fenômeno. A transfiguração, explicada no 
cap. XIV, item 39, é um fato muito comum que, em virtude da ir-
radiação fluídica, pode modificar a aparência de um indivíduo; mas, 
a pureza do perispírito de Jesus permitiu que seu Espírito lhe desse 
excepcional fulgor. Quanto à aparição de Moisés e Elias cabe intei-
ramente no rol de todos os fenômenos do mesmo gênero. (Cap. XIV, 
itens 35 e seguintes.)

De todas faculdades que Jesus revelou, nenhuma se pode apontar 
estranha às condições da humanidade e que se não encontre comumente 
nos homens, porque estão todas na ordem da natureza. Pela superiorida-
de, porém, da sua essência moral e de suas qualidades uídicas,  aquelas 

174 Nota de Allan Kardec: O Monte Tabor, a sudoeste do lago de Tabarich e a 11 quilômetros a sudeste de 
Nazaré, com cerca de 1.000 metros de altura.



Capítulo XV

298

faculdades atingiam nele proporções muito acima das que são vulgares. 
Posto de lado o seu envoltório carnal, Ele nos patenteava o estado dos puros 
Espíritos.

Tempestade aplacada

45. Certo dia, tendo tomado uma barca com seus discípulos, disse-lhes Ele: “Pas-

semos à outra margem do lago.” Partiram então. Durante a travessia, Ele adorme-

ceu. — Então, um grande turbilhão de vento se abateu de súbito sobre o lago, de 

sorte que, enchendo-se de água a barca, eles se viam em perigo. Aproximaram-se, 

pois, dele e o despertaram, dizendo-lhe: “Mestre, perecemos.” Jesus, levantando-

-se, falou, ameaçador, aos ventos e às ondas agitadas e uns e outras se aplacaram, 

sobrevindo grande calma. Ele então lhes disse: “Onde está a vossa fé?” Eles, po-

rém, cheios de temor e admiração, perguntavam uns aos outros: “Quem é este que 

assim dá ordens ao vento e às ondas, e eles lhe obedecem?” (LUCAS, 8:22 a 25.)

46. Ainda não conhecemos bastante os segredos da natureza para di-
zer se há ou não inteligências ocultas presidindo à ação dos elementos. Na 
hipótese de haver, o fenômeno em questão poderia ter resultado de um ato 
de autoridade sobre essas inteligências e provaria um poder que a nenhum 
homem é dado exercer. 

Como quer que seja, o fato de estar Jesus a dormir tranquilamente, 
durante a tempestade, atesta de sua parte uma segurança que se pode ex-
plicar pela circunstância de que seu Espírito via não haver perigo nenhum 
e que a tempestade ia amainar.

Bodas de Caná
47. Este milagre, referido unicamente no Evangelho de João, é 

apresentado como o primeiro que Jesus operou e, nessas condições, deve-
ra ter sido um dos mais notados. Entretanto, bem fraca impressão parece 
haver produzido, pois que nenhum outro evangelista dele trata. Fato tão 
extraordinário era para deixar espantados, no mais alto grau, os convi-
vas e, sobretudo, o dono da casa, os quais, todavia, parece que não o 
 perceberam.



Os milagres do Evangelho

299

Considerado em si mesmo, pouca importância tem o fato, em 
comparação com os que, verdadeiramente, atestam as qualidades espiri-
tuais de Jesus. Admitido que as coisas hajam ocorrido, conforme foram 
narradas, é de notar-se seja esse, de tal gênero, o único fenômeno que 
se tenha produzido. Jesus era de natureza extremamente elevada, para 
se ater a efeitos puramente materiais, próprios apenas a aguçar a curio-
sidade da multidão que, então, o teria nivelado a um mágico. Ele sabia 
que as coisas úteis lhe conquistariam mais simpatias e lhe granjeariam 
mais adeptos, do que as que facilmente passariam por fruto de grande 
habilidade e destreza (Item 27).

Se bem que, a rigor, o fato se possa explicar, até certo ponto, por 
uma ação uídica que houvesse, como o magnetismo oferece muitos 
exemplos, mudado as propriedades da água, dando-lhe o sabor do vi-
nho, pouco provável é se tenha vericado semelhante hipótese, dado 
que, em tal caso, a água, tendo do vinho unicamente o sabor, houvera 
conservado a sua coloração, o que não deixaria de ser notado. Mais 
racional é se reconheça aí uma daquelas parábolas tão frequentes nos 
ensinos de Jesus, como a do lho pródigo, a do festim de bodas, do mau 
rico, da gueira que secou e tantas outras que, todavia, se apresentam 
com caráter de fatos ocorridos. Provavelmente, durante o repasto, terá 
Ele aludido ao vinho e à água, tirando de ambos um ensinamento. Jus-
ticam esta opinião as palavras que a respeito lhe dirige o mordomo: 
“Toda gente serve em primeiro lugar o vinho bom e, depois que todos 
o têm bebido muito, serve o menos no; tu, porém, guardas até agora 
o bom vinho.”

Entre duas hipóteses, deve-se preferir a mais racional e os espíritas 
não são tão crédulos que por toda parte vejam manifestações, nem tão 
absolutos em suas opiniões, que pretendam explicar tudo por meio dos 
uidos.

Multiplicação dos pães
48. A multiplicação dos pães é um dos milagres que mais têm 

intrigado os comentadores e alimentado, ao mesmo tempo, as zomba-
rias dos incrédulos. Sem se darem ao trabalho de lhe perscrutar o sen-
tido alegórico, para estes últimos ele não passa de um conto pueril. 



Capítulo XV

300

 Entretanto, a maioria das pessoas sérias há visto na narrativa desse fato, 
embora sob forma diferente da ordinária, uma parábola, em que se com-
para o alimento espiritual da alma ao alimento do corpo.

Pode-se, todavia, perceber nela mais do que uma simples gura e 
admitir, de certo ponto de vista, a realidade de um fato material, sem 
que, para isso, seja preciso se recorra ao prodígio. É sabido que uma 
grande preocupação de espírito, bem como a atenção fortemente presa 
a uma coisa fazem esquecer a fome. Ora, os que acompanhavam a Jesus 
eram criaturas ávidas de ouvi-lo; nada há, pois, de espantar em que, fas-
cinadas pela sua palavra e também, talvez, pela poderosa ação magnética 
que Ele exercia sobre os que o cercavam, elas não tenham experimenta-
do a necessidade material de comer.

Prevendo esse resultado, Jesus nenhuma diculdade teve para 
tranquilizar os discípulos, dizendo-lhes, na linguagem gurada que lhe 
era habitual e admitido que realmente houvessem trazido alguns pães, 
que estes bastariam para matar a fome à multidão. Simultaneamente, 
ministrava aos referidos discípulos um ensinamento, com o lhes dizer: 
“Dai-lhes vós mesmos de comer.” Ensinava-lhes assim que também eles 
podiam alimentar por meio da palavra.

Desse modo, a par do sentido moral alegórico, produziu-se um 
efeito siológico, natural e muito conhecido. O prodígio, no caso, está 
no ascendente da palavra de Jesus, poderosa bastante para cativar a aten-
ção de uma multidão imensa, ao ponto de fazê-la esquecer-se de comer. 
Esse poder moral comprova a superioridade de Jesus, muito mais do que 
o fato puramente material da multiplicação dos pães, que tem de ser 
considerada como alegoria.

Esta explicação, aliás, o próprio Jesus a conrmou nas duas pas-
sagens seguintes.

O FERMENTO DOS FARISEUS

49. Ora, tendo seus discípulos passado para o outro lado do mar, esqueceram-

-se de levar pães. — Jesus lhes disse: “Tende o cuidado de precatar-vos do fer-

mento dos fariseus e dos saduceus.” — Eles, porém, pensavam e diziam entre 

si: “É porque não trouxemos pães.”



Os milagres do Evangelho

301

Jesus, conhecendo-lhes os pensamentos, disse: “Homens de pouca fé, por que 

haveis de estar cogitando de não terdes trazido pães? Ainda não compreendeis 

e não vos lembrais quantos cestos levastes? — Como não compreendereis que 

não é do pão que eu vos falava, quando disse que vos guardásseis do fermento 

dos fariseus e saduceus?”

Eles então compreenderam que Ele não lhes dissera que se preservassem do 

fermento que se põe no pão, mas da doutrina dos fariseus e dos saduceus. 

(MATEUS, 16:5 a 12.)

O pãO dO céu

50. No dia seguinte, o povo, que permanecera do outro lado do mar, notou 

que lá não chegara outra barca e que Jesus não entrara na que seus discípulos 

tomaram, que os discípulos haviam partido sós — e como tinham chegado 

depois outras barcas de Tiberíades, perto do lugar onde o Senhor, após ren-

der graças, os alimentara com cinco pães; — e como vericassem por m que 

 Jesus não estava lá, tampouco seus discípulos, entraram naquelas barcas e foram 

para Cafarnaum, em busca de Jesus. — E, tendo-o encontrado além do mar, 

disseram-lhe: “Mestre, quando vieste para cá?”

Jesus lhes respondeu: “Em verdade, em verdade vos digo que me procurais, não 

por causa dos milagres que vistes, mas por que eu vos dei pão a comer e castes 

saciados. — Trabalhai por ter, não o alimento que perece, mas o que dura para 

a vida eterna e que o Filho do Homem vos dará, porque foi nele que Deus, o 

Pai, imprimiu seu selo e seu caráter.”

Perguntaram-lhe eles: “Que devemos fazer para produzir obras de Deus?” — 

Respondeu-lhes Jesus: “A obra de Deus é que creiais no que Ele enviou.”

Perguntaram-lhe então: Que milagre operarás que nos faça crer, vendo-o? Que 

farás de extraordinário? — Nossos pais comeram o maná no deserto, conforme 

está escrito: Ele lhes deu de comer o pão do céu.

Jesus lhes respondeu: “Em verdade, em verdade vos digo que Moisés não vos 

deu o pão do céu; meu Pai é quem dá o verdadeiro pão do céu — porquanto o 

pão de Deus é aquele que desceu do céu e que dá vida ao mundo.”

Disseram eles então: “Senhor, dá-nos sempre desse pão.”



Capítulo XV

302

Jesus lhes respondeu: “Eu sou o pão da vida; aquele que vem a mim não terá fome 
e aquele que em mim crê não terá sede. — Mas eu já vos disse: vós me tendes 

visto e não credes.

Em verdade, em verdade vos digo: aquele que crê em mim tem a vida eterna. 

— Eu sou o pão da vida. — Vossos pais comeram o maná do deserto e morre-

ram. — Aqui está o pão que desceu do céu, a m de que quem dele comer não 

morra.” (JOÃO, 6:22 a 36 e 47 a 50.)

51. Na primeira passagem, lembrando o fato precedentemente 
operado, Jesus dá claramente a entender que não se tratara de pães ma-
teriais, pois, a não ser assim, careceria de objeto a comparação por Ele 
estabelecida com o fermento dos fariseus: “Ainda não compreendeis, diz 
Ele, e não vos recordais de que cinco pães bastaram para cinco mil pes-
soas e que dois pães foram bastantes para quatro mil? Como não com-
preendestes que não era de pão que eu vos falava, quando vos dizia que 
vos preservásseis do fermento dos fariseus?” Esse confronto nenhuma 
razão de ser teria, na hipótese de uma multiplicação material. O fato 
fora de si mesmo muito extraordinário para ter impressionado forte-
mente a imaginação dos discípulos, que, entretanto, pareciam não mais 
lembrar-se dele.

É também o que não menos claramente ressalta, do que Jesus ex-
pendeu sobre o pão do céu, empenhado em fazer que seus ouvintes 
compreendessem o verdadeiro sentido do alimento espiritual. “Traba-
lhai, diz Ele, não por conseguir o alimento que perece, mas pelo que se 
conserva para a vida eterna e que o Filho do Homem vos dará.” Esse 
alimento é a sua palavra, pão que desceu do céu e dá vida ao mundo. 
“Eu sou, declara Ele, o pão da vida; aquele que vem a mim não terá fome 
e aquele que em mim crê nunca terá sede.”

Tais distinções, porém, eram por demais sutis para aquelas natu-
rezas rudes, que somente compreendiam as coisas tangíveis. Para eles, 
o maná, que alimentara o corpo de seus antepassados, era o verdadeiro 
pão do céu; aí é que estava o milagre. Se, portanto, houvesse ocorrido 
materialmente o fato da multiplicação dos pães, como teria Ele impres-
sionado tão fracamente aqueles mesmos homens, a cujo benefício essa 
multiplicação se operara poucos dias antes, ao ponto de perguntarem 
a Jesus: “Que milagre farás para que, vendo-o, te creiamos? Que farás 
de extraordinário?” Eles entendiam por milagres os prodígios que os 



Os milagres do Evangelho

303

 fariseus pediam, isto é, sinais que aparecessem no céu por ordem de 
Jesus, como pela varinha de um mágico. Ora, o que Jesus fazia era extre-
mamente simples e não se afastava das leis da natureza; as próprias curas 
não revelavam caráter muito singular, nem muito extraordinário. Para 
eles, os milagres espirituais não apresentavam grande vulto.

Tentação de Jesus
52. Jesus, transportado pelo diabo ao pináculo do Templo, depois 

ao cume de uma montanha e por ele tentado, constitui uma daquelas 
 parábolas que lhe eram familiares e que a credulidade pública transfor-
mou em fatos materiais.175

53. “Jesus não foi arrebatado. Ele apenas quis fazer que os homens 
compreendessem que a humanidade se acha sujeita a falir e que deve es-
tar sempre em guarda contra as más inspirações a que, pela sua natureza 
fraca, é impelida a ceder. A tentação de Jesus é, pois, uma gura e fora 
preciso ser cego para tomá-la ao pé da letra. Como pretenderíeis que o 
Messias, o Verbo de Deus encarnado, tenha estado submetido, por al-
gum tempo, embora muito curto fosse este, às sugestões do demônio e 
que, como o diz o Evangelho de Lucas, o demônio o houvesse deixado 
por algum tempo, o que daria a supor que o Cristo continuou submetido 
ao poder daquela entidade? Não; compreendei melhor os ensinos que 
vos foram dados. O Espírito do mal nada poderia sobre a essência do 
bem. Ninguém diz ter visto Jesus no cume da montanha, nem no piná-
culo do Templo. Certamente, tal fato teria sido de natureza a se espalhar 
por todos os povos. A tentação, portanto, não constituiu um ato mate-
rial e físico. Quanto ao ato moral, admitiríeis que o Espírito das trevas 
pudesse dizer àquele que conhecia sua própria origem e o seu poder: 
“Adora-me, que te darei todos os remos da Terra?” Desconheceria então 
o demônio aquele a quem fazia tais oferecimentos? Não é provável. Ora, 
se o conhecia, suas propostas eram uma insensatez, pois ele não ignorava 
que seria repelido por aquele que viera destruir-lhe o império sobre os 
homens.

175 Nota de Allan Kardec: A explicação que se segue é reprodução textual do ensino que a esse respeito 
deu um Espírito.



Capítulo XV

304

“Compreendei, portanto, o sentido dessa parábola, que outra coi-
sa aí não tendes, do mesmo modo que nos casos do Filho Pródigo e do 
Bom Samaritano. Aquela mostra os perigos que correm os homens, se 
não resistem à voz íntima que lhes clama sem cessar: ‘Podes ser mais 
do que és; podes possuir mais do que possuis; podes engrandecer-te, 
adquirir muito; cede à voz da ambição e todos os teus desejos serão satis-
feitos’. Ela vos mostra o perigo e o meio de o evitardes, dizendo às más 
inspirações: Retira-te, Satanás ou, por outras palavras: Vai-te, tentação!

“As duas outras parábolas que lembrei mostram o que ainda pode 
esperar aquele que, por muito fraco para expulsar o demônio, lhe su-
cumbiu às tentações. Mostram a misericórdia do pai de família, pousan-
do a mão sobre a fronte do lho arrependido e concedendo-lhe, com 
amor, o perdão implorado. Mostram o culpado, o cismático, o homem 
repelido por seus irmãos, valendo mais, aos olhos do Juiz supremo, do 
que os que o desprezam, por praticar ele as virtudes que a lei de amor 
ensina.

“Pesai bem os ensinamentos que os Evangelhos contêm; sabei dis-
tinguir o que ali está em sentido próprio, ou em sentido gurado, e 
os erros que vos hão cegado durante tanto tempo se apagarão pouco a 
pouco, cedendo lugar à brilhante luz da Verdade.” — João Evangelista, 
Bordeaux, 1862.

Prodígios por ocasião da morte de Jesus

54. Ora, desde a sexta hora do dia até a nona, toda a Terra se cobriu de trevas.

Ao mesmo tempo, o véu do Templo se rasgou em dois, de alto a baixo; a terra 

tremeu; as pedras se fenderam; — os sepulcros se abriram e muitos corpos 

de santos, que estavam no sono da morte, ressuscitaram; — e, saindo de seus 

túmulos após a ressurreição, vieram à cidade santa e foram vistos por muitas 

pessoas. (MATEUS, 27:45, 51 a 53.)

55. É singular que tais prodígios, operando-se no momento mes-
mo em que a atenção da cidade se xava no suplício de Jesus, que era 
o acontecimento do dia, não tenham sido notados, pois que nenhum 
historiador os menciona. Parece impossível que um tremor de terra e o 



Os milagres do Evangelho

305

car toda a Terra envolta em trevas durante três horas, numa região onde 
o céu é sempre de perfeita limpidez, hajam podido passar despercebidos.

A duração de tal obscuridade teria sido quase a de um eclipse do 
Sol, mas os eclipses dessa espécie só se produzem na lua nova, e a morte 
de Jesus ocorreu em fase de lua cheia, a 14 de Nissan, dia da Páscoa dos 
judeus.

O obscurecimento do Sol também pode ser produzido pelas man-
chas que se lhe notam na superfície. Em tal caso, o brilho da luz se 
enfraquece sensivelmente, porém, nunca ao ponto de determinar obs-
curidade e trevas. Admitido que um fenômeno desse gênero se houvesse 
dado, ele decorreria de uma causa perfeitamente natural.176

Quanto aos mortos que ressuscitaram, possivelmente algumas pes-
soas tiveram visões ou viram aparições, o que não é excepcional. Entre-
tanto, como então não se conhecia a causa desse fenômeno, supuseram 
que as guras vistas saíam dos sepulcros.

Compungidos com a morte de seu Mestre, os discípulos de Jesus 
sem dúvida ligaram a essa morte alguns fatos particulares, aos quais 
noutra ocasião nenhuma atenção houveram prestado. Bastou, talvez, 
que um fragmento de rochedo se haja destacado naquele momento, para 
que pessoas inclinadas ao maravilhoso tenham visto nesse fato um pro-
dígio e, ampliando-o, tenham dito que as pedras se fenderam.

Jesus é grande pelas suas obras e não pelos quadros fantásticos de 
que um entusiasmo pouco ponderado entendeu de cercá-lo.

Aparição de Jesus após sua morte

56. Mas Maria (Madalena) se conservou fora, perto do sepulcro, a derramar 

lágrimas. E, estando a chorar, como se abaixasse para olhar dentro do sepul-

cro — viu dois anjos vestidos de branco, assentados no lugar onde estivera o 

corpo de Jesus, um à cabeceira, o outro do lado dos pés. — Disseram-lhe eles: 

176 Nota de Allan Kardec: Há constantemente, na superfície do Sol, manchas físicas, que lhe acompa-
nham o movimento de rotação e hão servido para determinar-se a duração desse movimento. Às 
vezes, porém, essas manchas aumentam em número, em extensão e em intensidade. É então que 
se produz uma diminuição da luz e do calor solares. O aumento do número das manchas parece 
coincidir com certos fenômenos astronômicos e com a posição relativa de alguns planetas, o que 
lhes determina o reaparecimento periódico. É muito variável a duração daquele obscurecimento; 
por vezes não vai além de duas ou três horas, mas, em 535, houve um que durou catorze meses.



Capítulo XV

306

“Mulher, por que choras?” Ela respondeu: “É que levaram o meu Senhor e não 

sei onde o puseram.”

Tendo dito isto, voltou-se e viu a Jesus de pé, sem saber, entretanto que fosse 

 Jesus. — Este então lhe disse: “Mulher, por que choras? A quem procuras?” Ela, 

pensando fosse o jardineiro, lhe disse: “Senhor, se foste tu quem o tirou, dize-me 

onde o puseste e eu o levarei.”

Disse-lhe Jesus: “Maria.” Logo ela se voltou e disse: “Rabboni”, isto é: “Meu Se-

nhor.” — Jesus lhe respondeu: “Não me toques, porquanto ainda não subi para 

meu Pai; mas vai ter com meus irmãos e dize-lhes de minha parte: “Subo a meu 

Pai e vosso Pai, a meu Deus e vosso Deus.”

Maria Madalena foi então dizer aos discípulos que vira o Senhor e que este lhe 

dissera aquelas coisas. (JOÃO, 20:11 a 18.)

57. Naquele mesmo dia, indo dois deles para um burgo chamado Emaús, dis-

tante de Jerusalém sessenta estádios177 — falavam entre si de tudo o que se pas-

sara. — E aconteceu que, quando conversavam e discorriam sobre isso, Jesus se 

lhes juntou e se pôs a caminhar com eles; — seus olhos, porém, estavam tolhidos, 
a m de que não o pudessem reconhecer. — Ele disse: “De que vínheis falando a 

caminhar e por que estais tão tristes?”

Um deles, chamado Cleofas, tomando a palavra disse: “Serás em Jerusalém o 

único estrangeiro que não saiba do que aí se passou estes últimos dias?” — “Que 

foi?” perguntou Ele. Responderam-lhe: “A respeito de Jesus de Nazaré, que foi 

um poderoso profeta diante de Deus e diante de toda a gente, e acerca do modo 

por que os príncipes dos sacerdotes e os nossos senadores o entregaram para ser 

condenado à morte e o crucicaram. — Ora, nós esperávamos fosse Ele quem 

resgatasse a Israel, no entanto, já estamos no terceiro dia depois que tais coisas 

se deram. — É certo que algumas mulheres das que estavam conosco nos espan-

taram, pois que, tendo ido ao seu sepulcro antes do romper do dia, nos vieram 

dizer que anjos mesmos lhes apareceram, dizendo-lhes que Ele está vivo. — E 

alguns dos nossos, tendo ido também ao sepulcro, encontraram todas as coisas 

conforme as mulheres haviam referido; mas, quanto a Ele, não o encontraram.”

Disse-lhes então Jesus: “Ó insensatos, de coração tardo a crer em tudo o que os 

profetas hão dito! Não era preciso que o Cristo sofresse todas essas coisas e que 

177 N.E.: Antiga unidade de medida itinerária igual a um oitavo de milha romana, ou 185 metros. Corres-
pondiam 60 estádios a 11 quilômetros, aproximadamente.



Os milagres do Evangelho

307

entrasse assim na sua glória?” — E, a começar de Moisés, passando em seguida 

por todos os profetas, lhes explicava o que em todas as Escrituras fora dito dele.

Ao aproximarem-se do burgo para onde se dirigiam, Ele deu mostras de que ia 

mais longe. — Os dois o obrigaram a deter-se, dizendo-lhe: “Fica conosco, que já 

é tarde e o dia está em declínio.” Ele entrou com os dois. — Estando com eles à 

mesa tomou do pão, abençoou-o e lhes deu. — Abriram-se-lhes ao mesmo tempo os 
olhos e ambos o reconheceram; Ele, porém, lhes desapareceu das vistas.

Então, disseram um ao outro: “Não é verdade que o nosso coração ardia dentro 

de nós, quando Ele pelo caminho nos falava, explicando-nos as Escrituras?” — E, 

erguendo-se no mesmo instante, voltaram a Jerusalém e viram que os onze após-

tolos e os que continuavam com eles estavam reunidos — e diziam: “O Senhor 

em verdade ressuscitou e apareceu a Simão.” — Então, também eles narraram o 

que lhes acontecera em caminho e como o tinham reconhecido ao partir o pão.

Enquanto assim confabulavam, Jesus se apresentou no meio deles e lhes disse: “A paz 

seja convosco; sou eu, não vos assusteis.” — Mas, na perturbação e no medo de 

que foram tomados, eles imaginaram estar vendo um Espírito.

E Jesus lhes disse: “Por que vos turbais? Por que se elevam tantos pensamentos nos 

vossos corações? — Olhai para as minhas mãos e para os meus pés e reconhecei 

que sou eu mesmo. Tocai-me e considerai que um Espírito não tem carne, nem 

osso, como vedes que eu tenho.” — Dizendo isso, mostrou-lhes as mãos e os pés.

Mas como eles ainda não acreditavam, tão transportados de alegria e de admira-

ção se achavam, disse-lhes: “Tendes aqui alguma coisa que se coma?” — Eles lhe 

apresentaram um pedaço de peixe assado e um favo de mel. — Ele comeu diante 

deles e, tomando os restos, lhes deu, dizendo: “Eis que, estando ainda convosco, 

eu vos dizia que era necessário se cumprisse tudo o que de mim foi escrito na lei 

de Moisés, nos profetas e nos Salmos.”

Ao mesmo tempo lhes abriu o espírito, a m de que entendessem as Escrituras — 

e lhes disse: “É assim que está escrito e assim era que se fazia necessário sofresse o 

Cristo e ressuscitasse dentre os mortos ao terceiro dia; — e que se pregasse em seu 

nome a penitência e a remissão dos pecados em todas as nações, a começar por 

Jerusalém. — Ora, vós sois testemunhas dessas coisas. — Vou enviar-vos o dom 

de meu Pai, o qual vos foi prometido; mas, por enquanto, permanecei na cidade, 

até que eu vos haja revestido da força do Alto.” (LUCAS, 24:13 a 49.)

58. Ora, Tomé, um dos doze apóstolos, chamado Dídimo, não se achava com 

eles quando veio Jesus. — Os outros discípulos então lhe disseram: “Vimos 

o Senhor.” Ele, porém, lhes disse: “Se eu não vir nas suas mãos as marcas dos 



Capítulo XV

308

 cravos que as atravessaram e não puser o dedo no buraco feito pelos cravos e 

minha mão no rasgão do seu lado, não acreditarei, absolutamente.”

Oito dias depois, estando ainda os discípulos no mesmo lugar e com eles Tomé, 

Jesus se apresentou, achando-se fechadas as portas, e, colocando-se no meio 

deles, disse-lhes: “A paz seja convosco.”

Disse em seguida a Tomé: “Põe aqui o teu dedo e olha minhas mãos; estende 

também a tua mão e mete-a no meu lado e não sejas incrédulo, mas el.” — 

Tomé lhe respondeu: “Meu Senhor e meu Deus!” — Jesus lhe disse: “Tu creste, 

Tomé, porque viste; ditosos os que creram sem ver.” (JOÃO, 20: 24 a 29.)

59. Jesus também se mostrou depois aos seus discípulos à margem do mar de 

Tiberíades, mostrando-se desta forma:

Simão Pedro e Tomé, chamado Dídimo, Natanael, que era de Caná, na Galileia, 

os lhos de Zebedeu e dois outros de seus discípulos estavam juntos. — Disse-

-lhes Simão Pedro: “Vou pescar.” Os outros disseram: “Também nós vamos con-

tigo.” Foram-se e entraram numa barca; mas, naquela noite, nada apanharam.

Ao amanhecer, Jesus apareceu à margem sem que seus discípulos conhecessem que era 
Ele. — Disse-lhes então: “Filhos, nada tendes que se coma?” Responderam-lhe: 

“Não.” Disse-lhes Ele: “Lançai a rede do lado direito da barca e achareis.” Eles 

a lançaram logo e quase não a puderam retirar, tão carregada estava de peixes.

Então, o discípulo a quem Jesus amava disse a Pedro: “É o Senhor.” Simão 

Pedro, ao ouvir que era o Senhor, vestiu-se (pois que estava nu) e se atirou ao 

mar. — Os outros discípulos vieram com a barca, e, como não estavam dis-

tantes da praia mais de duzentos côvados, puxaram daí a rede cheia de peixes.  

(JOÃO, 21:1 a 8.)

60. Depois disso, Ele os conduziu para Betânia e, tendo levantado as mãos, os 

abençoou — e, tendo-os abençoado, se separou deles e foi arrebatado ao céu.

Quanto a eles, depois de o terem adorado, voltaram para Jerusalém, cheios de 

alegria. — Estavam constantemente no Templo, louvando e bendizendo a Deus. 

Amém. (LUCAS, 24:50 a 53.)

61. Todos os evangelistas narram as aparições de Jesus, após sua 
morte, com circunstanciados pormenores que não permitem se du-
vide da realidade do fato. Elas, aliás, se explicam perfeitamente pelas 
leis  uídicas e pelas propriedades do perispírito e nada de anômalo 
 apresentam em face dos fenômenos do mesmo gênero, cuja história, 



Os milagres do Evangelho

309

antiga e contemporânea, oferece numerosos exemplos, sem lhes faltar 
sequer a tangibilidade. Se notarmos as circunstâncias em que se deram 
as suas diversas aparições, nele reconheceremos, em tais ocasiões, todos 
os caracteres de um ser uídico. Aparece inopinadamente e do mesmo 
modo desaparece; uns o veem, outros não, sob aparências que não o tor-
nam reconhecível nem sequer aos seus discípulos; mostra-se em recintos 
fechados, onde um corpo carnal não poderia penetrar; sua própria lin-
guagem carece da vivacidade da de um ser corpóreo; fala em tom breve e 
sentencioso, peculiar aos Espíritos que se manifestam daquela maneira; 
todas as suas atitudes, numa palavra, denotam alguma coisa que não 
é do mundo terreno. Sua presença causa simultaneamente surpresa e 
medo; ao vê-lo, seus discípulos não lhe falam com a mesma liberdade de 
antes; sentem que já não é um homem.

Jesus, portanto, se mostrou com o seu corpo perispirítico, o que 
explica que só tenha sido visto pelos que Ele quis que o vissem. Se esti-
vesse com o seu corpo carnal, todos o veriam, como quando estava vivo. 
Ignorando a causa originária do fenômeno das aparições, seus discípulos 
não se apercebiam dessas particularidades, a que, provavelmente, não 
davam atenção. Desde que viam o Senhor e o tocavam, haviam de achar 
que aquele era o seu corpo ressuscitado. (Cap. XIV, itens 14 e 35 a 38.)

62. Ao passo que a incredulidade rejeita todos os fatos que Jesus 
produziu, por terem uma aparência sobrenatural, e os considera, sem 
exceção, lendários, o Espiritismo dá explicação natural à maior parte 
desses fatos. Prova a possibilidade deles, não só pela teoria das leis uí-
dicas, como pela identidade que apresentam com análogos fatos produ-
zidos por uma imensidade de pessoas nas mais vulgares condições. Por 
serem, de certo modo, tais fatos do domínio público, eles nada provam, 
em princípio, com relação à natureza excepcional de Jesus.178

178 Nota de Allan Kardec: Os inúmeros fatos contemporâneos de curas, aparições, possessões, dupla 
vista e outros, que se encontram relatados na Revista espírita e lembrados nas observações acima, 
oferecem, até quanto aos pormenores, tão agrante analogia com os que o Evangelho narra, que 
ressalta evidente a identidade dos efeitos e das causas. Não se compreende que o mesmo fato 
tivesse hoje uma causa natural e que essa causa fosse sobrenatural outrora; diabólica com uns e di-
vina com outros. Se fora possível pô-los aqui em confronto uns com os outros, a comparação mais 
fácil se tornaria; não o permitem, porém, o número deles e os desenvolvimentos que a narrativa 
reclamaria.



Capítulo XV

310

63. O maior milagre que Jesus operou, o que verdadeiramente 
atesta a sua superioridade, foi a revolução que seus ensinos produziram 
no mundo, malgrado a exiguidade dos seus meios de ação.

Com efeito, Jesus, obscuro, pobre, nascido na mais humilde con-
dição, no seio de um povo pequenino, quase ignorado e sem prepon-
derância política, artística ou literária, apenas durante três anos prega 
a sua doutrina; em todo esse curto espaço de tempo é desatendido e 
perseguido pelos seus concidadãos; vê-se obrigado a fugir para não ser 
lapidado; é traído por um de seus apóstolos, renegado por outro, aban-
donado por todos no momento em que cai nas mãos de seus inimigos. 
Só fazia o bem e isso não o punha ao abrigo da malevolência, que dos 
próprios serviços que Ele prestava tirava motivos para o acusar. Conde-
nado ao suplício que só aos criminosos era inigido, morre ignorado do 
mundo, visto que a História daquela época nada diz a seu respeito.179 
Nada escreveu; entretanto, ajudado por alguns homens tão obscuros 
quanto Ele, sua palavra bastou para regenerar o mundo; sua doutrina 
matou o paganismo onipotente e se tornou o facho da civilização. Tinha 
contra si tudo o que causa o malogro das obras dos homens, razão por 
que dizemos que o triunfo alcançado pela sua doutrina foi o maior dos 
seus milagres, ao mesmo tempo que prova ser divina a sua missão. Se, 
em vez de princípios sociais e regeneradores, fundados sobre o futuro 
espiritual do homem, Ele apenas houvesse legado à posteridade alguns 
fatos maravilhosos, talvez hoje mal o conhecessem de nome.

Desaparecimento do corpo de Jesus
64. O desaparecimento do corpo de Jesus após sua morte há sido 

objeto de inúmeros comentários. Atestam-no os quatro evangelistas, ba-
seados nas narrativas das mulheres que foram ao sepulcro no terceiro 
dia depois da crucicação e lá não o encontraram. Viram alguns, nesse 
desaparecimento, um fato milagroso, atribuindo-o outros a uma subtra-
ção clandestina. 

Segundo outra opinião, Jesus não teria tido um corpo carnal, mas 
apenas um corpo uídico; não teria sido, em toda a sua vida, mais do 

179 Nota de Allan Kardec: Dele unicamente fala o historiador judeu Flávio Josefo, que, aliás, diz bem pou-
ca coisa.



Os milagres do Evangelho

311

que uma aparição tangível; numa palavra: uma espécie de agênere. Seu 
nascimento, sua morte e todos os atos materiais de sua vida teriam sido 
apenas aparentes. Assim foi que, dizem, seu corpo, voltado ao estado 
uídico, pôde desaparecer do sepulcro e com esse mesmo corpo é que 
Ele se teria mostrado depois de sua morte.

É fora de dúvida que semelhante fato não se pode considerar ra-
dicalmente impossível, dentro do que hoje se sabe acerca das proprieda-
des dos uidos; mas, seria, pelo menos, inteiramente excepcional e em 
formal oposição ao caráter dos agêneres. (Cap. XIV, item 36.) Trata-se, 
pois, de saber se tal hipótese é admissível, se os fatos a conrmam ou 
contradizem.

65. A estada de Jesus na Terra apresenta dois períodos: o que pre-
cedeu e o que se seguiu à sua morte. No primeiro, desde o momento da 
concepção até o nascimento, tudo se passa, pelo que respeita à sua mãe, 
como nas condições ordinárias da vida.180, 181 Desde o seu nascimento 
até a sua morte, tudo, em seus atos, na sua linguagem e nas diversas 
circunstâncias da sua vida, revela os caracteres inequívocos da corporei-
dade. São acidentais os fenômenos de ordem psíquica que nele se pro-
duzem e nada têm de anômalos, pois que se explicam pelas propriedades 
do perispírito e se dão, em graus diferentes, noutros indivíduos. Depois 
de sua morte, ao contrário, tudo nele revela o ser uídico. É tão marcada 
a diferença entre os dois estados, que não podem ser assimilados.

O corpo carnal tem as propriedades inerentes à matéria propria-
mente dita, propriedades que diferem essencialmente das dos uidos 
etéreos; naquela, a desorganização se opera pela ruptura da coesão mo-
lecular. Ao penetrar no corpo material, um instrumento cortante lhe 
divide os tecidos; se os órgãos essenciais à vida são atacados, cessa-lhes 
o funcionamento e sobrevém a morte, isto é, a do corpo. Não existindo 
nos corpos uídicos essa coesão, a vida aí já não repousa no jogo de ór-
gãos especiais e não se podem produzir desordens análogas àquelas. Um 
instrumento cortante ou outro qualquer penetra num corpo uídico 
como se penetrasse numa massa de vapor, sem lhe ocasionar qualquer 
lesão. Tal a razão por que não podem morrer os corpos dessa espécie e por 
180 Nota de Allan Kardec: Não falamos do mistério da encarnação, com o qual não temos que nos ocupar 

aqui e que será examinado ulteriormente.
181 N.E.: Kardec, em vida, não pôde cumprir esta promessa, visto que, no ano seguinte, ao dar publicação 

a esta obra, foi chamado à pátria espiritual.



Capítulo XV

312

que os seres uídicos, designados pelo nome de agêneres, não podem ser 
mortos.

Após o suplício de Jesus, seu corpo se conservou inerte e sem vida; 
foi sepultado como o são de ordinário os corpos e todos o puderam ver 
e tocar. Após a sua ressurreição, quando quis deixar a Terra, não mor-
reu de novo; seu corpo se elevou, desvaneceu e desapareceu, sem deixar 
qualquer vestígio, prova evidente de que aquele corpo era de natureza 
diversa da do que pereceu na cruz; donde forçoso é concluir que, se foi 
possível que Jesus morresse, é que carnal era o seu corpo.

Por virtude das suas propriedades materiais, o corpo carnal é a 
sede das sensações e das dores físicas, que repercutem no centro sensi-
tivo ou Espírito. Quem sofre não é o corpo, é o Espírito recebendo o 
contragolpe das lesões ou alterações dos tecidos orgânicos. Num corpo 
sem Espírito, absolutamente nula é a sensação. Pela mesma razão, o Es-
pírito, sem corpo material, não pode experimentar os sofrimentos, visto 
que estes resultam da alteração da matéria, donde também forçoso é se 
conclua que, se Jesus sofreu materialmente, do que não se pode duvidar, 
é que Ele tinha um corpo material de natureza semelhante ao de toda 
gente.

66. Aos fatos materiais juntam-se fortíssimas considerações 
 morais.

Se as condições de Jesus, durante a sua vida, fossem as dos seres 
uídicos, Ele não teria experimentado nem a dor, nem as necessidades 
do corpo. Supor que assim haja sido é tirar-lhe o mérito da vida de 
privações e de sofrimentos que escolhera, como exemplo de resigna-
ção. Se tudo nele fosse aparente, todos os atos de sua vida, a reiterada 
predição de sua morte, a cena dolorosa do Jardim das Oliveiras, sua 
prece a Deus para que lhe afastasse dos lábios o cálice de amarguras, 
sua paixão, sua agonia, tudo, até o último brado, no momento de en-
tregar o Espírito, não teria passado de vão simulacro, para enganar com 
relação à sua natureza e fazer crer num sacrifício ilusório de sua vida, 
numa comédia indigna de um homem simplesmente honesto, indigna, 
portanto, e com mais forte razão de um ser tão superior. Numa palavra: 
Ele teria abusado da boa-fé dos seus contemporâneos e da posteridade.  



Os milagres do Evangelho

313

Tais as  consequências lógicas desse sistema, consequências inadmissíveis, 
porque o rebaixariam moralmente, em vez de o elevarem.182

Jesus, pois, teve, como todo homem, um corpo carnal e um corpo 
uídico, o que é atestado pelos fenômenos materiais e pelos fenômenos 
psíquicos que lhe assinalaram a existência.

67. Não é nova essa ideia sobre a natureza do corpo de Jesus. No 
quarto século, Apolinário, de Laodiceia, chefe da seita dos apolinaris-
tas, pretendia que Jesus não tomara um corpo como o nosso, mas um 
corpo impassível, que descera do céu ao seio da santa virgem e que não 
nascera dela; que, assim, Jesus não nascera, não sofrera e não morrera, 
senão em aparência. Os apolinaristas foram anatematizados no concílio 
de Alexandria, em 360; no de Roma, em 374; e no de Constantinopla, 
em 381.

Tinham a mesma crença os docetas (do grego dokéō, aparecer), 
seita numerosa dos Gnósticos, que subsistiu durante os três primeiros 
séculos.183

182 N.E.: Diante das comunicações e dos fenômenos surgidos após a partida de Kardec, concluiu-se que 
não houve realmente vão simulacro, como igualmente não houve simulacro de Jesus, após a sua 
morte, ao pronunciar as palavras que foram registradas por lucAs, 24:39: — “Sou eu mesmo, apalpai-
me e vede, porque um Espírito não tem carne nem osso, como vedes que eu tenho.”

183 N.E.: Não somente foram anatematizados os apolinaristas, mas também os reencarnacionistas e os 
que se põem em comunicação com os mortos.





As predições
segundo o Espiritismo

Capítulo XVI  Teoria da presciência 
Capítulo XVII  Predições do Evangelho
Capítulo XVIII  São chegados os tempos





CAPÍTULO XVI

M

Teoria da presciência

1. Como é possível o conhecimento do futuro? Compreende-se 
a possibilidade da previsão dos acontecimentos que devam resultar do 
estado presente; porém, não a dos que nenhuma relação guardem com 
esse estado, nem, ainda menos, a dos que são comumente atribuídos 
ao acaso. Não existem as coisas futuras, dizem; elas ainda se encontram 
no nada; como, pois, se há de saber que se darão? São, no entanto, em 
grande número os casos de predições realizadas, donde forçosa se torna 
a conclusão de que ocorre aí um fenômeno para cuja explicação falta a 
chave, porquanto não há efeito sem causa. É essa causa que vamos tentar 
descobrir e é ainda o Espiritismo, já de si mesmo chave de tantos misté-
rios, que no-la fornecerá, mostrando-nos, ao demais, que o próprio fato 
das predições não se produz com exclusão das leis naturais.

Tomemos, para comparação, um exemplo nas coisas usuais. Ele 
nos ajudará a compreender o princípio que teremos de desenvolver.

2. Suponhamos um homem colocado no cume de uma alta 
montanha, a observar a vasta extensão da planície em derredor. Nessa 
 situação, o espaço de uma légua pouca coisa será para ele, que poderá 
facilmente apanhar, de um golpe de vista, todos os acidentes do terre-
no, de um extremo a outro da estrada que lhe esteja diante dos olhos. O 
viajor, que pela primeira vez percorra essa estrada, sabe que, caminhan-
do, chegará ao m dela. Constitui isso uma simples previsão da conse-
quência que terá a sua marcha. Entretanto, os acidentes do terreno, as 
subidas e descidas, os cursos de água que terá de transpor, os bosques 
que haja de atravessar, os precipícios em que poderá cair, as casas hos-
pitaleiras onde lhe será possível repousar, os ladrões que o espreitem 



Capítulo XVI

318

para  roubá-lo, tudo isso independe da sua pessoa; é para ele o desco-
nhecido, o futuro, porque a sua vista não vai além da pequena área que 
o cerca. Quanto à duração, mede-a pelo tempo que gasta em perlustrar 
o caminho. Tirai-lhe os pontos de referência e a duração desaparecerá. 
Para o homem que está em cima da montanha e que o acompanha com 
o olhar, tudo aquilo está presente. Suponhamos que esse homem desce 
do seu ponto de observação e, indo ao encontro do viajante, lhe diz: 
“Em tal momento, encontrarás tal coisa, serás atacado e socorrido.” 
Estará predizendo o futuro, mas, futuro para o viajante, não para ele, 
autor da previsão, pois que, para ele, esse futuro é presente.

3. Se, agora, sairmos do âmbito das coisas puramente materiais e 
entrarmos, pelo pensamento, no domínio da vida espiritual, veremos o 
mesmo fenômeno produzir-se em maior escala. Os Espíritos desmateria-
lizados são como o homem da montanha; o espaço e a duração não exis-
tem para eles. Mas a extensão e a penetração da vista são proporcionadas 
à depuração deles e à elevação que alcançaram na hierarquia espiritual. 
Com relação aos Espíritos inferiores, aqueles são quais homens muni-
dos de possantes telescópios, ao lado de outros que apenas dispõem dos 
olhos. Nos Espíritos inferiores, a visão é circunscrita, não só porque eles 
dicilmente podem afastar-se do globo a que se acham presos, como 
também porque a grosseria de seus perispíritos lhes vela as coisas distan-
tes, do mesmo modo que um nevoeiro as oculta aos olhos do corpo.

Bem se compreende, pois, que, de conformidade com o grau de 
sua perfeição, possa um Espírito abarcar um período de alguns anos, 
de alguns séculos, mesmo de muitos milhares de anos, porquanto, que 
é um século em face do innito? Diante dele, os acontecimentos não 
se desenrolam sucessivamente, como os incidentes da estrada diante do 
viajor: ele vê simultaneamente o começo e o m do período; todos os 
eventos que, nesse período, constituem o futuro para o homem da Terra 
são o presente para ele, que poderia então vir dizer-nos com certeza: Tal 
coisa acontecerá em tal época, porque essa coisa ele a vê como o homem 
da montanha vê o que espera o viajante no curso da viagem. Se assim 
não procede, é porque poderia ser prejudicial ao homem o conhecimento 
do futuro, conhecimento que lhe pearia o livre-arbítrio, paralisá-lo-ia 
no trabalho que lhe cumpre executar a bem do seu progresso. O se lhe 



Teoria da presciência

319

 conservarem desconhecidos o bem e o mal com que topará constitui para 
o homem uma prova.

Se tal faculdade, mesmo restrita, se pode contar entre os atributos 
da criatura, em que grau de potencialidade não existirá no Criador, que 
abrange o innito? Para o Criador, o tempo não existe: o princípio e o 
m dos mundos lhe são o presente. Dentro desse panorama imenso, que 
é a duração da vida de um homem, de uma geração, de um povo?

4. Entretanto, como o homem tem de concorrer para o progresso 
geral, como certos acontecimentos devem resultar da sua cooperação, 
pode convir que, em casos especiais, ele pressinta esses acontecimentos, 
a m de lhes preparar o encaminhamento e de estar pronto a agir, em 
chegando a ocasião. Por isso é que Deus, às vezes, permite se levante 
uma ponta do véu; mas, sempre com m útil, nunca para satisfação de 
vã curiosidade. Tal missão pode, pois, ser conferida, não a todos os Espí-
ritos, porquanto muitos há que do futuro não conhecem mais do que os 
homens, porém a alguns Espíritos bastante adiantados para desempenhá-
-la. Ora, é de notar-se que as revelações dessa espécie são sempre feitas es-
pontaneamente e jamais, ou, pelo menos, muito raramente, em resposta 
a uma pergunta direta.

5. Pode também semelhante missão ser conada a certos homens, 
desta maneira:

Aquele a quem é dado o encargo de revelar uma coisa oculta  recebe, 
à sua revelia e por inspiração dos Espíritos que a conhecem, a revelação 
dela e a transmite maquinalmente, sem se aperceber do que faz. É sabido, 
ao demais, que, assim durante o sono, como em estado de vigília, nos 
êxtases da dupla vista, a alma se desprende e adquire, em grau mais ou 
menos alto, as faculdades do Espírito livre. Se for um Espírito adiantado, 
se, sobretudo, houver recebido, como os profetas, uma missão especial 
para esse efeito, gozará, nos momentos de emancipação da alma, da fa-
culdade de abarcar, por si mesmo, um período mais ou menos extenso, 
e verá, como presente, os sucessos desse período. Pode então revelá-los 
no mesmo instante, ou conservar lembrança deles ao despertar. Se os 
sucessos hajam de permanecer secretos, ele os esquecerá, ou apenas guar-
dará uma vaga intuição do que lhe foi revelado, bastante para o guiar 
 instintivamente.



Capítulo XVI

320

6. É assim que em certas ocasiões essa faculdade se desenvolve pro-
videncialmente, na iminência de perigos, nas grandes calamidades, nas 
revoluções, e é assim também que a maioria das seitas perseguidas adqui-
re numerosos videntes. É ainda por isso que se veem os grandes capitães 
avançar resolutamente contra o inimigo, certos da vitória; que homens 
de gênio, como, por exemplo, Cristóvão Colombo, caminham para uma 
meta, anunciando previamente, por assim dizer, o instante em que a 
alcançarão. É que eles viram, essa meta, que, para seus Espíritos, deixou 
de ser o desconhecido.

Nada, pois, tem de sobrenatural o dom da predição, mais do que 
uma imensidade de outros fenômenos. Ele se funda nas propriedades da 
alma e na lei das relações do mundo visível com o mundo invisível, que 
o Espiritismo veio dar a conhecer.

A teoria da presciência talvez não resolva de modo absoluto todos 
os casos que se possam apresentar de revelação do futuro, mas não se 
pode deixar de convir em que lhe estabelece o princípio fundamental.

7. Muitas vezes, as pessoas dotadas da faculdade de prever, seja 
no estado de êxtase, seja no de sonambulismo, veem os acontecimentos 
como que desenhados num quadro, o que também se poderia explicar 
pela fotograa do pensamento. Atravessando o pensamento o espaço, 
como os sons atravessam o ar, um sucesso que esteja no dos Espíritos 
que trabalham para que ele se dê, ou no dos homens cujos atos devam 
provocá-lo, pode formar uma imagem para o vidente; mas, como a sua 
realização pode ser apressada ou retardada por um concurso de circuns-
tâncias, este último vê o fato, sem poder, todavia, determinar o momento 
em que se dará. Não raro acontece que aquele pensamento não passa de 
um projeto, de um desejo, que se não concretizem em realidade, donde 
os frequentes erros de fato e de data nas previsões. (Cap. XIV, itens 13 e 
seguintes.)

8. Para compreendermos as coisas espirituais, isto é, para fazermos 
delas ideia tão clara como a que fazemos de uma paisagem que tenhamos 
ante os olhos, falta-nos em verdade um sentido, exatamente como ao 
cego de nascença falta um que lhe faculte compreender os efeitos da luz, 
das cores e da vista, sem o contato. Daí se segue que somente por esforço 
da imaginação e por meio de comparações com coisas materiais que nos 
sejam familiares chegamos a consegui-lo. As coisas materiais, porém, não 



Teoria da presciência

321

nos podem dar das coisas espirituais senão ideias muito imperfeitas, ra-
zão por que não se devem tomar ao pé da letra essas comparações e crer, 
por exemplo, que a extensão das faculdades perceptivas dos Espíritos 
depende da efetiva elevação deles, nem que eles precisem estar em cima 
de uma montanha ou acima das nuvens para abrangerem o tempo e o 
espaço.

Tal faculdade lhes é inerente ao estado de espiritualização, ou, se o 
preferirem, de desmaterialização. Quer isto dizer que a espiritualização 
produz um efeito que se pode comparar, se bem muito imperfeitamente, 
ao da visão de conjunto que tem o homem colocado sobre a montanha. 
Esta comparação objetivava simplesmente mostrar que acontecimentos 
pertencentes ainda, para uns, ao futuro, estão, para outros, ao presente e 
podem assim ser preditos, o que não implica que o efeito se produza de 
igual maneira.

Para, portanto, gozar dessa percepção, não precisa o Espírito trans-
portar-se a um ponto qualquer do espaço. Pode possuí-la em toda a sua 
plenitude aquele que na Terra se acha ao nosso lado, tanto quanto se 
achasse a mil léguas de distância, ao passo que nós nada vemos além do 
nosso horizonte visual. Não se operando a visão, nos Espíritos, do mes-
mo modo, nem com os mesmos elementos que no homem, muito diver-
so é o horizonte visual dos primeiros. Ora, é precisamente esse o sentido 
que nos falece para o concebermos. O Espírito, ao lado do encarnado, é 
como o vidente ao lado do cego.

9. Devemos, além disso, ponderar que essa percepção não se limita 
ao que diz respeito à extensão; que ela abrange a penetração de todas 
as coisas. É, repetimo-lo, uma faculdade inerente e proporcionada ao 
estado de desmaterialização. A encarnação amortece-a, sem, contudo, a 
anular completamente, porque a alma não ca encerrada no corpo como 
numa caixa. O encarnado a possui, embora sempre em grau menor do 
que quando se acha completamente desprendido; é o que confere a certos 
homens um poder de penetração que a outros falece inteiramente; maior 
agudeza de visão moral; compreensão mais fácil das coisas extramateriais.

O Espírito encarnado não somente percebe, como também se 
lembra do que viu no estado de Espírito livre e essa lembrança é como 
um quadro que se lhe desenha na mente. Na encarnação, ele vê, mas va-
gamente, como através de um véu; no estado de liberdade, vê e  concebe 



Capítulo XVI

322

claramente. O princípio da visão não lhe é exterior, está nele; essa a ra-
zão por que não precisa da luz exterior. Por efeito do desenvolvimen-
to  moral, alarga-se o círculo das ideias e da concepção; por efeito da 
desmaterialização gradual do perispírito, este se purica dos elementos 
grosseiros que lhe alteravam a delicadeza das percepções, o que torna 
fácil compreender-se que a ampliação de todas as faculdades acompanha 
o progresso do Espírito.

10. O grau da extensão das faculdades do Espírito é que, na en-
carnação, o torna mais ou menos apto a conceber as coisas espirituais. 
Essa aptidão, todavia, não é corolário forçoso do desenvolvimento da 
inteligência; a ciência vulgar não a dá, tanto assim que há homens de 
grande saber tão cegos para as coisas espirituais, quanto outros o são 
para as coisas materiais; são-lhes refratários, porque não as compreen-
dem, o que signica que ainda não progrediram em tal sentido, ao pas-
so que outros, de instrução e inteligência vulgares, as aprendem com a 
maior facilidade, o que prova que já tinham de tais coisas uma intui-
ção prévia. É, para estes, uma lembrança retrospectiva do que viram e 
souberam, quer na erraticidade, quer em suas existências anteriores, 
como alguns têm a intuição das línguas e das ciências de que já foram 
conhecedores.

11. Quanto ao futuro do Espiritismo, os Espíritos, como se sabe, 
são unânimes em armar o seu triunfo próximo, a despeito dos obstá-
culos que lhe criem. Fácil lhes é essa previsão, primeiramente, porque a 
sua propagação é obra pessoal deles: concorrendo para o movimento, ou 
dirigindo-o, eles naturalmente sabem o que devem fazer; em segundo 
lugar, basta-lhes entrever um período de curta duração: veem, nesse perí-
odo, ao longo do caminho, os poderosos auxiliares que Deus lhe suscita 
e que não tardarão a manifestar-se.

Transportem-se os espíritas, embora sem serem Espíritos desencar-
nados, a trinta anos apenas para diante, ao seio da geração que surge; daí 
considerem o que se passa hoje com o Espiritismo; acompanhem-lhe a 
marcha progressiva e verão consumir-se em vãos esforços os que se creem 
destinados a derrocá-lo. Verão que esses tais pouco a pouco desaparecem 
de cena e que, paralelamente, a árvore cresce e alonga cada dia mais as 
suas raízes.



Teoria da presciência

323

12. As mais das vezes, os acontecimentos vulgares da vida privada 
são consequência da maneira de proceder de cada um: este, de acordo 
com as suas capacidades, com a sua habilidade, com a sua perseverança, 
prudência e energia, terá êxito naquilo em que outro verá malogrados 
todos os seus esforços, por efeito da sua inaptidão, de sorte que se pode 
dizer que cada um é o artíce do seu próprio futuro, futuro que jamais 
se encontra sujeito a uma cega fatalidade, independente da sua per-
sonalidade. Conhecendo-se o caráter de um indivíduo, facilmente se 
lhe pode predizer a sorte que o espera no caminho por onde haja ele 
 enveredado.

13. Os acontecimentos que envolvem interesses gerais da humani-
dade têm a regulá-los a Providência. Quando uma coisa está nos desíg-
nios de Deus, ela se cumpre a despeito de tudo, ou por um meio, ou por 
outro. Os homens concorrem para que ela se execute; nenhum, porém, é 
indispensável, pois, do contrário, o próprio Deus estaria à mercê das suas 
criaturas. Se faltar aquele a quem incumba a missão de a executar, outro 
será dela encarregado. Não há missão fatal; o homem tem sempre a liber-
dade de cumprir ou não a que lhe foi conada e que ele voluntariamente 
aceitou. Se não o faz, perde os benefícios que daí lhe resultariam e assu-
me a responsabilidade dos atrasos que possam resultar da sua negligência 
ou da sua má vontade. Se se tornar um obstáculo a que ela se cumpra, 
está em Deus afastá-lo com um sopro.

14. Pode, portanto, ser certo o resultado nal de um acontecimen-
to, por se achar este nos desígnios de Deus; como, porém, quase sem-
pre, os pormenores e o modo de execução se encontram subordinados 
às circunstâncias e ao livre-arbítrio dos homens, podem ser eventuais as 
sendas e os meios. Está nas possibilidades dos Espíritos prevenir-nos do 
conjunto, se convier que sejamos avisados; mas, para determinarem lugar 
e data, fora mister conhecessem previamente a decisão que tomará este 
ou aquele indivíduo. Ora, se essa decisão ainda não lhe estiver na men-
te, poderá, tal venha ela a ser, apressar ou demorar a realização do fato, 
modicar os meios secundários de ação, embora o mesmo resultado che-
gue sempre a produzir-se. É assim, por exemplo, que, pelo conjunto das 
circunstâncias, podem os Espíritos prever que uma guerra se acha mais 
ou menos próxima, que é inevitável, sem, contudo, poderem predizer o 



Capítulo XVI

324

dia em que começará, nem os incidentes pormenorizados que possam ser 
modicados pela vontade dos homens.

15. Para determinação da época dos acontecimentos futuros, será 
preciso, ao demais, se leve em conta uma circunstância inerente à natureza 
mesma dos Espíritos.

O tempo, como o espaço, não pode ser avaliado senão com o auxílio 
de pontos de referências que o dividam em períodos que se contem. Na 
Terra, a divisão natural do tempo em dias e anos tem a marcá-la o levan-
tar e o pôr do sol, assim como a duração do movimento de translação do 
planeta terreno. As unidades de medida do tempo necessariamente variam 
conforme os mundos, pois que são diferentes os períodos astronômicos. 
Assim, por exemplo, em Júpiter, os dias equivalem a dez das horas terres-
tres e os anos a mais de doze anos nossos.

Há, pois, para cada mundo, um modo diferente de computar-se a 
duração, de acordo com a natureza das revoluções astrais que nele se efe-
tuam. Já haverá aí uma diculdade para que Espíritos que não conheçam 
o nosso mundo determinem datas com relação a nós. Além disso, fora 
dos mundos, não existem tais meios de apreciação. Para um Espírito, no 
espaço, não há levantar nem pôr de sol a marcar os dias, nem revolução 
periódica a marcar os anos; só há, para ele, a duração e o espaço inni-
tos. (Cap. VI, itens 1 e seguintes.) Aquele, portanto, que jamais houvesse 
vindo à Terra nenhum conhecimento possuiria dos nossos cálculos que, 
aliás, lhe seriam completamente inúteis. Mais ainda: aquele que jamais 
houvesse encarnado em nenhum mundo, nenhuma noção teria das frações 
da duração. Quando um Espírito estranho à Terra vem aqui manifestar-se, 
não pode assinar datas aos acontecimentos, senão identicando-se com os 
nossos usos; ora, isso sem dúvida lhe é possível, porém, as mais das vezes, 
ele nenhuma utilidade descobre nessa identicação.

16. Os Espíritos, que formam a população invisível do nosso globo, 
onde eles já viveram e onde continuam a imiscuir-se na nossa vida, estão 
naturalmente identicados com os nossos hábitos, cuja lembrança conser-
vam na erraticidade. Poderão, por conseguinte, com maior facilidade, de-
terminar datas aos acontecimentos futuros, desde que os conheçam; mas, 
além de que isso nem sempre lhes é permitido, eles se veem impedidos pela 
razão de que, sempre que as circunstâncias de minúcias estão subordinadas 



Teoria da presciência

325

ao livre-arbítrio e à decisão eventual do homem, nenhuma data precisa 
existe realmente, senão depois que o acontecimento se tenha dado.

Eis aí por que as predições circunstanciadas não podem apresentar 
cunho de certeza e somente como prováveis devem ser acolhidas, mesmo 
que não tragam eiva que as torne legitimamente suspeitas. Por isso mesmo, 
os Espíritos verdadeiramente ponderados nada nunca predizem para épo-
cas determinadas, limitando-se a prevenir-nos do seguimento das coisas 
que convenha conheçamos. Insistir por obter informes precisos é expor-se 
às misticações dos Espíritos levianos que predizem tudo o que se queira, 
sem se preocuparem com a verdade, divertindo-se com os terrores e as 
decepções que causem.

17. A forma geralmente empregada até agora nas predições faz delas 
verdadeiros enigmas, as mais das vezes indecifráveis. Essa forma misteriosa 
e cabalística, de que Nostradamus nos oferece o tipo mais completo, lhes 
dá certo prestígio perante o vulgo, que tanto mais valor lhes atribui, quanto 
mais incompreensíveis se mostrem. Pela sua ambiguidade, elas se prestam 
a interpretações muito diferentes, de tal sorte que, conforme o sentido que 
se atribua a certas palavras alegóricas ou convencionais, conforme a manei-
ra por que se efetue o cálculo, singularmente complicado, das datas e, com 
um pouco de boa vontade, nelas se encontra quase tudo o que se queira.

Seja como for, não se pode deixar de convir em que algumas apre-
sentam caráter sério e confundem pela sua veracidade. É provável que a 
forma velada tenha tido, em certo tempo, sua razão de ser e mesmo sua 
necessidade.

Hoje, as circunstâncias são outras; o positivismo do século dar-se-ia 
mal com a linguagem sibilina. Daí vem que presentemente as predições já 
não se revestem dessas formas singulares; nada têm de místicas as que os 
Espíritos fazem; eles usam a linguagem de toda gente, como o teriam feito 
quando vivos na Terra, porque não deixaram de pertencer à humanidade. 
Avisam-nos das coisas futuras, pessoais ou gerais, quando necessário, na 
medida da perspicácia de que são dotados, como o fariam conselheiros 
e amigos. Suas previsões, pois, são antes advertências, do que predições 
propriamente ditas, as quais implicariam numa fatalidade absoluta. Além 
disso, quase sempre motivam a opinião que manifestam, por não quererem 
que o homem anule a sua razão sob uma fé cega e desejarem que este últi-
mo lhe aprecie a exatidão.



Capítulo XVI

326

18. A humanidade contemporânea também conta seus profetas. 
Mais de um escritor, poeta, literato, historiador ou lósofo hão traçado, 
em seus escritos, a marcha futura de acontecimentos a cuja realização agora 
assistimos.

Essa aptidão, sem dúvida, decorre, muitas vezes, da retidão do juízo, 
no deduzir as consequências lógicas do presente; mas, doutras vezes, tam-
bém resulta de uma especial clarividência inconsciente, ou de uma inspi-
ração vinda do exterior. O que tais homens zeram quando vivos, podem, 
com razão mais forte e maior exatidão, fazer no estado de Espíritos livres, 
quando não têm a visão espiritual obscurecida pela matéria.



CAPÍTULO XVII

M

Predições do Evangelho

• Ninguém é profeta em sua terra • Morte e paixão de Jesus 
• Perseguição aos apóstolos • Cidades impenitentes • Ruína do 
Templo e de Jerusalém • Maldição contra os fariseus • Minhas 

palavras não passarão • A pedra angular • Parábola dos vinhateiros 
homicidas • Um só rebanho e um só pastor • Advento de Elias 

• Anunciação do Consolador • Segundo advento do Cristo • Sinais 
precursores • Vossos lhos e vossas lhas profetizarão • Juízo nal

Ninguém é profeta em sua terra

1. Tendo vindo à sua terra natal, instruía-os nas sinagogas, de sorte que, tomados 

de espanto, diziam: “Donde lhe vieram essa sabedoria e esses milagres? — Não é 

o lho daquele carpinteiro? Não se chama Maria, sua mãe, e seus irmãos Tiago, 

José, Simão e Judas? Suas irmãs não se acham todas entre nós? Donde então lhe 

vêm todas essas coisas?” — E assim faziam dele objeto de escândalo. Mas Jesus 

lhes disse: “Um profeta só não é honrado em sua terra e na sua casa.” — E não fez lá 

muitos milagres devido à incredulidade deles. (MATEUS, 13:54 a 58.)

2. Enunciou Jesus dessa forma uma verdade que se tornou provér-
bio, que é de todos os tempos e à qual se poderia dar maior amplitude, 
dizendo que ninguém é profeta em vida.

Na linguagem usual, essa máxima se aplica ao crédito de que alguém 
goza entre os seus e entre aqueles em cujo seio vive, à conança que lhes 
inspira pela superioridade do saber e da inteligência. Se ela sofre exceções, 



Capítulo XVII

328

são raras estas e, em nenhum caso, absolutas. O princípio de tal verdade 
reside numa consequência natural da fraqueza humana e pode explicar-se 
deste modo:

O hábito de se verem desde a infância, em todas as circunstâncias 
ordinárias da vida, estabelece entre os homens uma espécie de igualdade 
material que, muitas vezes, faz que a maioria deles se negue a reconhecer 
superioridade moral num de quem foram companheiros ou comensais, 
que saiu do mesmo meio que eles e cujas primeiras fraquezas todos teste-
munharam. Sofre-lhes o orgulho com o terem de reconhecer o ascenden-
te do outro. Quem quer que se eleve acima do nível comum está sempre 
em luta com o ciúme e a inveja. Os que se sentem incapazes de chegar à 
altura em que aquele se encontra esforçam-se para rebaixá-lo, por meio 
da difamação, da maledicência e da calúnia; tanto mais forte gritam, 
quanto menores se acham, crendo que se engrandecem e o eclipsam pelo 
arruído que promovem. Tal foi e será a História da humanidade, enquan-
to os homens não houverem compreendido a sua natureza espiritual e 
alargado seu horizonte moral. Por aí se vê que semelhante preconceito é 
próprio dos espíritos acanhados e vulgares, que tomam suas personalida-
des por ponto de aferição de tudo.

Doutro lado, toda gente, em geral, faz dos homens apenas conhe-
cidos pelo espírito um ideal que cresce à medida que os tempos e os lu-
gares se vão distanciando. Eles são como que despojados de todo cunho 
de humanidade; parece que não devem ter falado, nem sentido como 
os demais; que a linguagem de que usaram e seus pensamentos hão de 
ter ressoado constantemente no diapasão da sublimidade, sem se lem-
brarem, os que tal imaginam, que o espírito não poderia permanecer 
constantemente em estado de tensão e de perpétua superexcitação. No 
contato da vida privada, vê-se por demais que o homem material em 
nada se distingue do vulgo. O homem corpóreo, que os sentidos huma-
nos percebem, quase que apaga o homem espiritual, do qual somente 
o espírito se percebe. De longe, apenas se veem os relâmpagos do gênio; de 
perto, veem-se as paradas do espírito.

Depois da morte, nenhuma comparação mais sendo possível, 
unicamente o homem espiritual subsiste e tanto maior parece, quanto 
mais longínqua se torna a lembrança do homem corporal. É por isso que 
aqueles cuja passagem pela Terra se assinalou por obras de real valor são 



Predições do Evangelho

329

mais apreciados depois de mortos do que quando vivos. São julgados 
com mais imparcialidade, porque, já tendo desaparecido os invejosos e 
os ciosos, cessaram os antagonismos pessoais. A posteridade é juiz desin-
teressado no apreciar a obra do espírito; aceita-a sem entusiasmo cego, se 
é boa, e a rejeita sem rancor, se é má, abstraindo da individualidade que 
a produziu.

Tanto menos podia Jesus escapar às consequências deste princípio, 
inerente à natureza humana, quanto pouco esclarecido era o meio em que 
Ele vivia, meio esse constituído de criaturas votadas inteiramente à vida 
material. Nele, seus compatriotas apenas viam o lho do carpinteiro, o 
irmão de homens tão ignorantes quanto Ele e, assim sendo, não percebiam 
o que lhe dava superioridade e o investia do direito de os censurar. Veri-
cando então que a sua palavra tinha menos autoridade sobre os seus, que 
o desprezavam, do que sobre os estranhos, preferiu ir pregar para os que o 
escutavam e aos quais inspirava simpatia.

Pode-se fazer ideia dos sentimentos que para com Ele nutriam os 
que lhe eram aparentados, pelo fato de que seus próprios irmãos, acom-
panhados de sua mãe, foram a uma reunião onde Ele se encontrava, para 
dele se apoderarem, dizendo que perdera o juízo. (MARCOS, 3:20 e 21, 31 a 
35; O evangelho segundo o espiritismo, cap. XIV.)

Assim, de um lado, os sacerdotes e os fariseus o acusavam de traba-
lhar pelo demônio; de outro, era tachado de louco pelos seus parentes mais 
próximos. Não é o que se dá em nossos dias com relação aos espíritas? E 
deverão estes queixar-se de que os seus concidadãos não os tratem melhor 
do que os de Jesus o tratavam? O que há de estranhável é que, no século 
XIX e no seio de nações civilizadas, se dê o que, há dois mil anos, nada 
tinha de espantoso, por parte de um povo ignorante.

Morte e paixão de Jesus

3. (Após a cura do lunático) — Todos caram admirados do grande poder de 

Deus. E, estando todos presa de admiração pelo que Jesus fazia, disse Ele a seus 

discípulos: “Guardai bem nos vossos corações o que vos vou dizer. O Filho do Ho-

mem tem que ser entregue às mãos dos homens.” — Eles, porém, não entendiam 

essa linguagem; ela lhes era de tal modo oculta que nada compreendiam daquilo e 

temiam mesmo interrogá-lo a respeito. (LUCAS, 9:44 e 45.)



Capítulo XVII

330

4. A partir de então, começou Jesus a revelar a seus discípulos que tinha de ir a 

Jerusalém; que aí tinha de sofrer muito da parte dos senadores, dos escribas e dos 

príncipes dos sacerdotes; que tinha de ser morto e de ressuscitar ao terceiro dia. 

(MATEUS, 16:21.)

5. Estando na Galileia, disse-lhes Jesus: “O Filho do Homem tem que ser entregue 

às mãos dos homens; — estes lhe darão morte e Ele ressuscitará ao terceiro dia, o 

que os aigiu extremamente.” (MATEUS, 17:21 e 22.)

6. Ora, indo Jesus a Jerusalém, chamou de parte seus doze discípulos e lhes disse: 

“Vamos para Jerusalém e o Filho do Homem será entregue aos príncipes dos sa-

cerdotes e aos escribas, que o condenarão à morte — e o entregarão aos gentios, a 

m de que o tratem com zombarias, o açoitem e cruciquem; e Ele ressuscitará ao 

terceiro dia.” (MATEUS, 20:17 a 19.)

7. Em seguida, tomando de parte os doze apóstolos, disse-lhes Jesus: “Eis que va-

mos a Jerusalém e tudo o que os profetas escreveram acerca do Filho do Homem 

vai cumprir-se — porquanto Ele será entregue aos gentios, zombarão dele, açoitá-

-lo-ão e lhe escarrarão no rosto. — Depois que o tiverem açoitado, matá-lo-ão e 

Ele ressuscitará ao terceiro dia.” 

Mas eles nada compreenderam de tudo isso; aquela linguagem lhes era oculta e 

não entendiam o que Ele lhes dizia. (LUCAS, 18:31 a 34.)

8. Ora, tendo concluído todos esses discursos, Jesus disse a seus discípulos: “Sabeis 

que a Páscoa se fará daqui a dois dias e que o Filho do Homem será entregue para 

ser crucicado.”

Ao mesmo tempo, os príncipes dos sacerdotes e os anciãos do povo se reuniram 

na corte do sumo sacerdote chamado Caifás — e entraram a consultar-se mutua-

mente, à procura de um meio de se apoderarem habilmente de Jesus e de fazê-lo 

morrer. — Diziam: “É absolutamente necessário que não seja durante a festa, para 

que não se levante qualquer tumulto no seio do povo.” (MATEUS, 26:1 a 5.)

9. No mesmo dia, alguns fariseus vieram dizer-lhe: “Vai-te, sai deste lugar, pois 

Herodes quer dar-te à morte.” — Ele respondeu: “Ide dizer a essa raposa: Ainda 

tenho que expulsar os demônios e restituir a saúde aos doentes, hoje e amanhã; no 

terceiro dia, serei consumado.” (LUCAS, 13:31 e 32.)



Predições do Evangelho

331

Perseguição aos apóstolos
10. “Guardai-vos dos homens, porquanto eles vos farão comparecer nas suas as-

sembleias, e vos farão açoitar nas suas sinagogas; e sereis apresentados, por minha 

causa, aos governadores e aos reis, para lhes servir de testemunhas, bem como às 

nações.” (MATEUS, 10:17 e 18.)

11. “Eles vos expulsarão das sinagogas e vem o tempo em que aquele que vos zer 

morrer julgará fazer coisa agradável a Deus. — Tratar-vos-ão desse modo, porque 

não conhecem nem a meu Pai, nem a mim. — Ora, digo-vos estas coisas, a m 

de que, quando houver chegado o tempo, vos lembreis de que eu vo-las disse.” 

(JOÃO, 16:1 a 4.)

12. “Sereis traídos e entregues aos magistrados por vossos pais e vossas mães, por 

vossos irmãos, por vossos parentes, por vossos amigos e darão morte a muitos de 

vós. — Sereis odiados de toda gente, por causa de meu nome. — Entretanto, não 

se perderá um só cabelo de vossa cabeça. — Pela vossa paciência é que possuireis 

vossas almas.” (LUCAS, 21:16 a 19.)

13. (Martírio de Pedro) –– “Em verdade, em verdade vos digo que, quando éreis 

mais moços, vos cingíeis a vós mesmos e íeis onde queríeis; mas quando fordes 

velhos, estendereis as mãos e outro vos cingirá e conduzirá onde não querereis 

ir.” — Ora, Ele dizia isso para assinalar de que morte Pedro havia de gloricar a 

Deus. (JOÃO, 21:18 e 19.)

Cidades impenitentes

14. Começou então a reprochar as cidades onde zera muitos milagres, por não 

terem feito penitência.

“Ai de ti, Corazim, ai de ti Betsaida, porque, se os milagres que foram feitos dentro 

de vós tivessem sido feitos em Tiro e em Sídon, há muito tempo teriam elas feito 

penitência com saco e cinzas. — Declaro-vos por isso que, no dia do juízo, Tiro e 

Sídon serão tratadas menos rigorosamente do que vós.”

“E tu, Cafarnaum, elevar-te-ás sempre até o céu? Serás abaixada até o fundo do 

inferno, porque, se os milagres que foram feitos dentro de ti houvessem sido feitos 

em Sodoma, esta ainda talvez subsistisse hoje. — Declaro-te por isso que, no dia 

do julgamento, a cidade  de Sodoma será tratada  menos rigorosamente do que 

tu.” (MATEUS, 11:20 a 24.)



Capítulo XVII

332

Ruína do Templo e de Jerusalém

15. Quando Jesus saiu do Templo para ir embora, seus discípulos se acercaram 

dele para lhe fazerem notar a estrutura e a grandeza daquele edifício. — Ele, po-

rém, lhes disse: “Vedes todas estas construções? Digo-vos, em verdade, que serão 

de tal maneira destruídas, que não cará pedra sobre pedra.” (MATEUS, 24:1 e 2.)

16. Em seguida, tendo chegado perto de Jerusalém, contemplando a cidade, Ele 

chorou por ela, dizendo: — “Ah! se, ao menos neste dia que ainda te é concedi-

do, reconhecesses aquele que te pode proporcionar paz! Mas, agora, tudo isto se 

acha oculto aos teus olhos. — Tempo virá, pois, para ti, desgraçada, em que teus 

inimigos te cercarão de trincheiras, te encerrarão e apertarão de todos os lados; 

— em que te deitarão por terra, a ti e aos teus lhos que estão dentro de ti, e não 

te deixarão pedra sobre pedra, porque não reconheceste o tempo em que Deus te 

visitou.” (LUCAS, 19:41 a 44.)

17. “Entretanto, é preciso que eu continue a andar hoje e amanhã e o dia seguinte, 

porquanto necessário é que nenhum profeta sofra morte noutra parte, que não em 

Jerusalém.

Jerusalém, Jerusalém! que matas os profetas e apedrejas os que te são enviados, 

quantas vezes hei querido reunir teus lhos, como uma galinha reúne sob as asas 

seus pintinhos, e não o quiseste! — Aproxima-se o tempo em que vossa casa cará 

deserta. Ora, eu, em verdade, vos digo que doravante não me tornareis a ver, até 

que digais: Bendito seja o que vem em nome do Senhor.” (LUCAS, 13:33 a 35.)

18. “Quando virdes um exército cercando Jerusalém, sabei que está próxima a sua 

destruição. — Fujam para as montanhas os que estiverem na Judeia, retirem-se os 

que estiverem dentro dela e nela não entrem os que estiverem na região circun-

vizinha. — Porquanto, esses dias serão os da vingança, a m de que se cumpra 

tudo o que está na Escritura. — Ai das que estiverem grávidas nesses dias, visto 

que este país será acabrunhado de males e a cólera do céu cairá sobre este povo. 

— Serão passados a o de espada; serão levados em cativeiro para todas as nações 

e  Jerusalém será calcada aos pés pelos gentios, até que se haja preenchido o tempo 

das nações.” (LUCAS, 21:20 a 24.)

19. (Jesus avançando para o suplício) — Ora, acompanhava-o grande multidão 

de povo e de mulheres a bater nos peitos e a chorar. — Jesus, então, voltando-se, 

disse: “Filhas de Jerusalém, não choreis por mim; chorai antes por vós mesmas e 



Predições do Evangelho

333

pelos vossos lhos — porquanto virá tempo em que se dirá: ‘Ditosas as estéreis, 

as entranhas que não geraram lhos e os seios que não amamentaram.’ — Todos 

se porão a dizer às montanhas: ‘Caí sobre nós!’ e às colinas: ‘Cobri-nos!’ — Pois, 

se tratam deste modo o lenho verde, como será tratado o lenho seco?” (LUCAS, 

23:27 a 31.)

20. A faculdade de pressentir as coisas porvindouras é um dos atri-
butos da alma e se explica pela teoria da presciência. Jesus a possuía, como 
todos os outros, em grau eminente. Pôde, portanto, prever os aconteci-
mentos que se seguiriam à sua morte, sem que nesse fato algo haja de 
sobrenatural, pois que o vemos reproduzir-se aos nossos olhos, nas mais 
vulgares condições. Não é raro que indivíduos anunciem com precisão o 
instante em que morrerão; é que a alma deles, no estado de desprendimen-
to, está como o homem da montanha (cap. XVI, item 1): abarca a estrada 
a ser percorrida e lhe vê o termo.

21. Tanto mais assim havia de dar-se com Jesus, quanto, tendo cons-
ciência da missão que viera desempenhar, sabia que a morte no suplício 
forçosamente lhe seria a consequência. A visão espiritual, permanente nele, 
assim como a penetração do pensamento, haviam de mostrar-lhe as cir-
cunstâncias e a época fatal. Pela mesma razão podia prever a ruína do Tem-
plo, a de Jerusalém, as desgraças que se iam abater sobre seus habitantes e 
a dispersão dos judeus.

Maldição contra os fariseus

22. (João Batista) — Vendo muitos fariseus e saduceus que acorriam para ser 

batizados, ele lhes disse: “Raça de víboras, quem vos ensinou a fugir da cólera que 

há de cair sobre vós? — Produzi então dignos frutos de penitência; não penseis 

em dizer de vós para convosco: ‘Temos Abraão por pai’, porquanto eu vos declaro 

que Deus pode fazer que destas próprias pedras nasçam lhos a Abraão. — O 

machado já está posto à raiz das árvores e toda árvore que não der bons frutos será 

cortada e lançada ao fogo.” (MATEUS, 3:7 a 10.)

23. “Ai de vós, escribas e fariseus hipócritas, porque fechais aos homens o reino 

dos céus; lá não entrais e ainda vos opondes a que outros entrem!

Ai de vós, escribas e fariseus hipócritas, que, a pretexto das vossas longas orações, 

devorais as casas das viúvas; tereis por isso um julgamento mais rigoroso!



Capítulo XVII

334

Ai de vós, escribas e fariseus hipócritas, que percorreis o mar e a terra para fazer um 

prosélito e que, depois de o haverdes conseguido, o tornais duas vezes mais digno 

do inferno do que vós mesmos!

Ai de vós, condutores de cegos, que dizeis: ‘Se um homem jura pelo templo, isso 

nada vale; quem quer, porém, que jure pelo ouro do templo, ca obrigado a cum-

prir o seu juramento!’ — Insensatos e cegos que sois! A qual se deve mais estimar: 

ao ouro, ou ao templo que santica o ouro? — Se um homem, dizeis, jura pelo 

altar, isso nada vale; mas aquele que jurar pelo dom que esteja sobre o altar ca 

obrigado a cumprir o seu juramento. — Cegos que sois! A qual se deve mais esti-

mar, ao dom ou ao altar que santica o dom? — Aquele, pois, que jura pelo altar 

jura não só pelo altar, como por tudo o que está sobre o altar; — e aquele que jura 

pelo templo jura por aquele que o habita; — e aquele que jura pelo céu jura pelo 

trono de Deus e por aquele que aí se assenta.

Ai de vós, escribas e fariseus hipócritas, que pagais o dízimo da hortelã, do endro e 

do cominho e que tendes abandonado o que há de mais importante na lei, a saber: 

a justiça, a misericórdia e a fé! Essas as coisas que deveis praticar, sem, contudo, 

omitirdes as outras. — Guias cegos, que tendes grande cuidado em coar o que 

bebeis, por medo de engolir um mosquito, e que, no entanto, engolis um camelo! 

Ai de vós, escribas e fariseus hipócritas, que limpais por fora o copo e o prato e que 

estais por dentro cheios de rapina e impureza! — Fariseus cegos! limpai primeiro o 

interior do copo e do prato, a m de que também o exterior que limpo.

Ai de vós, escribas e fariseus hipócritas, que vos assemelhais a sepulcros caiados, 

que por fora parecem belos aos olhos dos homens, mas que, por dentro, estão 

cheios de ossadas de mortos e de toda espécie de podridão! — Assim, por fora pa-

receis justos, enquanto que, por dentro, estais cheios de hipocrisia e de iniquidade.

Ai de vós, escribas e fariseus hipócritas, que erigis túmulos aos profetas e adornais 

os monumentos dos justos — e que dizeis: ‘Se existíssemos no tempo de nossos 

pais, não nos teríamos associado a eles para derramar o sangue dos profetas!’ — 

Acabais, pois, assim, de encher a medida de vossos pais. — Serpentes, raça de 

víboras, como podereis evitar a condenação ao inferno? — Eis que vou enviar-vos 

profetas, homens de sabedoria e escribas e matareis a uns, crucicareis a outros e 

a outros açoitareis nas vossas sinagogas e os perseguireis de cidade em cidade — a 

m de que recaia sobre vós todo o sangue inocente que há sido derramado na 

Terra, desde o sangue de Abel, o justo, até o de Zacarias, lho de Baraquias, que 

matastes entre o templo e o altar! — Digo-vos, em verdade, que tudo isso virá 

recair sobre esta raça que existe hoje.” (MATEUS, 23:13 a 36.)



Predições do Evangelho

335

Minhas palavras não passarão

24. Então, aproximando-se dele, seus discípulos lhe disseram: “Sabes que, ouvindo o 

que acabaste de dizer, os fariseus se escandalizaram?” — Ele respondeu: “Toda planta 

que meu Pai celestial não plantou será arrancada. — Deixa-os; são cegos a conduzir ce-

gos; se um cego guia outro cego, cairão ambos no barranco.” (MATEUS, 15:12  a 14.)

25. “O Céu e a Terra passarão, mas as minhas palavras não passarão.”  

(MATEUS, 24:35.)

26. As palavras de Jesus não passarão, porque serão verdadeiras em 
todos os tempos. Será eterno o seu código de moral, porque consagra as 
condições do bem que conduz o homem ao seu destino eterno. Mas terão 
as suas palavras chegado até nós puras de toda ganga e de falsas interpreta-
ções? Apreenderam-lhes o espírito todas as seitas cristãs? Nenhuma as terá 
desviado do verdadeiro sentido, em consequência dos preconceitos e da 
ignorância das leis da natureza? Nenhuma as transformou em instrumento 
de dominação, para servir às suas ambições e aos seus interesses materiais, 
em degrau, não para se elevar ao céu, mas para elevar-se na Terra? Terão to-
das adotado como regra de proceder a prática das virtudes, prática da qual 
fez Jesus condição expressa de salvação? Estarão todas isentas das apóstrofes 
que Ele dirigiu aos fariseus de seu tempo? Todas, nalmente, serão, assim 
em teoria, como na prática, expressão pura da sua doutrina?

Sendo uma só, e única, a verdade não pode achar-se contida em 
armações contrárias e Jesus não pretendeu imprimir duplo sentido às suas 
palavras. Se, pois, as diferentes seitas se contradizem; se umas consideram 
verdadeiro o que outras condenam como heresias, impossível é que todas 
estejam com a verdade. Se todas houvessem apreendido o sentido verda-
deiro do ensino evangélico, todas se teriam encontrado no mesmo terreno 
e não existiriam seitas.

O que não passará é o verdadeiro sentido das palavras de Jesus; o que 
passará é o que os homens construíram sobre o sentido falso que deram a 
essas mesmas palavras.

Tendo por missão transmitir aos homens o pensamento de Deus, 
somente a sua doutrina, em toda a pureza, pode exprimir esse pensamento. 
Por isso foi que Ele disse: Toda planta que meu Pai celestial não plantou será 
arrancada.



Capítulo XVII

336

A pedra angular

27. “Não lestes jamais isto nas Escrituras: A pedra que os edicadores rejeitaram se 

tornou a principal pedra do ângulo? Foi o que o Senhor fez e nossos olhos o veem 

com admiração. — Por isso eu vos declaro que o reino de Deus vos será tirado e 

será dado a um povo que dele tirará frutos. — Aquele que se deixar cair sobre essa 

pedra se despedaçará e ela esmagará aquele sobre quem cair.”

Tendo ouvido de Jesus essas palavras, os príncipes dos sacerdotes reconheceram 

que era deles que o mesmo Jesus falava. — Quiseram então apoderar-se dele, mas 

tiveram medo do povo que o considerava um profeta. (MATEUS, 21:42 a 46.)

28. A palavra de Jesus se tornou a pedra angular, isto é, a pedra de consolidação 

do novo edifício da fé, erguido sobre as ruínas do antigo. Havendo os judeus, os 

príncipes dos sacerdotes e os fariseus rejeitado essa pedra, ela os esmagou, do mes-

mo modo que esmagará os que, depois, a desconheceram, ou lhe desguraram o 

sentido em prol de suas ambições.

Parábola dos vinhateiros homicidas

29. Havia um pai de família que, tendo plantado uma vinha, a cercou com uma 

sebe e, cavando a terra, construiu uma torre. Arrendou-a depois a uns vinhateiros 

e partiu para um país distante.

Ora, estando próximo o tempo dos frutos, enviou ele seus servos aos vinhateiros, 

para recolher o fruto da sua vinha. — Os vinhateiros, apoderando-se dos servos, 

deram num, mataram outro e a outro apedrejaram. Enviou-lhes ele outros servos 

em maior número do que os primeiros e eles os trataram da mesma maneira. — 

Por m, enviou-lhes seu próprio lho, dizendo de si para si: “Ao meu lho eles 

terão algum respeito.” — Mas os vinhateiros, ao verem o lho, disseram entre si: 

“Aqui está o herdeiro; vinde, matemo-lo e caremos donos da sua herança.” — E, 

com isso, pegaram dele, lançaram-no fora da vinha e o mataram.

Quando o dono da vinha vier, como tratará esses vinhateiros? — Responderam-lhe: 

“Fará que pereçam miseravelmente esses malvados e arrendará a vinha a outros vi-

nhateiros, que lhe entreguem os frutos na estação própria.” (MATEUS, 21:33 a 41.)



Predições do Evangelho

337

30. O pai de família é Deus; a vinha que Ele plantou é a lei que 
estabeleceu; os vinhateiros a quem arrendou a vinha são os homens que 
devem ensinar e praticar a lei; os servos que enviou aos arrendatários são 
os profetas que estes últimos massacraram; seu lho, enviado por último, 
é Jesus, a quem eles igualmente eliminaram. Como tratará o Senhor os 
seus mandatários prevaricadores da lei? Tratá-los-á como seus enviados 
foram por eles tratados e chamará outros arrendatários que lhe prestem 
melhores contas de sua propriedade e do proceder do seu rebanho.

Assim aconteceu com os escribas, com os príncipes dos sacerdotes 
e com os fariseus; assim será, quando Ele vier de novo pedir a cada um 
contas do que fez da sua doutrina; retirará toda a autoridade ao que dela 
houver abusado, porquanto Ele quer que seu campo seja administrado de 
acordo com a sua vontade.

Ao cabo de dezoito séculos, tendo chegado à idade viril, a huma-
nidade está sucientemente madura para compreender o que o Cristo 
apenas esorou, porque então, como Ele próprio o disse, não o teriam 
compreendido. Ora, a que resultado chegaram os que, durante esse longo 
período, tiveram a seu cargo a educação religiosa da mesma humanida-
de? Ao de verem que a indiferença sucedeu à fé e que a incredulidade se 
alçou em doutrina. Em nenhuma outra época, com efeito, o ceticismo 
e o espírito de negação estiveram mais espalhados em todas as classes da 
sociedade.

Mas se algumas das palavras do Cristo se apresentam encobertas 
pelo véu da alegoria, pelo que concerne à regra de proceder, às relações 
de homem para homem, aos princípios morais a que Ele expressamente 
condicionou a salvação, seus ensinos são claros, explícitos, sem ambigui-
dade. (O evangelho segundo o espiritismo, cap. XV.)

Que zeram das suas máximas de caridade, de amor e de tolerân-
cia; das recomendações que fez a seus apóstolos para que convertessem os 
homens pela brandura e pela persuasão; da simplicidade, da humildade, do 
desinteresse e de todas as virtudes que Ele exemplicou? Em seu nome, 
os homens se anatematizaram mutuamente e reciprocamente se amaldi-
çoaram; estrangularam-se em nome daquele que disse: “Todos os homens 
são irmãos.” Do Deus innitamente justo, bom e misericordioso que Ele 
revelou, zeram um Deus cioso, cruel, vingativo e parcial; àquele Deus, de 
paz e de verdade, sacricaram nas fogueiras, pelas torturas e perseguições, 



Capítulo XVII

338

muito maior número de vítimas, do que as que em todos os tempos os pa-
gãos sacricaram aos seus falsos deuses; venderam-se as orações e as graças 
do céu em nome daquele que expulsou do Templo os vendedores e que 
disse a seus discípulos: “Dai de graça o que de graça recebestes.”

Que diria o Cristo, se viesse hoje entre nós? Se visse os que se di-
zem seus representantes a ambicionar as honras, as riquezas, o poder e o 
fausto dos príncipes do mundo, ao passo que Ele, mais rei do que todos 
os reis da Terra, fez a sua entrada em Jerusalém montado num jumento? 
Não teria o direito de dizer-lhes: “Que zestes dos meus ensinos, vós que 
incensais o bezerro de ouro, que dais a maior parte das vossas preces aos 
ricos, reservando uma parte insignicante aos pobres, sem embargo de 
haver eu dito: Os primeiros serão os últimos e os últimos serão os pri-
meiros no reino dos céus?” Mas, se Ele não está carnalmente entre nós, 
está em Espírito e, como o senhor da parábola, virá pedir contas aos seus 
vinhateiros do produto da sua vinha, quando chegar o tempo da colheita.

Um só rebanho e um só pastor

31. “Tenho ainda outras ovelhas que não são deste aprisco; é preciso que tam-

bém a essas eu conduza; elas escutarão a minha voz e haverá um só rebanho e 

um único pastor.” (JOÃO, 10:16.)

32. Por essas palavras, Jesus claramente anuncia que os homens 
um dia se unirão por uma crença única; mas como poderá efetuar-se essa 
união? Difícil parecerá isso, tendo-se em vista as diferenças que existem 
entre as religiões, o antagonismo que elas alimentam entre seus adeptos, 
a obstinação que manifestam em se acreditarem na posse exclusiva da 
verdade. Todas querem a unidade, mas cada uma se lisonjeia de que essa 
unidade se fará em seu proveito e nenhuma admite a possibilidade de 
fazer qualquer concessão, no que respeita às suas crenças.

Entretanto, a unidade se fará em religião, como já tende a fazer-
-se socialmente, politicamente, comercialmente, pela queda das barrei-
ras que separam os povos, pela assimilação dos costumes, dos usos, da 
linguagem.184 Os povos do mundo inteiro já confraternizam, como os 

184  N.E.: Kardec pressentia a supressão das barreiras linguísticas vinte anos antes do aparecimento do 
Esperanto, quando Zamenhof tinha somente sete anos. Hoje a profecia se cumpre sob nossos olhos 
com o progresso constante do Esperanto.



Predições do Evangelho

339

das províncias de um mesmo império. Pressente-se essa unidade e to-
dos a desejam. Ela se fará pela força das coisas, porque há de tornar-se 
uma necessidade, para que se estreitem os laços da fraternidade entre as 
nações; far-se-á pelo desenvolvimento da razão humana, que se tornará 
apta a compreender a puerilidade de todas as dissidências; pelo progresso 
das ciências, a demonstrar cada dia mais os erros materiais sobre que tais 
dissidências assentam e a destacar pouco a pouco das suas adas as pedras 
estragadas. Demolindo nas religiões o que é obra dos homens e fruto 
de sua ignorância das leis da natureza, a Ciência não poderá destruir, 
malgrado a opinião de alguns, o que é obra de Deus e eterna verdade. 
Afastando os acessórios, ela prepara as vias para a unidade.

A m de chegarem a esta, as religiões terão que encontrar-se num 
terreno neutro, se bem que comum a todas; para isso, todas terão que fa-
zer concessões e sacrifícios mais ou menos importantes, conformemente 
à multiplicidade dos seus dogmas particulares. Mas, em virtude do pro-
cesso de imutabilidade que todas professam, a iniciativa das concessões 
não poderá partir do campo ocial; em lugar de tomarem no alto o ponto 
de partida, tomá-lo-ão embaixo por iniciativa individual. Desde algum 
tempo, um movimento se vem operando de descentralização, tendente a 
adquirir irresistível força. O princípio da imutabilidade, que as religiões 
hão sempre considerado uma égide conservadora,  tornar-se-á elemento 
de destruição, dado que, imobilizando-se, ao passo que a sociedade cami-
nha para a frente, os cultos serão ultrapassados e depois absorvidos pela 
corrente das ideias de progressão.

A imobilidade, em vez de ser uma força, torna-se uma causa de 
fraqueza e de ruína para quem não acompanha o movimento geral; ela 
quebra a unidade, porque os que querem avançar se separam dos que se 
obstinam em permanecer parados.

No estado atual da opinião e dos conhecimentos, a religião, que 
terá de congregar um dia todos os homens sob o mesmo estandarte, será 
a que melhor satisfaça à razão e às legítimas aspirações do coração e do es-
pírito; que não seja em nenhum ponto desmentida pela ciência positiva; 
que, em vez de se imobilizar, acompanhe a humanidade em sua marcha 
progressiva, sem nunca deixar que a ultrapassem; que não for nem exclu-
sivista, nem intolerante; que for a emancipadora da inteligência, com o 
não admitir senão a fé racional; aquela cujo código de moral seja o mais 



Capítulo XVII

340

puro, o mais lógico, o mais de harmonia com as necessidades sociais, o 
mais apropriado, enm, a fundar na Terra o reinado do Bem, pela prática 
da caridade e da fraternidade universais.

O que alimenta o antagonismo entre as religiões é a ideia, generaliza-
da por todas elas, de que cada uma tem o seu deus particular e a pretensão 
de que este é o único verdadeiro e o mais poderoso, em luta constante 
com os deuses dos outros cultos e ocupado em lhes combater a inuência. 
Quando elas se houverem convencido de que só existe um Deus no uni-
verso e que, em denitiva, Ele é o mesmo que elas adoram sob os nomes 
de Jeová, Alá ou Deus; quando se puserem de acordo sobre os atributos 
essenciais da Divindade, compreenderão que, sendo um único o Ser, uma 
única tem que ser a vontade suprema; estender-se-ão as mãos umas às ou-
tras, como os servidores de um mesmo Mestre e os lhos de um mesmo Pai 
e, assim, grande passo terão dado para a unidade.

Advento de Elias

33. Então, seus discípulos lhe perguntaram: “Por que, pois, dizem os escribas ser 

preciso que, antes, venha Elias?” — Jesus lhes respondeu: “É certo que Elias tem 

de vir e que restabelecerá todas as coisas.

Mas eu vos declaro que Elias já veio e eles não o conheceram; antes o trataram 

como lhes aprouve. É assim que farão morrer o Filho do Homem.”

Então, seus discípulos compreenderam que era de João Batista que Ele lhes falara. 

(MATEUS, 17:10 a 13.)

34. Elias já voltara na pessoa de João Batista. Seu novo advento é 
anunciado de modo explícito. Ora, como ele não pode voltar, senão toman-
do um novo corpo, aí temos a consagração formal do princípio da plurali-
dade das existências. (O evangelho segundo o espiritismo, cap. IV, item 10.)

Anunciação do Consolador

35. “Se me amais, guardai os meus mandamentos — e eu pedirei a meu Pai e Ele 

vos enviará outro Consolador, a m de que que eternamente convosco: — O 

Espírito de Verdade que o mundo não pode receber, porque não o vê; vós, porém, 



Predições do Evangelho

341

o conhecereis, porque permanecerá convosco e estará em vós. — Mas o Conso-

lador, que é o Espírito Santo, que meu Pai enviará em meu nome, vos ensinará 

todas as coisas e fará vos lembreis de tudo o que vos tenho dito.” (JOÃO, 14:15 a 

17 e 26; O evangelho segundo o espiritismo, cap. VI.)

36. “Entretanto, digo-vos a verdade: Convém que eu me vá, porquanto, se eu 

não me for, o Consolador não vos virá; eu, porém, me vou e vo-lo enviarei. — E, 

quando ele vier, convencerá o mundo no que respeita ao pecado, à justiça e ao 

juízo; — no que respeita ao pecado, por não terem acreditado em mim; — no 

que respeita à justiça, porque me vou para meu Pai e não mais me vereis; no que 

respeita ao juízo, porque já está julgado o príncipe deste mundo.

Tenho ainda muitas coisas a dizer-vos, mas presentemente não as podeis suportar.

Quando vier esse Espírito de Verdade, ele vos ensinará toda a verdade, porquanto 

não falará de si mesmo, mas dirá tudo o que tenha escutado e vos anunciará as coisas 

porvindouras.

Ele me gloricará, porque receberá do que está em mim e vo-lo anunciará.”  

(JOÃO, 16:7 a 14.)

37. Esta predição, não há contestar, é uma das mais importantes, 
do ponto de vista religioso, porquanto comprova, sem a possibilidade do 
menor equívoco, que Jesus não disse tudo o que tinha a dizer, pela razão de 
que não o teriam compreendido nem mesmo seus apóstolos, visto que a 
eles é que o Mestre se dirigia. Se lhes houvesse dado instruções secretas, 
os Evangelhos fariam referência a tais instruções. Ora, desde que Ele não 
disse tudo a seus apóstolos, os sucessores destes não terão podido saber 
mais do que eles, com relação ao que foi dito; ter-se-ão possivelmente en-
ganado, quanto ao sentido das palavras do Senhor, ou dado interpretação 
falsa aos seus pensamentos, muitas vezes velados sob a forma parabólica. 
As religiões que se fundaram no Evangelho não podem, pois, dizer-se 
possuidoras de toda a verdade, porquanto Ele, Jesus, reservou para si a 
completação ulterior de seus ensinamentos. O princípio da imutabilida-
de, em que elas se rmam, constitui um desmentido às próprias palavras 
do Cristo.

Sob o nome de Consolador e de Espírito de Verdade, Jesus anunciou 
a vinda daquele que havia de ensinar todas as coisas e de lembrar o que Ele 
dissera. Logo, não estava completo o seu ensino. E, ao demais, prevê não 



Capítulo XVII

342

só que caria esquecido, como também que seria desvirtuado o que por 
Ele fora dito, visto que o Espírito de Verdade viria tudo lembrar e, de 
 combinação com Elias, restabelecer todas as coisas, isto é, pô-las de acordo 
com o verdadeiro pensamento de seus ensinos.

38. Quando terá de vir esse novo revelador? É evidente que se, 
na época em que Jesus falava, os homens não se achavam em estado de 
compreender as coisas que lhe restavam a dizer, não seria em alguns anos 
apenas que poderiam adquirir as luzes necessárias a entendê-las. Para a 
inteligência de certas partes do Evangelho, excluídos os preceitos morais, 
faziam-se mister conhecimentos que só o progresso das ciências facultaria 
e que tinham de ser obra do tempo e de muitas gerações. Se, portanto, 
o novo Messias tivesse vindo pouco tempo depois do Cristo, houvera 
encontrado o terreno ainda nas mesmas condições e não teria feito mais 
do que o mesmo Cristo. Ora, desde aquela época até os nossos dias, ne-
nhuma grande revelação se produziu que haja completado o Evangelho 
e elucidado suas partes obscuras, indício seguro de que o Enviado ainda 
não aparecera.

39. Qual deverá ser esse Enviado? Dizendo: “Pedirei a meu Pai 
e Ele vos enviará outro Consolador”, Jesus claramente indica que esse 
Consolador não seria Ele, pois, do contrário, dissera: “Voltarei a comple-
tar o que vos tenho ensinado.” Não só tal não disse, como acrescentou: 
“A m de que que eternamente convosco e ele estará em vós.” Esta propo-
sição não poderia referir-se a uma individualidade encarnada, visto que 
não poderia car eternamente conosco, nem, ainda menos, estar em nós; 
compreendemo-la, porém, muito bem com referência a uma doutrina, 
a qual, com efeito, quando a tenhamos assimilado, poderá estar eterna-
mente em nós. O Consolador é, pois, segundo o pensamento de Jesus, a 
personicação de uma doutrina soberanamente consoladora, cujo inspi-
rador há de ser o Espírito de Verdade.

40. O Espiritismo realiza, como cou demonstrado (cap. I, item 
30), todas as condições do Consolador que Jesus prometeu. Não é uma 
doutrina individual, nem de concepção humana; ninguém pode dizer-se 
seu criador. É fruto do ensino coletivo dos Espíritos, ensino a que preside 
o Espírito de Verdade. Nada suprime do Evangelho: antes o completa e 
elucida. Com o auxílio das novas leis que revela, conjugadas essas leis às 
que a Ciência já descobrira, faz se compreenda o que era  ininteligível 



Predições do Evangelho

343

e se admita a possibilidade daquilo que a incredulidade considerava 
 inadmissível. Teve precursores e profetas, que lhe pressentiram a vinda. 
Pela sua força moralizadora, ele prepara o reinado do bem na Terra.

A doutrina de Moisés, incompleta, cou circunscrita ao povo ju-
deu; a de Jesus, mais completa, se espalhou por toda a Terra, mediante 
o Cristianismo, mas não converteu a todos; o Espiritismo, ainda mais 
completo, com raízes em todas as crenças, converterá a humanidade.185

41. Dizendo a seus apóstolos: “Outro virá mais tarde, que vos en-
sinará o que agora não posso ensinar”, proclamava Jesus a necessidade 
da reencarnação. Como poderiam aqueles homens aproveitar do ensino 
mais completo que ulteriormente seria ministrado; como estariam aptos 
a compreendê-lo, se não tivessem de viver novamente? Jesus houvera pro-
ferido uma coisa inconsequente se, de acordo com a doutrina vulgar, os 
homens futuros houvessem de ser homens novos, almas saídas do nada 
por ocasião do nascimento. Admita-se, ao contrário, que os apóstolos e 
os homens do tempo deles tenham vivido depois; que ainda hoje revivem, 
e plenamente justicada estará a promessa de Jesus. Tendo-se desenvol-
vido ao contato do progresso social, a inteligência deles pode presente-
mente comportar o que então não podia. Sem a reencarnação a promessa 
de Jesus fora ilusória.

42. Se disserem que essa promessa se cumpriu no dia de Pente-
costes, por meio da descida do Espírito Santo, poder-se-á responder que 
o Espírito Santo os inspirou, que lhes desanuviou a inteligência, que 
desenvolveu neles as aptidões mediúnicas destinadas a facilitar-lhes a 
missão, porém que nada lhes ensinou além daquilo que Jesus já ensi-
nara, porquanto, no que deixaram, nenhum vestígio se encontra de um 
ensinamento especial. O Espírito Santo, pois, não realizou o que Jesus 
anunciara relativamente ao Consolador; a não ser assim, os apóstolos 
teriam elucidado o que, no Evangelho, permaneceu obscuro até o dia de 
hoje e cuja interpretação contraditória deu origem às inúmeras seitas que 
dividiram o Cristianismo desde os primeiros séculos.

185 Nota de Allan Kardec: Todas as doutrinas losócas e religiosas trazem o nome do seu fundador. 
Diz-se: o Moisaísmo, o Cristianismo, o Maometismo, o Budismo, o Cartesianismo, o Furrierismo, o 
Sansimonismo etc. A palavra Espiritismo, ao contrário, não lembra nenhuma personalidade; encerra 
uma ideia geral, que ao mesmo tempo indica o caráter e o tronco multíplice da Doutrina.



Capítulo XVII

344

Segundo advento do Cristo

43. Disse então Jesus a seus discípulos: “Se algum quiser vir nas minhas pegadas, 

renuncie a si mesmo, tome a sua cruz e siga-me — porquanto, aquele que quiser 

salvar a vida a perderá e aquele que perder a vida por amor de mim a encontrará 

de novo.

De que serviria a um homem ganhar o mundo inteiro e perder a alma? Ou por 

que preço poderá o homem comprar sua alma, depois de a ter perdido? — Porque, 

o Filho do Homem  há de vir na glória de seu Pai, com seus anjos, e então dará a 

cada um segundo as suas obras.

Digo-vos, em verdade, que alguns daqueles que aqui se encontram não so-

frerão a morte, sem que tenham visto vir o Filho do homem no seu reino.”  

(MATEUS, 16:24 a 28.)

44. Então, levantando-se do meio da assembleia, o sumo sacerdote interrogou a 

Jesus desta forma: “Nada respondes ao que estes depõem contra ti?” — Mas Jesus 

se conservava em silêncio e não respondeu. Interrogou-o de novo o sumo sacerdo-

te: “És o Cristo, o Filho de Deus para sempre Bendito?” — Jesus lhe respondeu: 

“Eu o sou e vereis um dia o Filho do Homem assentado à direita da majestade de 

Deus e vindo sobre as nuvens do céu.”

Logo o sumo sacerdote, rasgando as vestes, lhe diz: “Que necessidade temos de 

mais testemunhos?” (MARCOS, 16:60 a 63.)

45. Jesus anuncia o seu segundo advento, mas não diz que voltará à 
Terra com um corpo carnal, nem que personicará o Consolador. Apresen-
ta-se como tendo de vir em Espírito, na glória de seu Pai, a julgar o mérito 
e o demérito e dar a cada um segundo as suas obras, quando os tempos 
forem chegados.

Estas palavras: “Alguns há dos que aqui estão que não sofrerão a 
morte sem terem visto vir o Filho do Homem no seu reinado” parecem 
encerrar uma contradição, pois é incontestável que Ele não veio em vida 
de nenhum daqueles que estavam presentes. Jesus, entretanto, não podia 
enganar-se numa previsão daquela natureza e, sobretudo, com relação a 
uma coisa contemporânea e que lhe dizia pessoalmente respeito. Há, pri-
meiro, que indagar se suas palavras foram sempre reproduzidas elmente. 
É de duvidar-se, desde que se considere que Ele nada escreveu; que elas só 



Predições do Evangelho

345

foram registradas depois de sua morte; que o mesmo discurso cada evan-
gelista o exarou em termos diferentes, o que constitui prova evidente de 
que as expressões de que eles se serviram não são textualmente as de que se 
serviu Jesus. Além disso, é provável que o sentido tenha sofrido alterações 
ao passar pelas traduções sucessivas.

Por outro lado, é indubitável que, se Jesus houvesse dito tudo o que 
pudera dizer, Ele se teria expressado sobre todas as coisas de modo claro e 
preciso, sem dar lugar a qualquer equívoco, conforme o fez com relação aos 
princípios de moral, ao passo que foi obrigado a velar o seu pensamento 
acerca dos assuntos que não julgou conveniente aprofundar. Persuadidos 
de que a geração de que faziam parte testemunharia o que Ele anunciava, 
os discípulos foram levados a interpretar o pensamento de Jesus de acordo 
com aquela ideia. Assim é que redigiram do ponto de vista do presente 
o que o Mestre dissera, fazendo-o de maneira mais absoluta do que Ele 
próprio o teria feito. Seja como for, o fato é que as coisas não se passaram 
como eles o supuseram.

46. A grande e importante lei da reencarnação foi um dos pontos 
capitais que Jesus não pôde desenvolver, porque os homens do seu tem-
po não se achavam sucientemente preparados para ideias dessa ordem e 
para as suas consequências. Contudo, assentou o princípio da referida lei, 
como o fez relativamente a tudo mais. Estudada e posta em evidência nos 
dias atuais pelo Espiritismo, a lei da reencarnação constitui a chave para 
o entendimento de muitas passagens do Evangelho que, sem ela, parecem 
verdadeiros contrassensos.

É por meio dessa lei que se encontra a explicação racional das palavras 
acima, admitidas que sejam como textuais. Uma vez que elas não podem 
ser aplicadas às pessoas dos apóstolos, é evidente que se referem ao futuro 
reinado do Cristo, isto é, ao tempo em que a sua doutrina, mais bem com-
preendida, for lei universal. Dizendo que alguns dos ali presentes na ocasião 
veriam o seu advento, Ele forçosamente se referia aos que estarão vivos de 
novo nessa época. Os judeus, porém, imaginavam que lhes seria dado ver 
tudo o que Jesus anunciava e tomavam ao pé da letra suas frases alegóricas.

Aliás, algumas de suas predições se realizaram no devido tempo, tais 
como a ruína de Jerusalém, as desgraças que se lhe seguiram e a dispersão 
dos judeus. Sua visão, porém, se projetava muito mais longe, de sorte que, 
quando falava do presente, sempre aludia ao futuro.



Capítulo XVII

346

Sinais precursores

47. Também ouvireis falar de guerra e de rumores de guerra; tratai de não vos 

perturbardes, porquanto é preciso que essas coisas se deem; mas ainda não será o 

m — pois ver-se-á povo levantar-se contra povo e reino contra reino; e haverá 

pestes, fomes e tremores de terra em diversos lugares — todas essas coisas serão 

apenas o começo das dores. (MATEUS, 24:6 a 8.)

48. Então, o irmão entregará o irmão para ser morto; os lhos se levantarão 

contra seus pais e suas mães e os farão morrer. — Sereis odiados de toda a 

gente por causa do meu nome; mas aquele que perseverar até o m será salvo.  

(MARCOS, 13:12 e 13.)

49. Quando virdes que a abominação da desolação, que foi predita pelo profeta 

Daniel, está no lugar santo (que aquele que lê entenda bem o que lê); — fujam 

então para as montanhas os que estiverem na Judeia;186 — não desça aquele que 

estiver no telhado, para levar de sua casa qualquer coisa; — e não volte para 

apanhar suas roupas aquele que estiver no campo. — Mas ai das mulheres que 

estiverem grávidas ou amamentando nesses dias. — Pedi a Deus que a vossa fuga 

não se dê durante o inverno, nem em dia de sábado — porquanto a aição desse 

tempo será tão grande, como ainda não houve igual desde o começo do mundo 

até o presente e como nunca mais haverá. — E se esses dias não fossem abrevia-

dos, nenhum homem se salvaria; mas esses dias serão abreviados em favor dos 

eleitos. (MATEUS, 24:15 a 22.)

50. Logo depois desses dias de aição, o Sol se obscurecerá e a Lua deixará de dar 

sua luz; as estrelas cairão do céu e as potestades dos céus serão abaladas.

Então, o sinal do Filho do Homem aparecerá no céu e todos os povos da Terra es-

tarão em prantos e em gemidos e verão o Filho do Homem vindo sobre as nuvens 

do céu com grande majestade.

Ele enviará seus anjos, que farão ouvir a voz retumbante de suas trombetas e que reu-

nirão seus eleitos dos quatro cantos do mundo, de uma extremidade a outra do céu.

186 Nota de Allan Kardec: Esta expressão: a abominação da desolação não só carece de sentido, como se 
presta ao ridículo. A tradução de Osterwald diz: “A abominação que causa a desolação”, o que é muito 
diferente. O sentido então se torna perfeitamente claro, porquanto se compreende que as abomina-
ções hajam de acarretar a desolação, como castigo. Quando a abominação, diz Jesus, se instalar no 
lugar santo, também a desolação para aí virá e isso constituirá um sinal de que estão próximos os 
tempos.



Predições do Evangelho

347

Aprendei uma comparação tirada da gueira. Quando seus ramos já estão tenros 

e dão folhas, sabeis que está próximo o estio. — Do mesmo modo quando virdes 

todas essas coisas, sabei que vem próximo o Filho do homem, que Ele se acha 

como que à porta.

Digo-vos, em verdade, que esta raça não passará, sem que todas essas coisas se 

tenham cumprido. (MATEUS, 24:29 a 34.)

E acontecerá no advento do Filho do homem o que aconteceu ao tempo de Noé 

— pois, como nos últimos tempos antes do dilúvio, os homens comiam e bebiam, 

se casavam e casavam seus lhos, até o dia em que Noé entrou na arca; — e assim 

como eles não conheceram o momento do dilúvio, senão quando este sobreveio 

e arrebatou toda a gente, assim também será no advento do Filho do Homem. 

(MATEUS, 24:37 a 39.) 

51. Quanto a esse dia e a essa hora, ninguém o sabe, nem os anjos que estão no 

céu, nem o Filho, mas somente o Pai. (MARCOS, 13:32.)

52. Em verdade, em verdade vos digo: chorareis e gemereis, e o mundo se rejubila-

rá; estareis em tristeza, mas a vossa tristeza se mudará em alegria. — Uma mulher, 

quando dá à luz, está em dor, porque é vinda a sua hora; mas depois que ela dá 

à luz um lho, não mais se lembra de todos os males que sofreu, pela alegria que 

experimenta de haver posto no mundo um homem. — É assim que agora estais 

em tristeza; mas, eu vos verei de novo e o vosso coração rejubilará e ninguém vos 

arrebatará a vossa alegria. (JOÃO, 16:20 a 22.)

53. Levantar-se-ão muitos falsos profetas que seduzirão a muitas pessoas; — e, 

porque abundará a iniquidade, a caridade de muitos esfriará; — mas aquele que 

perseverar até o m será salvo. — E este Evangelho do reino será pregado em toda 

a Terra, para servir de testemunho a todas as nações. É então que o m chegará. 

(MATEUS, 24:11 a 14.)

54. É evidentemente alegórico este quadro do m dos tempos, como 
a maioria dos que Jesus compunha. Pelo seu vigor, as imagens que Ele 
encerra são de natureza a impressionar inteligências ainda rudes. Para to-
car fortemente aquelas imaginações pouco sutis, eram necessárias pintu-
ras vigorosas, de cores bem acentuadas. Ele se dirigia principalmente ao 
povo, aos homens menos esclarecidos, incapazes de compreender as abs-
trações metafísicas e de apanhar a delicadeza das formas. A m de atingir 



Capítulo XVII

348

o  coração, fazia-se-lhe mister falar aos olhos, com o auxílio de sinais mate-
riais, e aos ouvidos, por meio da força da linguagem.

Como consequência natural daquela disposição de espírito, à supre-
ma potestade, segundo a crença de então, não era possível manifestar-se, 
a não ser por meio de fatos extraordinários, sobrenaturais. Quanto mais 
impossíveis fossem esses fatos, tanto mais facilmente aceita era a probabi-
lidade deles.

O Filho do Homem, a vir sobre nuvens, com grande majestade, 
cercado de seus anjos e ao som de trombetas, lhes parecia de muito maior 
imponência, do que a simples vinda de uma entidade investida apenas de 
poder moral. Por isso mesmo, os judeus, que esperavam no Messias um rei 
terreno, mais poderoso do que todos os outros reis, destinado a colocar-
-lhes a nação à frente de todas as demais e a reerguer o trono de Davi e de 
Salomão, não quiseram reconhecê-lo no humilde lho de um carpinteiro, 
sem autoridade material.

No entanto, aquele pobre proletário da Judeia se tornou o maior 
entre os grandes; conquistou para a sua soberania maior número de rei-
nos, do que os mais poderosos potentados; exclusivamente com a sua 
palavra e o concurso de alguns miseráveis pescadores, revolucionou o 
mundo e a Ele é que os judeus virão a dever sua reabilitação. Disse, pois, 
uma verdade, quando, respondendo a esta pergunta de Pilatos: “És rei?” 
respondeu: “Tu o dizes.”

55. É de notar-se que, entre os antigos, os tremores de terra e o obs-
curecimento do Sol eram acessórios forçados de todos os acontecimentos 
e de todos os presságios sinistros. Com eles deparamos, por ocasião da 
morte de Jesus, da de César e num sem-número de outras circunstâncias 
da história do paganismo. Se tais fenômenos se houvessem produzido tão 
amiudadas vezes quantas são relatados, fora de ter-se por impossível que 
os homens não houvessem guardado deles lembrança pela tradição. Aqui, 
acrescenta-se a queda de estrelas do céu, como que a mostrar às gerações fu-
turas, mais esclarecidas, que não há nisso senão uma cção, pois que agora 
se sabe que as estrelas não podem cair.

56. Entretanto, sob essas alegorias, grandes verdades se ocultam. Há, 
primeiramente, a predição das calamidades de todo gênero que assolarão e 
dizimarão a humanidade, calamidades decorrentes da luta suprema entre o 
bem e o mal, entre a fé e a incredulidade, entre as ideias progressistas e as 



Predições do Evangelho

349

ideias retrógradas. Há, em segundo lugar, a da difusão, por toda a Terra, do 
Evangelho restaurado na sua pureza primitiva; depois, a do reinado do bem, 
que será o da paz e da fraternidade universais, a derivar do código de moral 
evangélica, posto em prática por todos os povos. Será, verdadeiramente, o 
reino de Jesus, pois que Ele presidirá à sua implantação, passando os ho-
mens a viver sob a égide da sua lei. Será o reinado da felicidade, porquanto 
diz Ele que — “depois dos dias de aição, virão os de alegria”.

57. Quando sucederão tais coisas? “Ninguém o sabe” diz Jesus, “nem 
mesmo o Filho.” Mas, quando chegar o momento, os homens serão adverti-
dos por meio de sinais precursores. Esses indícios, porém, não estarão nem 
no Sol, nem nas estrelas; mostrar-se-ão no estado social e nos fenômenos 
mais de ordem moral do que físicos e que, em parte, se podem deduzir das 
suas alusões.

É indubitável que aquela mutação não poderia operar-se em vida 
dos apóstolos, pois, do contrário, Jesus não lhe desconheceria o momen-
to. Aliás, semelhante transformação não era possível se desse dentro de 
apenas alguns anos. Contudo, dela lhes fala como se eles a houvessem de 
presenciar; é que, com efeito, eles poderão estar reencarnados quando a 
transformação se der e, até, colaborar na sua efetivação. Ele ora fala da 
sorte próxima de Jerusalém, ora toma esse fato por ponto de referência ao 
que ocorreria no futuro.

58. Será que, predizendo a sua segunda vinda, era o m do mundo o 
que Jesus anunciava, dizendo: “Quando o Evangelho for pregado por toda 
a Terra, então é que virá o m?”

Não é racional se suponha que Deus destrua o mundo precisamente 
quando ele entre no caminho do progresso moral, pela prática dos ensinos 
evangélicos. Nada, aliás, nas palavras do Cristo, indica uma destruição uni-
versal que, em tais condições, não se justicaria.

Devendo a prática geral do Evangelho determinar grande melhora 
no estado moral dos homens, ela, por isso mesmo, trará o reinado do bem 
e acarretará a queda do mal. É, pois, o m do mundo velho, do mundo 
governado pelos preconceitos, pelo orgulho, pelo egoísmo, pelo fanatismo, 
pela incredulidade, pela cupidez, por todas as paixões pecaminosas, que o 
Cristo aludia, ao dizer: “Quando o Evangelho for pregado por toda a Terra, 
então é que virá o m.” Esse m, porém, para chegar, ocasionaria uma luta 
e é dessa luta que advirão os males por Ele previstos.



Capítulo XVII

350

Vossos lhos e vossas lhas profetizarão

59. Nos últimos tempos, diz o Senhor, espalharei do meu espírito por sobre toda 

a carne; vossos lhos e vossas lhas profetizarão; vossos jovens terão visões e vos-

sos velhos terão sonhos. — Nesses dias, espalharei do meu espírito sobre os meus 

servidores e servidoras e eles profetizarão. (ATOS, 2:17 e 18; JOEL, 2:28 e 29.)

60. Se considerarmos o estado atual do mundo físico e do mundo 
moral, as tendências, aspirações e pressentimentos das massas, a deca-
dência das ideias antigas que em vão se debatem há um século contra as 
ideias novas, não poderemos duvidar de que uma nova ordem de coisas 
se prepara e que o mundo velho chega a seu termo.

Se, agora, levando em conta a forma alegórica de alguns quadros 
e perscrutando o sentido profundo das palavras de Jesus, compararmos 
a situação atual com os tempos por Ele descritos, como assinaladores da 
era da renovação, não poderemos deixar de convir em que muitas das 
suas predições se estão presentemente realizando; donde a conclusão de 
que atingimos os tempos anunciados, o que conrmam, em todos os 
pontos do globo, os Espíritos que se manifestam.

61. Como vimos (cap. I, item 32), coincidindo com outras cir-
cunstâncias, o advento do Espiritismo realiza uma das mais importantes 
predições de Jesus, pela inuência que ele forçosamente tem de exercer 
sobre as ideias. Ele se encontra, além disso, anunciado, nos Atos dos 
Apóstolos: “Nos últimos tempos, diz o Senhor, derramarei do meu Espí-
rito sobre toda carne; vossos lhos e lhas profetizarão.”

É a predição inequívoca da vulgarização da mediunidade, que pre-
sentemente se revela em indivíduos de todas as idades, de ambos os sexos 
e de todas as condições; a predição, por conseguinte, da manifestação 
universal dos Espíritos, pois que sem os Espíritos não haveria médiuns. 
Isso, conforme está dito, acontecerá nos últimos tempos; ora, visto que não 
chegamos ao m do mundo, mas, ao contrário, à época da sua regene-
ração, devemos entender aquelas palavras como indicativas dos últimos 
tempos do mundo moral que chega a seu termo. (O evangelho segundo o 
espiritismo, cap. XXI.)



Predições do Evangelho

351

Juízo nal

62. Ora, quando o Filho do Homem vier em sua majestade, acompanhado de 

todos os anjos, assentar-se-á no trono de sua glória; — e, reunidas à sua frente 

todas as nações, Ele separará uns dos outros, como um pastor separa dos bodes 

as ovelhas, e colocará à sua direita as ovelhas e à sua esquerda os bodes. — Então, 

dirá o Rei aos que estiverem à sua direita: “Vinde a mim, benditos de meu Pai 

[...].” (MATEUS, 25:31 a 46; O evangelho segundo o espiritismo, cap. XV.)

63. Tendo que reinar na Terra o bem, necessário é sejam dela ex-
cluídos os Espíritos endurecidos no mal e que possam acarretar-lhe per-
turbações. Deus permitiu que eles aí permanecessem o tempo de que 
precisavam para se melhorarem; mas, chegado o momento em que, pelo 
progresso moral de seus habitantes, o globo terráqueo tem de ascender 
na hierarquia dos mundos, interdito será ele, como morada, a encarna-
dos e desencarnados que não hajam aproveitado os ensinamentos que 
uns e outros se achavam em condições de aí receber. Serão exilados para 
mundos inferiores, como o foram outrora para a Terra os da raça adâ-
mica, vindo substituí-los Espíritos melhores. Essa separação, a que Jesus 
presidirá, é que se acha gurada por estas palavras sobre o juízo nal: “Os 
bons passarão à minha direita e os maus à minha esquerda.” (Cap. XI, 
itens 31 e seguintes.)

64. A doutrina de um juízo nal, único e universal, pondo m 
para sempre à humanidade, repugna à razão, por implicar a inatividade 
de Deus, durante a eternidade que precedeu à criação da Terra e durante 
a eternidade que se seguirá à sua destruição. Que utilidade teriam então o 
Sol, a Lua e as estrelas que, segundo a Gênese, foram feitos para iluminar 
o mundo? Causa espanto que tão imensa obra se haja produzido para tão 
pouco tempo e a benefício de seres votados de antemão, em sua maioria, 
aos suplícios eternos.

65. Materialmente, a ideia de um julgamento único seria, até certo 
ponto, admissível para os que não procuram a razão das coisas, quando se 
cria que a humanidade toda se achava concentrada na Terra e que para seus 
habitantes fora feito tudo o que o universo contém. É, porém, inadmissí-
vel, desde que se sabe que há milhares de milhares de mundos semelhantes, 



Capítulo XVII

352

que perpetuam as humanidades pela eternidade em fora e entre os quais a 
Terra é dos menos consideráveis, simples ponto imperceptível.

Vê-se, só por este fato, que Jesus tinha razão de declarar a seus dis-
cípulos: “Há muitas coisas que não vos posso dizer, porque não as com-
preenderíeis”, dado que o progresso das ciências era indispensável para 
uma interpretação legítima de algumas de suas palavras. Certamente, os 
apóstolos, Paulo e os primeiros discípulos teriam estabelecido de modo 
muito diverso alguns dogmas se tivessem os conhecimentos astronômi-
cos, geológicos, físicos, químicos, siológicos e psicológicos que hoje 
possuímos. Daí vem o ter Jesus adiado a completação de seus ensinos e 
anunciado que todas as coisas haviam de ser restabelecidas.

66. Moralmente, um juízo denitivo e sem apelação não se conci-
lia com a bondade innita do Criador, que Jesus nos apresenta de con-
tínuo como um bom Pai, que deixa sempre aberta uma senda para o 
arrependimento e que está pronto sempre a estender os braços ao lho 
pródigo. Se Jesus entendesse o juízo naquele sentido, desmentiria suas 
próprias palavras.

Além disso, se o juízo nal houvesse de apanhar de improviso os 
homens, em meio de seus trabalhos ordinários, e grávidas as mulheres, 
caberia perguntar-se com que m Deus, que não faz coisa alguma inútil 
ou injusta, faria nascessem crianças e criaria almas novas naquele mo-
mento supremo, no termo fatal da humanidade. Seria para submetê-las a 
julgamento logo ao saírem do ventre materno, antes de terem consciência 
de si mesmas, quando, a outros, milhares de anos foram concedidos para 
se inteirarem do que respeita à própria individualidade? Para que lado, 
direito ou esquerdo, iriam essas almas, que ainda não são nem boas nem 
más e para as quais, no entanto, todos os caminhos de ulterior progresso 
se encontrariam desde então fechados, visto que a humanidade não mais 
existiria? (Cap. II, item 19.)

Conservem-nas os que se contentam com semelhantes crenças; es-
tão no seu direito e ninguém nada tem que dizer a isso; mas, não achem 
mau que nem toda gente partilhe delas.

67. O juízo, pelo processo da emigração, conforme cou explicado 
acima (item 63), é racional; funda-se na mais rigorosa justiça, visto que 
conserva para o Espírito, eternamente, o seu livre-arbítrio; não constitui 
privilégio para ninguém; a todas as suas criaturas, sem exceção alguma, 



Predições do Evangelho

353

concede Deus igual liberdade de ação para progredirem; o próprio ani-
quilamento de um mundo, acarretando a destruição do corpo, nenhuma 
interrupção ocasionará à marcha progressiva do Espírito. Tais as conse-
quências da pluralidade dos mundos e da pluralidade das existências. 

Segundo essa interpretação, não é exata a qualicação de juízo -
nal, pois que os Espíritos passam por análogas eiras a cada renovação 
dos mundos por eles habitados, até que atinjam certo grau de perfeição. 
Não há, portanto, juízo nal propriamente dito, mas juízos gerais em 
todas as épocas de renovação parcial ou total da população dos mundos, 
por efeito das quais se operam as grandes emigrações e imigrações de 
Espíritos.





CAPÍTULO XVIII

M

São chegados os tempos

• Sinais dos tempos • A geração nova

Sinais dos tempos
1. São chegados os tempos, dizem-nos de todas as partes, marca-

dos por Deus, em que grandes acontecimentos se vão dar para regene-
ração da humanidade. Em que sentido se devem entender essas pala-
vras proféticas? Para os incrédulos, nenhuma importância têm; aos seus 
olhos, nada mais exprimem que uma crença pueril, sem fundamento. 
Para a maioria dos crentes, elas apresentam qualquer coisa de místico 
e de sobrenatural, parecendo-lhes prenunciadoras da subversão das leis 
da natureza. São igualmente errôneas ambas essas interpretações: a pri-
meira, porque envolve uma negação da Providência; a segunda, porque 
tais palavras não anunciam a perturbação das leis da natureza, mas o 
cumprimento dessas leis.

2. Tudo na Criação é harmonia; tudo revela uma previdência que 
não se desmente, nem nas menores, nem nas maiores coisas. Temos, pois, 
que afastar, desde logo, toda ideia de capricho, por inconciliável com a 
Sabedoria divina. Em segundo lugar, se a nossa época está designada para 
a realização de certas coisas, é que estas têm uma razão de ser na marcha 
do conjunto.

Isto posto, diremos que o nosso globo, como tudo o que existe, 
esta submetido à lei do progresso. Ele progride, sicamente, pela trans-
formação dos elementos que o compõem e, moralmente, pela depuração 



Capítulo XVIII

356

dos Espíritos encarnados e desencarnados que o povoam. Ambos esses 
 progressos se realizam paralelamente, porquanto o melhoramento da ha-
bitação guarda relação com o do habitante. Fisicamente, o globo terrá-
queo há experimentado transformações que a Ciência tem comprovado 
e que o tornaram sucessivamente habitável por seres cada vez mais aper-
feiçoados. Moralmente, a humanidade progride pelo desenvolvimento 
da inteligência, do senso moral e do abrandamento dos costumes. Ao 
mesmo tempo que o melhoramento do globo se opera sob a ação das 
forças materiais, os homens para isso concorrem pelos esforços de sua 
inteligência. Saneiam as regiões insalubres, tornam mais fáceis as comu-
nicações e mais produtiva a terra.

De duas maneiras se executa esse duplo progresso: uma, lenta, gra-
dual e insensível; a outra, caracterizada por mudanças bruscas, a cada 
uma das quais corresponde um movimento ascensional mais rápido, que 
assinala, mediante impressões bem acentuadas, os períodos progressivos 
da humanidade. Esses movimentos, subordinados, quanto às particula-
ridades, ao livre-arbítrio dos homens, são, de certo modo, fatais em seu 
conjunto, porque estão sujeitos a leis, como os que se vericam na germi-
nação, no crescimento e na maturidade das plantas. Por isso é que o mo-
vimento progressivo se efetua, às vezes, de modo parcial, isto é, limitado 
a uma raça ou a uma nação, doutras vezes, de modo geral.

O progresso da humanidade se cumpre, pois, em virtude de uma 
lei. Ora, como todas as leis da natureza são obra eterna da sabedoria e da 
presciência divinas, tudo o que é efeito dessas leis resulta da vontade de 
Deus, não de uma vontade acidental e caprichosa, mas de uma vontade 
imutável. Quando, por conseguinte, a humanidade está madura para su-
bir um degrau, pode dizer-se que são chegados os tempos marcados por 
Deus, como se pode dizer também que, em tal estação, eles chegam para 
a maturação dos frutos e sua colheita.

3. Do fato de ser inevitável, porque é da natureza o movimento 
progressivo da humanidade, não se segue que Deus lhe seja indiferente e 
que, depois de ter estabelecido leis, se haja recolhido à inação, deixando 
que as coisas caminhem por si sós. Sem dúvida, suas leis são eternas e 
imutáveis, mas porque a sua própria vontade é eterna e constante e por-
que o seu pensamento anima sem interrupção todas as coisas. Esse pen-
samento, que em tudo penetra, é a força inteligente e permanente que 



São chegados os tempos

357

mantém a harmonia em tudo. Cessasse ele um só instante de atuar e o 
universo seria como um relógio sem pêndulo regulador. Deus, pois, vela 
incessantemente pela  execução de suas leis e os Espíritos que  povoam 
o espaço são seus ministros, encarregados de atender aos pormenores, 
dentro de atribuições que correspondem ao grau de adiantamento que 
tenham alcançado.

4. O universo é, ao mesmo tempo, um mecanismo incomensurá-
vel, acionado por um número incontável de inteligências, e um imenso 
governo em o qual cada ser inteligente tem a sua parte de ação sob as 
vistas do soberano Senhor, cuja vontade única mantém por toda parte a 
unidade. Sob o império dessa vasta potência reguladora, tudo se move, 
tudo funciona em perfeita ordem. Onde nos parece haver perturbações, 
o que há são movimentos parciais e isolados, que se nos aguram irregu-
lares apenas porque circunscrita é a nossa visão. Se lhes pudéssemos abar-
car o conjunto, veríamos que tais irregularidades são apenas aparentes e 
que se harmonizam com o todo.

5. A humanidade tem realizado, até o presente, incontestáveis pro-
gressos. Os homens, com a sua inteligência, chegaram a resultados que 
jamais haviam alcançado, sob o ponto de vista das ciências, das artes e do 
bem-estar material. Resta-lhes ainda um imenso progresso a realizar: o de 
fazerem que entre si reinem a caridade, a fraternidade, a solidariedade, que 
lhes assegurem o bem-estar moral. Não poderiam consegui-lo nem com as 
suas crenças, nem com as suas instituições antiquadas, restos de outra 
idade, boas para certa época, sucientes para um estado transitório, mas 
que, havendo dado tudo o que comportavam, seriam hoje um entrave. Já 
não é somente de desenvolver a inteligência o de que os homens necessi-
tam, mas de elevar o sentimento e, para isso, faz-se preciso destruir tudo 
o que superexcite neles o egoísmo e o orgulho.

Tal o período em que doravante vão entrar e que marcará uma das 
fases principais da vida da humanidade. Essa fase, que neste momento 
se elabora, é o complemento indispensável do estado precedente, como 
a idade viril o é da juventude. Ela podia, pois, ser prevista e predita de 
antemão e é por isso que se diz que são chegados os tempos determinados 
por Deus.

6. Nestes tempos, porém, não se trata de uma mudança parcial, 
de uma renovação limitada a certa região, ou a um povo, a uma raça. 



Capítulo XVIII

358

Trata-se de um movimento universal, a operar-se no sentido do progresso 
moral. Uma nova ordem de coisas tende a estabelecer-se, e os homens, 
que mais opostos lhe são, para ela trabalham a seu mau grado. A geração 
futura, desembaraçada das escórias do velho mundo e formada de ele-
mentos mais depurados, se achará possuída de ideias e de sentimentos 
muito diversos dos da geração presente, que se vai a passo de gigante. O 
velho mundo estará morto e apenas viverá na História, como o estão hoje 
os tempos da Idade Média, com seus costumes bárbaros e suas crenças 
supersticiosas.

Aliás, todos sabem quanto ainda deixa a desejar a atual ordem de 
coisas. Depois de se haver, de certo modo, considerado todo o bem-estar 
material, produto da inteligência, logra-se compreender que o comple-
mento desse bem-estar somente pode achar-se no desenvolvimento mo-
ral. Quanto mais se avança, tanto mais se sente o que falta, sem que, 
entretanto, se possa ainda denir claramente o que seja: é isso efeito do 
trabalho íntimo que se opera em prol da regeneração. Surgem desejos, 
aspirações, que são como que o pressentimento de um estado melhor.

7. Mas uma mudança tão radical como a que se está elaborando 
não pode realizar-se sem comoções. Há, inevitavelmente, luta de ideias. 
Desse conito forçosamente se originarão passageiras perturbações, até 
que o terreno se ache aplanado e restabelecido o equilíbrio. É, pois, da 
luta das ideias que surgirão os graves acontecimentos preditos e não de 
cataclismos ou catástrofes puramente materiais. Os cataclismos gerais fo-
ram consequência do estado de formação da Terra. Hoje, não são mais as 
entranhas do planeta que se agitam: são as da humanidade.

8. Se a Terra já não tem que temer os cataclismos gerais, nem por 
isso deixa de estar sujeita a periódicas revoluções, cujas causas, do ponto 
de vista cientíco, se encontram explicadas nas instruções seguintes, pro-
manantes de dois Espíritos eminentes:187

“Cada corpo celeste, além das leis simples que presidem à divisão 
dos dias e das noites, das estações etc., experimenta revoluções que de-
mandam milhares de séculos para sua realização completa, porém que, 
como as revoluções mais breves, passam por todos os períodos, desde o 

187 Nota de Allan Kardec: Extrato de duas comunicações dadas na Sociedade de Paris e publicadas na 
Revista espírita de outubro de 1868. São corolários das de Galileu, reproduzidas no capítulo VI, e com-
plementares do capítulo IX, sobre as revoluções do globo.



São chegados os tempos

359

de nascimento até o de um máximo de efeito, após o qual há decresci-
mento, até o limite extremo, para recomeçar em seguida o percurso das 
mesmas fases.

“O homem apenas apreende as fases de duração relativamente cur-
ta e cuja periodicidade ele pode comprovar. Algumas, no entanto, há que 
abrangem longas gerações de seres e, até, sucessões de raças, revoluções 
essas cujos efeitos, conseguintemente, se lhe apresentam com caráter de 
novidade e de espontaneidade, ao passo que, se seu olhar pudesse proje-
tar-se para trás alguns milhares de séculos, veria, entre aqueles mesmos 
efeitos e suas causas, uma correlação de que nem suspeita. Esses períodos 
que, pela sua extensão relativa, confundem a imaginação dos humanos, 
não são, contudo, mais do que instantes na duração eterna.

“Num mesmo sistema planetário, todos os corpos que o consti-
tuem reagem uns sobre os outros; todas as inuências físicas são nele so-
lidárias e nem um só há, dos efeitos que designais pelo nome de grandes 
perturbações, que não seja consequência da componente das inuências 
de todo o sistema.

“Vou mais longe: digo que os sistemas planetários reagem uns so-
bre os outros, na razão da proximidade ou do afastamento resultantes 
do movimento de translação deles, através das miríades de sistemas que 
compõem a nossa nebulosa. Ainda vou mais longe: digo que a nossa 
nebulosa, que é um como arquipélago na imensidade, tendo também 
seu movimento de translação através das miríades de nebulosas, sofre a 
inuência das de que ela se aproxima.

“De sorte que as nebulosas reagem sobre as nebulosas, os sistemas 
reagem sobre os sistemas, como os planetas reagem sobre os planetas, 
como os elementos de cada planeta reagem uns sobre os outros e assim 
sucessivamente até o átomo. Daí, em cada mundo, revoluções locais ou 
gerais, que sê não parecem perturbações porque a brevidade da vida não 
permite se lhes percebam mais do que os efeitos parciais.

“A matéria orgânica não poderia escapar a essas inuências; as per-
turbações que ela sofre podem, pois, alterar o estado físico dos seres vivos 
e determinar algumas dessas enfermidades que atacam de modo geral 
as plantas, os animais e os homens, enfermidades que, como todos os 
agelos, são, para a inteligência humana, um estimulante que a impele, 



Capítulo XVIII

360

por força da necessidade, a procurar meios de os combater e a descobrir 
leis da natureza.

“Mas a matéria orgânica, a seu turno, reage sobre o Espírito. Este, 
pelo seu contato e sua ligação íntima com os elementos materiais, tam-
bém sofre inuências que lhe modicam as disposições, sem, no entanto, 
privá-lo do livre-arbítrio, que lhe sobre-excitam ou atenuam a atividade 
e que, pois, contribuem para o seu desenvolvimento. A efervescência que 
por  vezes se manifesta em toda uma população, entre os homens de uma 
mesma raça, não é coisa fortuita, nem resultado de um capricho; tem sua 
causa nas leis da natureza. Essa efervescência, inconsciente a princípio, 
não passando de vago desejo, de aspiração indenida por alguma coisa 
melhor, de certa necessidade de mudança, traduz-se por uma surda agi-
tação, depois por atos que levam às revoluções sociais, que, acreditai-o, 
também têm sua periodicidade, como as revoluções físicas, pois que tudo 
se encadeia. Se não tivésseis a visão espiritual limitada pelo véu da maté-
ria, veríeis as correntes uídicas que, como milhares de os condutores, 
ligam as coisas do mundo espiritual às do mundo material.

“Quando se vos diz que a humanidade chegou a um período de 
transformação e que a Terra tem que se elevar na hierarquia dos mundos, 
nada de místico vejais nessas palavras; vede, ao contrário, a execução da 
uma das grandes leis fatais do universo, contra as quais se quebra toda a 
má vontade humana.”188

Arago

9. Sim, decerto, a humanidade se transforma, como já se trans-
formou noutras épocas, e cada transformação se assinala por uma crise 
que é, para o gênero humano, o que são, para os indivíduos, as crises de 
crescimento. Aquelas se tornam, muitas vezes, penosas, dolorosas, e arre-
batam consigo as gerações e as instituições, mas, são sempre seguidas de 
uma fase de progresso material e moral.

A humanidade terrestre, tendo chegado a um desses períodos de 
crescimento, está em cheio, há quase um século, no trabalho da sua trans-
formação, pelo que a vemos agitar-se de todos os lados, presa de uma es-
pécie de febre e como que impelida por invisível força. Assim continuará, 
até que se haja outra vez estabilizado em novas bases. Quem a observar, 

188  N.E.: Ver Nota Explicativa, p. 375.



São chegados os tempos

361

então, achá-la-á muito mudada em seus costumes, em seu caráter, nas 
suas leis, em suas crenças, numa palavra: em todo o seu estado social.

“Uma coisa que vos parecerá estranhável, mas que por isso não 
deixa de ser rigorosa verdade, é que o mundo dos Espíritos, mundo que 
vos rodeia, experimenta o contrachoque de todas as comoções que aba-
lam o mundo dos encarnados. Digo mesmo que aquele toma parte ativa 
nessas comoções. Nada tem isto de surpreendente, para quem sabe que 
os Espíritos fazem corpo com a humanidade; que eles saem dela e a ela 
têm de voltar, sendo, pois, natural se interessem pelos movimentos que 
se operam entre os homens. Ficai, portanto, certos de que, quando uma 
revolução social se produz na Terra, abala igualmente o mundo invisível, 
onde todas as paixões, boas e más, se exacerbam, como entre vós. Indi-
zível efervescência entra a reinar na coletividade dos Espíritos que ainda 
pertencem ao vosso mundo e que aguardam o momento de a ele volver.

“À agitação dos encarnados e desencarnados se juntam às vezes, e 
frequentemente mesmo, já que tudo se conjuga em a natureza, as pertur-
bações dos elementos físicos. Dá-se então, durante algum tempo, verda-
deira confusão geral, mas que passa como furacão, após o qual o céu volta 
a estar sereno, e a humanidade, reconstituída sobre novas bases, imbuída 
de novas ideias, começa a percorrer nova etapa de progresso.

“É no período que ora se inicia que o Espiritismo orescerá e dará 
frutos. Trabalhais, portanto, mais para o futuro, do que para o presente. 
Era, porém, necessário que esses trabalhos se preparassem antecipada-
mente, porque eles traçam as sendas da regeneração, pela unicação e ra-
cionalidade das crenças. Ditosos os que deles aproveitam desde já. Tantas 
penas se pouparão esses, quantos forem os proveitos que deles auram.” 

Doutor Barry

10. Do que precede resulta que, em consequência do movimento 
de translação que executam no espaço, os corpos celestes exercem, uns 
sobre os outros, maior ou menor inuência, conforme a proximidade em 
que se achem entre si e as suas respectivas posições; que essa inuência 
pode acarretar uma perturbação momentânea aos seus elementos cons-
titutivos e modicar as condições de vitalidade dos seus habitantes; que 
a regularidade dos movimentos determina a volta periódica das mesmas 
causas e dos mesmos efeitos; que, se demasiado curta é a duração de 



Capítulo XVIII

362

certos períodos para que os homens os apreciem, outros veem passar 
gerações e raças que deles não se apercebem e às quais se agura normal 
o estado de coisas que observam. Ao contrário, as gerações contemporâ-
neas da transição lhe sofrem o contrachoque e tudo lhes parece fora das 
leis ordinárias. Essas gerações veem uma causa sobrenatural, maravilhosa, 
miraculosa no que, em realidade, mais não é do que a execução das leis 
da natureza.

Se, pelo encadeamento e a solidariedade das causas e dos efeitos, os 
períodos de renovação moral da humanidade coincidem, como tudo leva 
a crer, com as revoluções físicas do globo, podem os referidos períodos 
ser acompanhados ou precedidos de fenômenos naturais, insólitos para 
os que com eles não se acham familiarizados, de meteoros que parecem 
estranhos, de recrudescência e intensicação desusadas dos agelos des-
truidores, que não são nem causa, nem presságios sobrenaturais, mas 
uma consequência do movimento geral que se opera no mundo físico e 
no mundo moral.

Anunciando a época de renovação que se havia de abrir para a 
humanidade e determinar o m do velho mundo, a Jesus, pois, foi lícito 
dizer que ela se assinalaria por fenômenos extraordinários, tremores de 
terra, agelos diversos, sinais no céu, que mais não são do que meteoros, 
sem ab-rogação das leis naturais. O vulgo, porém, ignorante, viu nessas 
palavras a predição de fatos miraculosos.189

11. A previsão dos movimentos progressivos da humanidade nada 
apresenta de surpreendente, quando feita por seres desmaterializados, 
que veem o m a que tendem todas as coisas, tendo alguns deles co-
nhecimento direto do pensamento de Deus. Pelos movimentos parciais, 
esses seres veem em que época poderá operar-se um movimento geral, 
do mesmo modo que o homem pode calcular de antemão o tempo que 
uma árvore levará para dar frutos, do mesmo modo que os astrônomos 
 calculam a época de um fenômeno astronômico, pelo tempo que um 
astro gasta para efetuar a sua revolução.

189  Nota de Allan Kardec: A terrível epidemia que, de 1866 a 1868, dizimou a população da Ilha 
 Maurício, teve a precedê-la tão extraordinária e tão abundante chuva de estrelas cadentes, em 
novembro de 1866, que aterrorizou os habitantes daquela ilha. A partir desse momento, a doença, 
que reinava desde alguns meses de forma muito benigna, se transformou em verdadeiro agelo 
devastador. Aquele fora bem um sinal no céu e talvez nesse sentido é que se deva entender a frase 
— estrelas caindo do céu, de que fala o Evangelho, como um dos sinais dos tempos. (Pormenores 
sobre a epidemia da Ilha Maurício: Revista espírita, julho de 1867, e novembro de 1868.)



São chegados os tempos

363

12. A humanidade é um ser coletivo em quem se operam as mes-
mas revoluções morais por que passa todo ser individual, com a diferença 
de que umas se realizam de ano em ano e as outras de século em século. 
Acompanhe-se a humanidade em suas evoluções através dos tempos e 
ver-se-á a vida das diversas raças marcada por períodos que dão a cada 
época uma sionomia especial.190

13. De duas maneiras se opera, como já o dissemos, a marcha pro-
gressiva da humanidade: uma, gradual, lenta, imperceptível, se se con-
siderarem as épocas consecutivas, a traduzir-se por sucessivas melhoras 
nos costumes, nas leis, nos usos, melhoras que só com a continuação se 
podem perceber, como as mudanças que as correntes de água ocasionam 
na superfície do globo; a outra, por movimentos relativamente bruscos, 
semelhantes aos de uma torrente que, rompendo os diques que a conti-
nham, transpõe nalguns anos o espaço que levaria séculos a percorrer. É, 
então, um cataclismo moral que traga em breves instantes as instituições 
do passado e ao qual sobrevém uma nova ordem de coisas que pouco a 
pouco se estabiliza, à medida que se restabelece a calma, e que acaba por 
se tornar denitiva.

Àquele que viva bastante para abranger com a vista as duas vertentes 
da nova fase, parecerá que um mundo novo surgiu das ruínas do antigo. 
O caráter, os costumes, os usos, tudo está mudado. É que, com efeito, 
surgiram homens novos, ou, melhor, regenerados. As ideias, que a ge-
ração que se extinguiu levou consigo, cederam lugar a ideias novas que 
desabrocham com a geração que se ergue.

14. Tornada adulta, a humanidade tem novas necessidades, as-
pirações mais vastas e mais elevadas; compreende o vazio com que foi 
embalada, a insuciência de suas instituições para lhe dar felicidade; já 
não encontra, no estado das coisas, as satisfações legítimas a que se sente 
com direito. Despoja-se, em consequência, das faixas infantis e se lança, 
impelida por irresistível força, para as margens desconhecidas, em busca 
de novos horizontes menos limitados.

É a um desses períodos de transformação, ou, se o preferirem, de 
crescimento moral, que ora chega a humanidade. Da adolescência chega ao 
estado viril. O passado já não pode bastar às suas novas aspirações, às suas 
novas necessidades; ela já não pode ser conduzida pelos mesmos métodos; 

190  N.E.: Ver Nota Explicativa, p. 375.



Capítulo XVIII

364

não mais se deixa levar por ilusões, nem fantasmagorias; sua razão ama-
durecida reclama alimentos mais substanciosos. É demasiado efêmero o 
presente; ela sente que mais amplo é o seu destino e que a vida corpórea é 
excessivamente restrita para encerrá-lo inteiramente. Por isso, mergulha o 
olhar no passado e no futuro, a m de descobrir num ou noutro o mistério 
da sua existência e de adquirir uma consoladora certeza.

E é no momento em que ela se encontra muito apertada na esfera 
material, em que transbordante se encontra de vida intelectual, em que o 
 sentimento da espiritualidade lhe desabrocha no seio, que homens que se 
dizem lósofos pretendem encher o vazio com as doutrinas do niilismo e 
do materialismo! Singular aberração! Esses mesmos homens, que inten-
tam impelir para a frente a humanidade, se esforçam por circunscrevê-la 
no acanhado círculo da matéria, donde ela anseia por escapar-se. Velam-
-lhe o aspecto da vida innita e lhe dizem, apontando para o túmulo: 
Nec plus ultra!191

15. Quem quer que haja meditado sobre o Espiritismo e suas con-
sequências e não o circunscreva à produção de alguns fenômenos terá 
compreendido que ele abre à humanidade uma estrada nova e lhe des-
venda os horizontes do innito. Iniciando-a nos mistérios do mundo in-
visível, mostra-lhe o seu verdadeiro papel na criação, papel perpetuamente 
ativo, tanto no estado espiritual, como no estado corporal. O homem já 
não caminha às cegas: sabe donde vem, para onde vai e por que está na 
Terra. O futuro se lhe revela em sua realidade, despojado dos prejuízos da 
ignorância e da superstição. Já não se trata de uma vaga esperança, mas 
de uma verdade palpável, tão certa como a sucessão do dia e da noite. 
Ele sabe que o seu ser não se acha limitado a alguns instantes de uma 
existência transitória; que a vida espiritual não se interrompe por efeito 
da morte; que já viveu e tornará a viver e que nada se perde do que haja 
ganho em perfeição; em suas existências anteriores depara com a razão do 
que é hoje e reconhece que: do que ele é hoje, qual se fez a si mesmo, poderá 
deduzir o que virá a ser um dia.

16. Com a ideia de que a atividade e a cooperação individuais na 
obra geral da civilização se limitam à vida presente, que, antes, a criatu-
ra nada foi e nada será depois, em que interessa ao homem o progresso 
ulterior da humanidade? Que lhe importa que no futuro os povos sejam 

191  N.E.: Nada mais além.



São chegados os tempos

365

mais bem governados, mais ditosos, mais esclarecidos, melhores uns para 
com os outros? Não ca perdido para ele todo o progresso, pois que deste 
nenhum proveito tirará? De que lhe serve trabalhar para os que hão de 
vir depois, se nunca lhe será dado conhecê-los, se os seus pósteros serão 
criaturas novas, que pouco depois voltarão por sua vez ao nada? Sob o 
domínio da negação do futuro individual, tudo forçosamente se ames-
quinha às insignicantes proporções do momento e da personalidade.

Entretanto, que amplitude, ao contrário, dá ao pensamento do ho-
mem a certeza da perpetuidade do seu ser espiritual! Que de mais racio-
nal, de mais grandioso, de mais digno do Criador do que a lei segundo a 
qual a vida espiritual e a vida corpórea são apenas dois modos de existên-
cia, que se alternam para a realização do progresso! Que de mais justo há 
e de mais consolador do que a ideia de estarem os mesmos seres a progre-
dir incessantemente, primeiro, pelas gerações de um mesmo mundo, de 
mundo em mundo depois, até a perfeição, sem solução de continuidade! 
Todas as ações têm, então, uma nalidade, porquanto, trabalhando para 
todos, cada um trabalha para si e reciprocamente, de sorte que nunca se 
podem considerar infecundos nem o progresso individual, nem o pro-
gresso coletivo. De ambos esses progressos aproveitarão as gerações e as 
individualidades porvindouras, que outras não virão a ser senão as gera-
ções e as individualidades passadas, em mais alto grau de adiantamento.

17. A fraternidade será a pedra angular da nova ordem social; mas, 
não há fraternidade real, sólida, efetiva, senão assente em base inabalável 
e essa base é a fé, não a fé em tais ou tais dogmas particulares, que mudam 
com os tempos e os povos e que mutuamente se apedrejam, porquanto, 
anatematizando-se uns aos outros, alimentam o antagonismo, mas a fé 
nos princípios fundamentais que toda a gente pode aceitar e aceitará: 
Deus, a alma, o futuro, o progresso individual indenito, a perpetuidade das 
relações entre os seres. Quando todos os homens estiverem convencidos de 
que Deus é o mesmo para todos; de que esse Deus, soberanamente justo 
e bom, nada de injusto pode querer; que não dele, porém dos homens 
vem o mal, todos se considerarão lhos do mesmo Pai e se estenderão as 
mãos uns aos outros.

Essa a fé que o Espiritismo faculta e que doravante será o eixo em 
torno do qual girará o gênero humano, quaisquer que sejam os cultos e 
as crenças particulares.



Capítulo XVIII

366

18. O progresso intelectual realizado até o presente, nas mais largas 
proporções, constitui um grande passo e marca uma primeira fase no 
avanço geral da humanidade; impotente, porém, ele é para regenerá-la. 
Enquanto o orgulho e o egoísmo o dominarem, o homem se servirá da 
sua inteligência e dos seus conhecimentos para satisfazer às suas paixões 
e aos seus interesses pessoais, razão por que os aplica em aperfeiçoar os 
meios de prejudicar os seus semelhantes e de os destruir.

19. Somente o progresso moral pode assegurar aos homens a feli-
cidade na Terra, refreando as paixões más; somente esse progresso pode 
fazer que entre os homens reinem a concórdia, a paz, a fraternidade.

Será ele que deitará por terra as barreiras que separam os povos, 
que fará caiam os preconceitos de casta e se calem os antagonismos de 
seitas, ensinando os homens a se considerarem irmãos que têm por de-
ver auxiliarem-se mutuamente e não destinados a viver à custa uns dos 
outros.

Será ainda o progresso moral que, secundado então pelo da inteli-
gência, confundirá os homens numa mesma crença fundada nas verdades 
eternas, não sujeitas a controvérsias e, em consequência, aceitáveis por 
todos.

A unidade de crença será o laço mais forte, o fundamento mais 
sólido da fraternidade universal, obstada, desde todos os tempos pelos 
antagonismos religiosos que dividem os povos e as famílias, que fazem 
sejam uns, os dissidentes, vistos, pelos outros, como inimigos a serem 
evitados, combatidos, exterminados, em vez de irmãos a serem amados.

20. Semelhante estado de coisas pressupõe uma mudança radical 
no sentimento das massas, um progresso geral que não se podia realizar 
senão fora do círculo das ideias acanhadas e corriqueiras que fomentam 
o egoísmo. Em diversas épocas, homens de escol procuraram impelir a 
humanidade por esse caminho; mas, ainda muito jovem, ela se conservou 
surda e os ensinamentos que eles ministraram foram como a boa semente 
caída no pedregulho.

Hoje, a humanidade está madura para lançar o olhar a alturas que 
nunca tentou divisar, a m de nutrir-se de ideias mais amplas e com-
preender o que antes não compreendia.

A geração que desaparece levará consigo seus erros e prejuízos; a 
geração que surge, retemperada em fonte mais pura, imbuída de ideias 



São chegados os tempos

367

mais sãs, imprimirá ao mundo ascensional movimento, no sentido do 
progresso moral que assinalará a nova fase da evolução humana.

21. Essa fase já se revela por sinais inequívocos, por tentativas 
de reformas úteis e que começam a encontrar eco. Assim é que vemos 
 fundar-se uma imensidade de instituições protetoras, civilizadoras e 
emancipadoras, sob o inuxo e por iniciativa de homens evidentemente 
predestinados à obra da regeneração; que as leis penais se vão apresentan-
do dia a dia impregnadas de sentimentos mais humanos. Enfraquecem-
-se os preconceitos de raça, os povos entram a considerar-se  membros 
de uma grande família; pela uniformidade e facilidade dos meios de 
realizarem suas transações, eles suprimem as barreiras que os separavam 
e de todos os pontos do mundo reúnem-se em comícios universais, para 
as justas pacícas da inteligência.

Falta, porém, a essas reformas uma base que permita se desenvol-
vam, completem e consolidem; falta uma predisposição moral mais ge-
neralizada, para fazer que elas frutiquem e que as massas as acolham. 
Ainda aí há um sinal característico da época, porque há o prelúdio do 
que se efetuará em mais larga escala, à proporção que o terreno se for 
tornando mais favorável.

22. Outro sinal não menos característico do período em que entra-
mos encontra-se na reação que se opera no sentido das ideias espiritualis-
tas; na repulsão instintiva que se manifesta contra as ideias materialistas. 
O espírito de incredulidade, que se apoderara das massas, ignorantes ou 
esclarecidas, e as levava a rejeitar com a forma a substância mesma de 
toda crença, parece ter sido um sono, a cujo despertar se sente a neces-
sidade de respirar um ar mais vivicante. Involuntariamente, lá onde o 
vácuo se zera, procura-se alguma coisa, um ponto de apoio.

23. Se supusermos possuída desses sentimentos a maioria dos ho-
mens, poderemos facilmente imaginar as modicações que daí decorre-
rão para as relações sociais; todos terão por divisa: caridade, fraternidade, 
benevolência para com todos, tolerância para todas as crenças. É a meta 
para que tende evidentemente a humanidade; esse o objeto de suas as-
pirações, de seus desejos, sem que, entretanto, ela perceba claramente 
por que meio as há de realizar. Ensaia, tateia, mas é detida por muitas 
resistências ativas, ou pela força de inércia dos preconceitos, das cren-
ças estacionárias e refratárias ao progresso. Faz-se-lhe mister vencer tais 



Capítulo XVIII

368

 resistências e essa será a obra da nova geração. Quem acompanhar o 
curso atual das coisas reconhecerá que tudo parece predestinado a lhe 
abrir caminho. Ela terá por si a dupla força do número e das ideias e, de 
acréscimo, a experiência do passado.

24. A nova geração marchará, pois, para a realização de todas as 
ideias humanitárias compatíveis com o grau de adiantamento a que hou-
ver chegado. Avançando para o mesmo alvo e realizando seus objetivos, 
o Espiritismo se encontrará com ela no mesmo terreno. Aos homens 
progressistas se deparará nas ideias espíritas poderosa alavanca e o Es-
piritismo achará, nos novos homens, espíritos inteiramente dispostos a 
acolhê-lo. Dado esse estado de coisas, que poderão fazer os que enten-
dam de opor-se-lhe?

25. O Espiritismo não cria a renovação social; a madureza da hu-
manidade é que fará dessa renovação uma necessidade. Pelo seu poder 
moralizador, por suas tendências progressistas, pela amplitude de suas 
vistas, pela generalidade das questões que abrange, o Espiritismo é mais 
apto, do que qualquer outra doutrina, a secundar o movimento de rege-
neração; por isso, é ele contemporâneo desse movimento. Surgiu na hora 
em que podia ser de utilidade, visto que também para ele os tempos são 
chegados. Se viera mais cedo, teria esbarrado em obstáculos insuperá-
veis; houvera inevitavelmente sucumbido, porque, satisfeitos com o que 
tinham, os homens ainda não sentiriam falta do que ele lhes traz. Hoje, 
nascido com as ideias que fermentam, encontra preparado o terreno para 
recebê-lo. Os espíritos cansados da dúvida e da incerteza, horrorizados 
com o abismo que se lhes abre à frente, o acolhem como âncora de salva-
ção e consolação suprema.

26. Grande, por certo, é ainda o número dos retardatários; mas, 
que podem eles contra a onda que se alteia, senão atirar-lhe algumas 
pedras? Essa onda é a geração que surge, ao passo que eles se somem 
com a geração que vai desaparecendo todos os dias a passos largos. Até 
lá, porém, eles defenderão palmo a palmo o terreno. Haverá, portanto, 
uma luta inevitável, mas luta desigual, porque é a do passado decrépito, 
a cair em frangalhos, contra o futuro juvenil. Será a luta da estagnação 
contra o progresso, da criatura contra a vontade do Criador, uma vez que 
chegados são os tempos por Ele determinados.



São chegados os tempos

369

A geração nova
27. Para que na Terra sejam felizes os homens, preciso é que somen-

te a povoem Espíritos bons, encarnados e desencarnados, que somente 
ao bem se dediquem. Havendo chegado o tempo, grande emigração se 
verica dos que a habitam: a dos que praticam o mal pelo mal, ainda não 
tocados pelo sentimento do bem, os quais, já não sendo dignos do planeta 
transformado, serão excluídos, porque, senão, lhe ocasionariam de novo 
perturbação e confusão e constituiriam obstáculo ao progresso. Irão ex-
piar o endurecimento de seus corações, uns em mundos inferiores, ou-
tros em raças terrestres ainda atrasadas, equivalentes a mundos daquela 
ordem, aos quais levarão os conhecimentos que hajam adquirido, tendo 
por missão fazê-las avançar. Substituí-los-ão Espíritos melhores, que fa-
rão reinem em seu seio a justiça, a paz e a fraternidade.

A Terra, no dizer dos Espíritos, não terá de transformar-se por 
meio de um cataclismo que aniquile de súbito uma geração. A atual de-
saparecerá gradualmente e a nova lhe sucederá do mesmo modo, sem que 
haja mudança alguma na ordem natural das coisas.

Tudo, pois, se processará exteriormente, como sói acontecer, com 
a única, mas capital diferença de que uma parte dos Espíritos que encar-
navam na Terra aí não mais tornarão a encarnar. Em cada criança que 
nascer, em vez de um Espírito atrasado e inclinado ao mal, que antes nela 
encarnaria, virá um Espírito mais adiantado e propenso ao bem.

Muito menos, pois, se trata de uma nova geração corpórea, do que 
de uma nova geração de Espíritos. Sem dúvida, neste sentido é que  Jesus 
entendia as coisas, quando declarava: “Digo-vos, em verdade, que esta ge-
ração não passará sem que estes fatos tenham ocorrido.” Assim, decep-
cionados carão os que contem ver a transformação operar-se por efeitos 
sobrenaturais e maravilhosos.192

28. A época atual é de transição; confundem-se os elementos das 
duas gerações. Colocados no ponto intermédio, assistimos à partida de 
uma e à chegada da outra, já se assinalando cada uma, no mundo, pelos 
caracteres que lhes são peculiares.

Têm ideias e pontos de vista opostos as duas gerações que se su-
cedem. Pela natureza das disposições morais, porém, sobretudo das 

192  N.E.: Ver Noa Explicatva, p. 375.



Capítulo XVIII

370

 disposições intuitivas e inatas, torna-se fácil distinguir a qual das duas 
pertence cada indivíduo.

Cabendo-lhe fundar a era do progresso moral, a nova geração se 
distingue por inteligência e razão geralmente precoces, juntas ao sen-
timento inato do bem e a crenças espiritualistas, o que constitui sinal 
indubitável de certo grau de adiantamento anterior. Não se comporá 
exclusivamente de Espíritos eminentemente superiores, mas dos que, já 
tendo progredido, se acham predispostos a assimilar todas as ideias pro-
gressistas e aptos a secundar o movimento de regeneração.

O que, ao contrário, distingue os Espíritos atrasados é, em pri-
meiro lugar, a revolta contra Deus, pelo se negarem a reconhecer qual-
quer poder superior aos poderes humanos; a propensão instintiva para as 
paixões degradantes, para os sentimentos antifraternos de egoísmo, de 
orgulho, de inveja, de ciúme; enm, o apego a tudo o que é material: a 
sensualidade, a cupidez, a avareza.

Desses vícios é que a Terra tem de ser expurgada pelo afastamento 
dos que se obstinam em não emendar-se; porque são incompatíveis com 
o reinado da fraternidade e porque o contato com eles constituirá sempre 
um sofrimento para os homens de bem. Quando a Terra se achar livre 
deles, os homens caminharão sem óbices para o futuro melhor que lhes 
está reservado, mesmo neste mundo, por prêmio de seus esforços e de sua 
perseverança, enquanto esperem que uma depuração mais completa lhes 
abra o acesso aos mundos superiores.

29. Não se deve entender que por meio dessa emigração de Espí-
ritos sejam expulsos da Terra e relegados para mundos inferiores todos 
os Espíritos retardatários. Muitos, ao contrário, aí voltarão, porquanto 
muitos há que o são porque cederam ao arrastamento das circunstâncias 
e do exemplo. Nesses, a casca é pior do que o cerne. Uma vez subtraídos 
à inuência da matéria e dos prejuízos do mundo corporal, eles, em sua 
maioria, verão as coisas de maneira inteiramente diversa daquela por que 
as viam quando em vida, conforme os múltiplos casos que conhecemos. 
Para isso, têm a auxiliá-los Espíritos benévolos que por eles se interes-
sam e se dão pressa em esclarecê-los e em lhes mostrar quão falso era o 
caminho que seguiam. Nós mesmos, pelas nossas preces e exortações, 
podemos concorrer para que eles se melhorem, visto que entre mortos e 
vivos há perpétua solidariedade.



São chegados os tempos

371

É muito simples o modo por que se opera a transformação, sendo, 
como se vê, todo ele de ordem moral, sem se afastar em nada das leis da 
natureza.

30. Sejam os que componham a nova geração Espíritos melhores, 
ou Espíritos antigos que se melhoraram, o resultado é o mesmo. Desde 
que trazem disposições melhores, há sempre uma renovação. Assim, se-
gundo suas disposições naturais, os Espíritos encarnados formam duas 
categorias: de um lado, os retardatários, que partem; de outro, os pro-
gressistas, que chegam. O estado dos costumes e da sociedade estará, 
portanto, no seio de um povo, de uma raça, ou do mundo inteiro, em 
relação com aquela das duas categorias que preponderar.

31. Uma comparação vulgar ainda melhor dará a compreender o 
que se passa nessa circunstância. Figuremos um regimento composto na 
sua maioria de homens turbulentos e indisciplinados, os quais ocasiona-
rão nele constantes desordens que a lei penal terá por vezes diculdades 
em reprimir. Esses homens são os mais fortes, porque mais numerosos 
do que os outros. Eles se amparam, animam e estimulam pelo exemplo. 
Os poucos bons nenhuma inuência exercem; seus conselhos são des-
prezados; sofrem com a companhia dos outros, que os achincalham e 
maltratam. Não é essa uma imagem da sociedade atual?

Suponhamos que esses homens são retirados um a um, dez a dez, 
cem a cem, do regimento e substituídos gradativamente por iguais nú-
meros de bons soldados, mesmo por alguns dos que, já tendo sido expul-
sos, se corrigiram. Ao cabo de algum tempo, existirá o mesmo regimento, 
mas transformado. A boa ordem terá sucedido à desordem.

32. As grandes partidas coletivas, entretanto, não têm por único 
m ativar as saídas; têm igualmente o de transformar mais rapidamen-
te o espírito da massa, livrando-a das más inuências e o de dar maior 
 ascendente às ideias novas.

Por estarem muitos, apesar de suas imperfeições, maduros para a 
transformação, é que muitos partem, a m de apenas se retemperarem 
em fonte mais pura. Enquanto se conservassem no mesmo meio e sob as 
mesmas inuências, persistiriam nas suas opiniões e nas suas maneiras de 
apreciar as coisas. Uma estada no mundo dos Espíritos bastará para lhes 
descerrar os olhos, por isso que aí veem o que não podiam ver na Terra. O 
incrédulo, o fanático, o absolutista, poderão, conseguintemente, voltar 



Capítulo XVIII

372

com ideias inatas de fé, tolerância e liberdade. Ao regressarem, acharão 
mudadas as coisas e experimentarão a inuência do novo meio em que 
houverem nascido. Longe de se oporem às novas ideias, constituir-se-ão 
seus auxiliares.

33. A regeneração da humanidade, portanto, não exige absolu-
tamente a renovação integral dos Espíritos: basta uma modicação em 
suas disposições morais. Essa modicação se opera em todos quantos lhe 
estão predispostos, desde que sejam subtraídos à inuência perniciosa 
do mundo. Assim, nem sempre os que voltam são outros Espíritos; são 
com frequência os mesmos Espíritos, mas pensando e sentindo de outra 
maneira.

Quando insulado e individual, esse melhoramento passa desper-
cebido e nenhuma inuência ostensiva alcança sobre o mundo. Muito 
outro é o efeito, quando a melhora se produz simultaneamente sobre 
grandes massas, porque, então, conforme as proporções que assuma, 
numa geração, pode modicar profundamente as ideias de um povo ou 
de uma raça.

É o que quase sempre se nota depois dos grandes choques que di-
zimam as populações. Os agelos destruidores apenas destroem corpos, 
não atingem o Espírito; ativam o movimento de vaivém entre o mundo 
corporal e o mundo espiritual e, por conseguinte, o movimento progres-
sivo dos Espíritos encarnados e desencarnados. É de notar-se que em 
todas as épocas da História, às grandes crises sociais se seguiu uma era de 
progresso.

34. Opera-se presentemente um desses movimentos gerais, des-
tinados a realizar uma remodelação da humanidade. A multiplicidade 
das causas de destruição constitui sinal característico dos tempos, visto 
que elas apressarão a eclosão dos novos germens. São as folhas que caem 
no outono e às quais sucedem outras folhas cheias de vida, porquanto a 
humanidade tem suas estações, como os indivíduos têm suas várias ida-
des. As folhas mortas da humanidade caem batidas pelas rajadas e pelos 
golpes de vento, porém, para renascerem mais vivazes sob o mesmo sopro 
de vida, que não se extingue, mas se purica.

35. Para o materialista, os agelos destruidores são calamidades 
carentes de compensação, sem resultados aproveitáveis, pois que, na opi-
nião deles, os aludidos agelos aniquilam os seres para sempre. Para aquele, 



São chegados os tempos

373

porém, que sabe que a morte unicamente destrói o envoltório, tais age-
los não acarretam as mesmas consequências e não lhe causam o mínimo 
pavor; ele lhes compreende o objetivo e não ignora que os homens não 
perdem mais por morrerem juntos, do que por morrerem isolados, dado 
que, duma forma ou doutra, a isso hão de todos sempre chegar.

Os incrédulos rirão destas coisas e as qualicarão de quiméricas; 
mas, digam o que disserem, não fugirão à lei comum; cairão a seu turno, 
como os outros, e, então, que lhes acontecerá? Eles dizem: Nada! Vive-
rão, no entanto, a despeito de si próprios e se verão, um dia, forçados a 
abrir os olhos.





NOTA EXPLICATIVA193

Hoje creem e sua fé é inabalável, porque assentada na evidência e na demonstra-

ção, e porque satisfaz à razão. [...]. Tal é a fé dos espíritas, e a prova de sua força 

é que se esforçam por se tornarem melhores, domarem suas inclinações más e 

porem em prática as máximas do Cristo, olhando todos os homens como irmãos, 

sem acepção de raças, de castas, nem de seitas, perdoando aos seus inimigos, retri-

buindo o mal com o bem, a exemplo do divino modelo. (KARDEC, Allan. Revista 

Espírita de 1868. 1. ed. Rio de Janeiro: FEB, 2005. p. 28, janeiro de 1868.)

A investigação rigorosamente racional e cientíca de fatos que re-
velavam a comunicação dos homens com os Espíritos, realizada por Allan 
Kardec, resultou na estruturação da Doutrina Espírita, sistematizada sob 
os aspectos cientíco, losóco e religioso.

A partir de 1854 até seu falecimento, em 1869, seu trabalho foi 
constituído de cinco obras básicas: O livro dos espíritos (1857), O livro 
dos médiuns (1861), O evangelho segundo o espiritismo (1864), O céu e 
o inferno (1865), A gênese (1868), além da obra O que é o espiritismo 
(1859), de uma série de opúsculos e 136 edições da Revista Espírita (de 
janeiro de 1858 a abril de 1869). Após sua morte, foi editado o livro 
Obras póstumas (1890).

O estudo meticuloso e isento dessas obras permite-nos extrair con-
clusões básicas: a) todos os seres humanos são Espíritos imortais criados por 
Deus em igualdade de condições, sujeitos às mesmas leis naturais de pro-
gresso que levam todos, gradativamente, à perfeição; b) o progresso ocorre 

193 N.E.: Esta Noa Explicatva, publicada em face de acordo com o Minisério Público Federal, em por
objetvo demonsrar a ausência de qualquer discriminação ou preconceio em alguns rechos das obras
de Allan Kardec, caracerizadas, odas, pela susenação dos princípios de fraernidade e solidariedade
crisãs, contdos na Dourina Espíria.



Nota Explicativa

376

através de sucessivas experiências, em inúmeras reencarnações, vivencian-
do necessariamente todos os segmentos sociais, única forma de o Espírito 
acumular o aprendizado necessário ao seu desenvolvimento; c) no período 
entre as reencarnações o Espírito permanece no mundo espiritual, podendo 
comunicar-se com os homens; d) o progresso obedece às leis morais ensi-
nadas e vivenciadas por Jesus, nosso guia e modelo, referência para todos os 
homens que desejam desenvolver-se de forma consciente e voluntária. 

Em diversos pontos de sua obra, o Codicador se refere aos Espíritos 
encarnados em tribos incultas e selvagens, então existentes em algumas 
regiões do Planeta, e que, em contato com outros polos de civilização, 
vinham sofrendo inúmeras transformações, muitas com evidente benefício 
para os seus membros, decorrentes do progresso geral ao qual estão sujeitas 
todas as etnias, independentemente da coloração de sua pele.

Na época de Allan Kardec, as ideias frenológicas de Gall, e as da 
siognomonia de Lavater, eram aceitas por eminentes homens de Ciência, 
assim como provocou enorme agitação nos meios de comunicação e junto 
à intelectualidade e à população em geral, a publicação, em 1859 — dois 
anos depois do lançamento de O livro dos espíritos — do livro sobre a 
Evolução das espécies, de Charles Darwin, com as naturais incorreções e 
incompreensões que toda ciência nova apresenta. Ademais, a crença de 
que os traços da sionomia revelam o caráter da pessoa é muito antiga, 
pretendendo-se haver aparentes relações entre o físico e o aspecto moral.

O Codicador não concordava com diversos aspectos apresentados 
por essas assim chamadas ciências. Desse modo, procurou avaliar as con-
clusões desses eminentes pesquisadores à luz da revelação dos Espíritos, 
trazendo ao debate o elemento espiritual como fator decisivo no equacio-
namento das questões da diversidade e desigualdade humanas.

Allan Kardec encontrou, nos princípios da Doutrina Espírita, expli-
cações que apontam para leis sábias e supremas, razão pela qual armou 
que o Espiritismo permite “resolver os milhares de problemas históricos, 
arqueológicos, antropológicos, teológicos, psicológicos, morais, sociais 
etc.” (Revista Espírita, 1862, p. 401). De fato, as leis universais do amor, 
da caridade, da imortalidade da alma, da reencarnação, da evolução consti-
tuem novos parâmetros para a compreensão do desenvolvimento dos gru-
pos humanos, nas diversas regiões do Orbe.



Nota Explicativa

377

Essa compreensão das Leis Divinas permite a Allan Kardec armar 
que:

O corpo deriva do corpo, mas o Espírito não procede do Espírito. Entre os des-

cendentes das raças apenas há consanguinidade. (O livro dos espíritos, item 207, 

p. 176.) 

[...] o Espiritismo, restituindo ao Espírito o seu verdadeiro papel na Criação, cons-

tatando a superioridade da inteligência sobre a matéria, faz com que desapareçam, 

naturalmente, todas as distinções estabelecidas entre os homens, conforme as van-

tagens corporais e mundanas, sobre as quais só o orgulho fundou as castas e os 

estúpidos preconceitos de cor. (Revista Espírita, 1861, p. 432.)

Os privilégios de raças têm sua origem na abstração que os homens geralmente 

fazem do princípio espiritual, para considerar apenas o ser material exterior. Da 

força ou da fraqueza constitucional de uns, de uma diferença de cor em outros, 

do nascimento na opulência ou na miséria, da liação consanguínea nobre ou 

plebeia, concluíram por uma superioridade ou uma inferioridade natural. Foi so-

bre este dado que estabeleceram suas leis sociais e os privilégios de raças. Deste 

ponto de vista circunscrito, são consequentes consigo mesmos, porquanto, não 

considerando senão a vida material, certas classes parecem pertencer, e realmente 

pertencem, a raças diferentes. Mas se se tomar seu ponto de vista do ser espiritual, 

do ser essencial e progressivo, numa palavra, do Espírito, preexistente e sobrevi-

vente a tudo, cujo corpo não passa de um invólucro temporário, variando, como 

a roupa, de forma e de cor; se, além disso, do estudo dos seres espirituais ressalta 

a prova de que esses seres são de natureza e de origem idênticas, que seu destino é 

o mesmo, que todos partem do mesmo ponto e tendem para o mesmo objetivo; 

que a vida corporal não passa de um incidente, uma das fases da vida do Espírito, 

necessária ao seu adiantamento intelectual e moral; que em vista desse avanço 

o Espírito pode sucessivamente revestir envoltórios diversos, nascer em posições 

diferentes, chega-se à consequência capital da igualdade de natureza e, a partir 

daí, à igualdade dos direitos sociais de todas as criaturas humanas e à abolição dos 

privilégios de raças. Eis o que ensina o Espiritismo. Vós que negais a existência do 

Espírito para considerar apenas o homem corporal, a perpetuidade do ser inteli-

gente para só encarar a vida presente, repudiais o único princípio sobre o qual é 

fundada, com razão, a igualdade de direitos que reclamais para vós mesmos e para 

os vossos semelhantes. (Revista Espírita, 1867, p. 231.)



Nota Explicativa

378

Com a reencarnação, desaparecem os preconceitos de raças e de castas, pois o 

mesmo Espírito pode tornar a nascer rico ou pobre, capitalista ou proletário, che-

fe ou subordinado, livre ou escravo, homem ou mulher. De todos os argumen-

tos invocados contra a injustiça da servidão e da escravidão, contra a sujeição da 

mulher à lei do mais forte, nenhum há que prime, em lógica, ao fato material da 

reencarnação. Se, pois, a reencarnação funda numa Lei da Natureza o princípio 

da fraternidade universal, também funda na mesma lei o da igualdade dos direitos 

sociais e, por conseguinte, o da liberdade. (A gênese, cap. I, item 36, p. 42-43. Vide 

também Revista Espírita, 1867, p. 373.) 

Na época, Allan Kardec sabia apenas o que vários autores contavam 
a respeito dos selvagens africanos, sempre reduzidos ao embrutecimento 
quase total, quando não escravizados impiedosamente.

É baseado nesses informes “cientícos” da época que o Codicador 
repete, com outras palavras, o que os pesquisadores europeus descreviam 
quando de volta das viagens que faziam à África negra. Todavia, é peremp-
tório ao abordar a questão do preconceito racial:

Nós trabalhamos para dar a fé aos que em nada creem; para espalhar uma crença 

que os torna melhores uns para os outros, que lhes ensina a perdoar aos inimigos, 

a se olharem como irmãos, sem distinção de raça, casta, seita, cor, opinião política 

ou religiosa; numa palavra, uma crença que faz nascer o verdadeiro sentimento de 

caridade, de fraternidade e deveres sociais. (KARDEC, Allan. Revista Espírita de 

1863 — 1. ed. Rio de Janeiro: FEB, 2005. — janeiro de 1863.)

O homem de bem é bom, humano e benevolente para com todos, sem distinção 

de raças nem de crenças, porque em todos os homens vê irmãos seus. (O evangelho 

segundo o espiritismo, cap. XVII, item 3, p. 348.)

É importante compreender, também, que os textos publicados por 
Allan Kardec na Revista Espírita tinham por nalidade submeter à avalia-
ção geral as comunicações recebidas dos Espíritos, bem como aferir a cor-
respondência desses ensinos com teorias e sistemas de pensamento vigentes 
à época. Em Nota ao capítulo XI, item 43, do livro A gênese, o Codicador 
explica essa metodologia:

Quando, na Revista Espírita de janeiro de 1862, publicamos um artigo sobre a “in-

terpretação da doutrina dos anjos decaídos”, apresentamos essa teoria como sim-

ples hipótese, sem outra autoridade afora a de uma opinião pessoal  controversível, 



Nota Explicativa

379

porque nos faltavam então elementos bastantes para uma armação peremptória. 

Expusemo-la a título de ensaio, tendo em vista provocar o exame da questão, 

decidido, porém, a abandoná-la ou modicá-la, se fosse preciso. Presentemente, 

essa teoria já passou pela prova do controle universal. Não só foi bem aceita pela 

maioria dos espíritas, como a mais racional e a mais concorde com a soberana 

justiça de Deus, mas também foi conrmada pela generalidade das instruções que 

os Espíritos deram sobre o assunto. O mesmo se vericou com a que concerne à 

origem da raça adâmica. (A gênese, cap. XI, item 43, Nota, p. 292.)

Por m, urge reconhecer que o escopo principal da Doutrina Es-
pírita reside no aperfeiçoamento moral do ser humano, motivo pelo qual 
as indagações e perquirições cientícas e/ou losócas ocupam posição 
secundária, conquanto importantes, haja vista o seu caráter provisório de-
corrente do progresso e do aperfeiçoamento geral. Nesse sentido, é justa a 
advertência do Codicador:

É verdade que esta e outras questões se afastam do ponto de vista moral, que é a 

meta essencial do Espiritismo. Eis por que seria um equívoco fazê-las objeto de 

preocupações constantes. Sabemos, aliás, no que respeita ao princípio das coisas, 

que os Espíritos, por não saberem tudo, só dizem o que sabem ou o que pensam 

saber. Mas como há pessoas que poderiam tirar da divergência desses sistemas uma 

indução contra a unidade do Espiritismo, precisamente porque são formulados 

pelos Espíritos, é útil poder comparar as razões pró e contra, no interesse da pró-

pria doutrina, e apoiar no assentimento da maioria o julgamento que se pode fazer 

do valor de certas comunicações. (Revista Espírita, 1862, p. 38.)

Feitas essas considerações, é lícito concluir que na Doutrina Espírita 
vigora o mais absoluto respeito à diversidade humana, cabendo ao Espírita 
o dever de cooperar para o progresso da Humanidade, exercendo a carida-
de no seu sentido mais abrangente (“benevolência para com todos, indul-
gência para as imperfeições dos outros e perdão das ofensas”), tal como a 
entendia Jesus, nosso Guia e Modelo, sem preconceitos de nenhuma es-
pécie: de cor, etnia, sexo, crença ou condição econômica, social ou moral.

A EDITORA





ÍNDICE GERAL194

A
Abalo sísmico

exemplo de – IX, 3, nota

Ação magnética
instinto, inteligência e – III, 13
produção da – XIV, 33

Acusação
Jesus e * de simulacro – XV, 67

Adão
cultivo da terra e – XII, 21
Eva, vergonha e – XII, 19
humanidade e – XII, 16
inteligência e descendência de – XI, 40
outros habitantes da Terra e – XII, 25
simbolismo de – XI, 38

Adão e Eva
criação de * e entendimento da 

palavra de Deus – XII, 22

Advento
do profeta Elias – XVII, 33
segundo * de Jesus – XVII, 43

Aerólito
período diluviano e – VII, 44

Anidade
uido universal, matéria e – VI, 10

194 N.E.: As remissivas são indicadas pelos números dos capítulos em romanos e dos itens em números 
arábicos.

Agênere

corpo e morte de – XV, 65

meio físico e – XIV, 36

vivência simultânea de Jesus como 

ser humano e – XV, 66

Água
ação da * na formação da 

crosta terrestre – IX, 2

blocos erráticos e – VII, 43

caminhada de Jesus sobre a – XV, 41

erosão, formação da crosta 

terrestre e – IX, 2

formação do solo e – VII, 5 e 39

ossadas, cavernas e – VII, 47

período de transição e – VII, 22

terrenos diluvianos e – VII, 42

Alegoria
mitologia e – XII, 15

Além-túmulo
alegoria da comunicação com o – I, 62

Alimento
material e * espiritual – XV, 50

verdadeiro sentido de * espiritual – XV, 51

Alma
da Terra – VIII, 7

Espíritos e * da Terra – VIII, 7



Índice Geral

382

eternidade e – VI, 2

existência da – I, 31

individualidade da – I, 31

instinto e educação da – III, 24

preexistência da – I, 35

pressentimento e – XVII, 20

reencarnação e – I, 35

religiões e – IV, 13

sobrevivência da – I, 35

Alquimia
química e – I, 19

Anaximandro
Plutarco, movimento do Sol e – V, 2, nota

Anjos decaídos
doutrina dos – XI, 43

Antiguidade
fenômenos da natureza e – XVII, 55

religião, história e – IV, 1

Antropologia
evolução e – IV, 3

Aparência
de morte do corpo físico – XV, 38

Jesus e mutabilidade na – XV, 59

Aparição
atuação do Espírito sobre uidos 

espirituais e – XIV, 14

de Jesus – XV, 56

de Jesus aos apóstolos – XV, 57

uido perispirítico e fenômeno 

de – XIV, 35

modicação molecular do 

perispírito e – XIV, 35

propriedade do perispírito e – XV, 61

transguração e – XIV, 39

vaporosa e tangível – XIV, 38

Apolinarismo
corpo de Jesus e – XV, 67

Apóstolo
perseguição a – XVII, 10

Aprendizado
esforço próprio e – I, 61

Ar
ácido carbônico e – VII, 22
período de transição e precipitação 

de partículas do – VII, 22

Arago, Espírito
revoluções da Terra e  

explicações de – XVIII, 8

Arqueologia
campo da – VII, 7, nota
evolução do homem e – IV, 3

Árvore da vida
simbologia da – XII, 16

Astronomia
astrologia e – I, 19
civilizações antigas e – V, 10
Copérnico, Galileu e – V, 13
evolução da – V, 13 e 14
Gênese e – V, 14
innito e – IV, 3

Astros
criação e destruição dos – VI, 49
movimento dos – VI, 41
observação dos * e velocidade 

da luz – VI, 51
vida nos diversos – VI, 38

Atmosfera
vida e condições da – VII, 28

Atração
uido universal, matéria e – VI, 10

Atributos
de Deus – XVII, 51

Autor
progresso cientíco, tecnológico 

e – XVI, 18

Autoridade
moral de Jesus – XV, 46
revelação espírita e – I, 57



Índice Geral

383

Avaliação
de tempo e espaço – XVI, 15

B
Barry, Dr., Espírito

comoções do mundo físico no plano 

espiritual e explicações do – XVIII, 9

Bem
emprego do tempo na prática do – XVII, 9

mal e – III, 20

ocasião para prática do – XV, 18

origem do – III, 1 a 10

prática incessante do – XV, 2

Bem-estar
moral – XVIII, 5

Betsaida
cego de – XV, 12

Bíblia
alegoria, verdade e – IV, 6

ciência e – IV, 6

fé cega e – IV, 6

geologia e – VIII, 4

revelação divina, ciência e – IV, 8

Bicorporeidade
estado de emancipação da alma e – XIV, 37

Bodas
de Caná – XV, 47

Bondade
Deus, justiça e – II, 14

Botânica
seres vivos e – IV, 3

Buffon
refutação da teoria de – VIII, 2

C
Caifás

Jesus e – XVII, 44

Caim
assassinato de Abel e – XII, 24
família de – XII, 24

Calamidade
nalidade da – XI, 36
predição de – XVII, 56
renovação da Terra e – XVII, 49

Caldeia
movimento dos astros e – V, 10

Calor
centro da Terra e – VII, 16
uido universal, matéria e – VI, 10

Cataclismo
ora, fauna e – VII, 28
formação de montanhas e – VII, 46
globo terrestre e – VII, 42
migrações espirituais e – XI, 36
moral e substituição de 

gerações – XVIII, 13
movimentos telúricos e – IX, 11
progresso social e – XI, 36
vida na Terra e ação de – VII, 11

Catalepsia
aparência de morte física e – XIV, 30
ignorância sobre fenômeno de – XV, 37
ressurreição e – XIV, 29
sensações do Espírito e – XIV, 29

Causa
efeito inteligente e – II, 2 e 3

Cego de nascença – XV, 24

Cegueira
uido espiritual e cura da – XV, 25

Céu(s)
concepção de abóbada sólida e – V, 3
m da ideia de * superpostos – V, 12, nota
origem da palavra rmamento 

e concepção de – V, 3
pão do – XV, 50
Ptolomeu e os diversos – V, 11
sinais no – XVIII, 10



Índice Geral

384

Chuva
águas inferiores, águas superiores e – V, 5
hipóteses primitivas sobre a – V, 5
período de transição e * quente – VII, 22

Cidade
impenitente – XVII, 14

Ciência
correlação entre – I, 17
diculdades na popularização da – V, 10
dogmatismo e – IV, 8
Espiritismo e – I, 16
evolução da – I, 19
fé ortodoxa , gênese e – IV, 7
fenômenos naturais e explicação 

pela – XIII, 2
losoa e – IV, 11
gênese e – IV, 1 a 17
heresia e – I, 29
leis divinas e – I, 55
leis naturais, religião e – IV, 9
matéria e – IV, 11
milagres e – XIV, 1
observação e – I, 54
papel da – XVII, 32
religião e progresso da – IV, 8
revelação de novas leis e – XIII, 3
revelação e – I, 2
teologia e – I, 29
transformações da matéria e – I, 18

Ciúme
inveja e – XVII, 2
no trabalho – XVII, 2

Civilização
reencarnação e – XI, 33

Coesão
uido universal, matéria e – VI, 10

Cometas
astrologia e – VI, 29
constituição dos – IX, 12
destinação dos – VI, 30
espaço innito e – VI, 31

função dos – IX, 12
hipóteses sobre os – VI, 29 e 31
limites do sistema solar e – VI, 28
matéria formadora dos – VIII, 2
órbita dos – VI, 31

Compreensão
das coisas espirituais – XVI, 8

Comunicação
discernimento na * com os Espíritos – I, 58
entre os mundos material e espiritual – I, 58

Concordância
unanimidade e – XVIII, 17

Conhecimento
evolução, verdade, fé e – XII, 12
objetivo, meta e – XVI, 1

Consciência
leis divinas e – III, 6

Consolador
anunciação do – XVII, 35
Espiritismo e – I, 42
Espírito de Verdade, denominação 

de – XVII, 37

Constelações
forma das – V, 12
posição das estrelas e – V, 12
signos do zodíaco e – V, 12
superstições e – V, 12

Contradição
apontamento evangélico e – XVII, 45

Convicção
tomada de consciência e – XV, 32

Copérnico
sistema heliocêntrico de – V, 12

Cordão uídico
corpo físico e – XIV, 23

Corpo
Espírito e modelagem do – XI, 11
evolução espiritual e características 

do – XI, 32



Índice Geral

385

origem do * humano – XI, 15
princípio inteligente e – III, 22

Corpo físico
de Jesus – XV, 2
de Jesus após suplício de 

crucicação – XV, 65
decomposição de – XV, 40
desaparecimento do * de Jesus – XV, 64
semelhança de elementos na 

formação do – XIV, 10
volta do Espírito ao – XIV, 30

Corpo uídico
corpo carnal e – XV, 65
manifestações do * de Jesus – XV, 61

Corpos
combinações químicas e 

variedade dos – X, 5
cristalização e – X, 11
formação dos – X, 3 e 8
formação dos * compostos – X, 7
formação dos * orgânicos e 

inorgânicos – X, 12
formação dos * sólidos – X, 11
química e formação dos – X, 4

Cosmogonia
Moisés e – XII, 9

Crença
Espiritismo e – Introd.
única – XVII, 32
unidade de – XVIII, 19

Criação
Adão, Eva e objetivos da – XII, 19
atributos de Deus e compreensão da – II, 8
cronologia bíblica da – XII, 1
da Terra – VI, 12
dos mundos e seres – VI, 12
dos seres vivos – X, 2
Espírito, matéria e – XI, 8
eternidade da – VI, 11
igualdade e * dos Espíritos – I, 30
instinto nos seres inferiores da – III, 24

inteligência, pensamento e – VI, 54
laboratório da – VI, 50
mundo espiritual e – VI, 19
primórdios da – VI, 15
seis dias bíblicos e – XII, 7

Criança
ideias inatas e – I, 42, nota

Cristianismo
Espiritismo e – I, 30
leis divinas e – XIII, 18
leis naturais, Espiritismo e – I, 56

Cristo
anteposição de artigo à palavra – I, 62, nota
Consolador e – I, 27
Deus Pai e – I, 23
ensino dos Espíritos e – I, 56
Espiritismo e moral do – I, 56
Espírito de Verdade e – I, 26
evolução do homem e ensino de – I, 28
Messias divino – I, 41
pedra angular da doutrina de – I, 23
pluralidade das existências e – I, 34
restabelecimento do ensino de – I, 26
revelação de – I, 22
Sócrates, Platão e – I, 56

Crosta terrestre
espessura da – VII, 16
período terciário e mudanças na – VII, 34
rochas, fogo, água e formação da – VII, 4

Crucicação
obscuridade do Sol após – XV, 55

Cura
cego de nascença e – XV, 24
da mulher curvada – XV, 19
de possessos – XV, 29
dez leprosos e – XV, 16
do paralítico da piscina – XV, 21
fenômenos de * no  

Evangelho – XV, 10
uidos de Jesus e – XV, 10
homem com a mão seca e – XV, 18



Índice Geral

386

inuência uídica e – XIV, 34
irradiação uídica e – XV, 11
magnetismo e – XIV, 32; XV, 12
mecanismo de – XIV, 31
perdão das ofensas e – XV, 15
ressurreição e – XV, 39

D
Decálogo

Cristo e – I, 10

Desaparecimento
do corpo de Jesus – XV, 64

Desencarnação
coletiva – XVIII, 32
perispírito e – XI, 18
visão de Deus e – II, 35

Desencarnado
conhecimento do universo e – VI, 9

Desmaterialização
estado de – XVI, 8

Destruição
de Jerusalém – XVII, 16
perfeição divina e – III, 20
seres vivos e lei de – III, 20
utilidade da – III, 22
vida, cataclismos e – VII, 42

Deus
ação providencial de – II, 24
antropomorsmo e – II, 21
causa primeira – II, 1
ciência, religião e – VI, 47, nota
compreensão e atributos de – II, 8
concepção cristã de – I, 23
concepção moisaica de – I, 23
conhecimento, alegoria e – XII, 12
conhecimento humano e – III, 21
crença intuitiva em – II, 7
criação da alma perfeita e – III, 10, nota
criação do mal e – III, 2; 9
criação, eternidade e – VI, 14

criação ilimitada de – VI, 46

criação incessante de – VI, 18 e 46

desencarnação e visão de – II, 35

desígnios de – XVI, 14

dimensão do tempo para – XVI, 3

doutrinas losócas, religiões e – II, 19

esforços para o entendimento 

das leis de – V, 13

Espírito, corpo, criação e – II, 27

eternidade de – II, 10

exemplicação para compreensão 

da ação de – II, 26

existência de – II, 1 a 37

fé e – II, 30

fé em – XIV, 12

uido inteligente e – II, 25

forma de – II, 37

fraternidade universal e 

concepção de – I, 25

humildade perante – III, 21

ignorância e negação de – II, 28

imaterialidade de – II, 12

imutabilidade de – II, 11

innito e – II, 18

innito e atributos de – II, 15

inteligência suprema – II, 9

justiça e bondade de – II, 14

leis do universo e – II, 20

médium de – XV, 2

mensageiros de – I, 56

milagres de – XIII, 15

natureza de – II, 6 e 8 a 19

onipotência de – II, 13

onipresença de – II, 24 e 29

onisciência de – XVII, 51

origem do mal e – III, 1

pensamento de – II, 24

perfeição de – II, 15

personicação de – XII, 18

princípio espiritual e existência de – XI, 2

provas da existência e do 

poder de – XIII, 19



Índice Geral

387

providência e – II, 20
pureza espiritual e percepção de – II, 34
religião e concepção de – I, 24
revelação cristã e atributos de – I, 25
Satanás e – III, 2
simbolismo do at lux e – VI, 14
sobrevivência da alma e – XI, 3
trabalho e – XV, 21
trabalho incessante de – XV, 23
ubiquidade e – II, 29
unicidade de – II, 16
universo e grandeza de – VI, 47, nota
universo, eternidade e – VI, 13
verdade e – IV, 8
vingança, perdão e – I, 23

Dilúvio
abalo sísmico e * bíblico – IX, 4
teogonias e – IX, 5

Divindade
hipóteses para entendimento da – II, 22

Doceta
corpo de Jesus e opinião de – XV, 67

Dor
progresso e – III, 5

Doutrina
demoníaca e teólogos – XV, 36
do juízo nal – XVII, 64
dos anjos decaídos – XI, 43
efeitos no mundo da pregação 

da * de Jesus – XV, 63

Doutrina Espírita ver Espiritismo

Doutrinação
autoridade moral e – XV, 29

Dupla vista
beijo de Judas e fenômeno de – XV, 6
entrada de Jesus em Jerusalém e – XV, 5
fenômeno de * no Evangelho – XV, 5
Jesus portador de – XV, 2
outras denominações de – XIV, 22
pesca milagrosa e fenômeno de – XV, 7

sonambulismo e – XIV, 22
vocação de apóstolos e 

fenômeno de – XV, 8

E
Efeito

causa inteligente e – II, 3

Efeito físico
mediunidade de – XIV, 41
produção de fenômeno de – XV, 42

Egito
movimento dos astros e – V, 10

Elementos
condições para combinações dos – X, 14
contextualização do termo – I, 19, nota
tabela periódica dos – VI, notas

Eletricidade
uido universal, matéria e – VI, 10

Elias
advento do profeta – XVII, 33
Emancipação da alma
fenômeno da – XIV, 23
modicação celular do uido 

perispiritual e – XIV, 29
presciência e – XVI, 5

Emaús
diálogo na estrada de – XV, 57

Emigração
contumácia no mal e – XVIII, 27

Encarnação
de missionários – I, 6
Espírito e – XI, 12 e 17
esquecimento do passado e – XI, 21
livre-arbítrio e – XI, 26
necessidade da – XI, 24
perispírito e – XI, 18
perturbação do Espírito na – XI, 20
progresso e – XI, 26
progresso no mundo espiritual e – XI, 25
transitoriedade da – XI, 25



Índice Geral

388

Encarnado
ação dos Espíritos sobre os uidos 

espirituais e – XIV, 16

conhecimento do universo e – VI, 9

Enfermidade
demônio e diagnose de – XV, 20

Enfermo
ação uídica sobre – XIV, 32

Ensino
colaboração e revelação no * 

dos Espíritos – I, 57

eternidade do * de Jesus – XVII, 26

generalidade e concordância do * 

do Espiritismo – Introd.

lógica e aceitação do * dos Espíritos – I, 57

progressividade do * dos Espíritos – Introd.

Entendimento
advertência de Jesus e necessidade 

de – XV, 32

Epicuro
movimento do Sol e – V, 2, nota

Época
previsão de * precisa de acontecimentos 

futuros – XVI, 16

Equinócio(s)
conceito de – IX, 7

estações do ano e precessão dos – IX, 7

revoluções periódicas e 

precessão dos – IX, 6

Erraticidade
população espiritual da Terra e – XI, 35

Erro
reincidência no – XV, 22

Escrituras sagradas
ciência e – I, 29

Espiritismo e explicação das – Introd.
evolução do conhecimento 

humano e – I, 29

interpretação das – I, 29
preconceito e interpretação das – I, 29

Espaço
conceito de innito e – VI, 1
denição de – VI, 1
uido cósmico e – VI, 10
hipótese de viagem no – VI, 47, nota
limites do – VI, 1
tempo e – VI, 1

Espécies
adaptação e extinção das – VII, 41

Esperanto
Kardec e – XVII, 32

Espíritas
união e fortalecimento dos – I, 53

Espiritismo
advento do – XVII, 60
adversários do – I, 44; XV, 25
aitos e – I, 44
ajuda a Espírito possessor e – XIV, 48
análise das instruções dos Espíritos e – I, 52
aniquilamento do – I, 47
anjos, demônios e – I, 30
aparições de Jesus e – XV, 62
autoridade do ensino do – I, 54
benefícios morais do – XV, 28
centralização de informações e – I, 53
ciência e – I, 16 e 40
ciência, materialismo e – X, 30
compilação das instruções dos 

Espíritos e – I, 52
conhecimento e consequências 

do – XVIII, 15
conhecimentos para o futuro e – XIII, 9
Consolador e – I, 42; XVII, 36
constituição do universo e – I, 18
convicção, dever e – I, 56
crença cega e – I, 13
Cristianismo e – I, 30
critério da universalidade do – I, 54
critérios, análises e – I, 57



Índice Geral

389

difusão do – XVII, 56

discórdia e – I, 53, nota

documentos originais do – I, 52, nota

ensino coletivo do – I, 52

entendimento da Gênese e – XII, 26

Espírito de Verdade e – XVII, 37

estruturação do – I, 54

Evangelho e – I, 41

evolução do – I, 55

explicação de fenômenos 

sobrenaturais e – XIII, 13

fé raciocinada e – I, 57

futuro do – XVI, 11

gradação do ensino do – I, 54

julgamento dos críticos do – XIII, 11

literatura e divulgação do – I, 48

lógica e perpetuidade do – Introd.

magia, feitiçaria e – I, 19

maturidade das ideias e – Introd.

método cientíco e – I, 54

método experimental e – I, 14

milagres e – XIII, 4

misticismo e – Introd.

Moisés, Cristo e – I, 45

moral cristã e – I, 1

moral e – I, 42

morte do corpo e – XI, 19

objeto de estudo do – I, 16

origem do – XVII, 40

perseguição ao – I, 47

pluralidade das existências e – I, 34

postulados do – I, 30

propagação do – I, 43

raciocínio, livre-arbítrio e – I, 13

razão e – I, 57

reino de Deus e – I, 62

revelação e – I, 1, 12, 45, 52; XIII, 4

revelação e estudo das leis da 

natureza pelo – XIII, 14

sistemas divergentes do – I, 53

sistemas preconcebidos e – I, 53, nota

sobrenatural e – I, 40

solidariedade e – I, 54 e 56

tempestividade na chegada do – XVIII, 25

terceira revelação e – I, 20

trabalho coletivo e – I, 54

unidade e diversidade na 

codicação do – I, 53

utilidade do – I, 56

verdade, progresso e – I, 55

vida futura e – I, 37

Espírito(s)
ação dos * sobre os uidos – XIV, 13

aparição de * sob forma luminosa – XV, 4

atribuições do * no universo – XI, 28

caráter dos povos e – XI, 30

comunicabilidade dos – I, 57

conceito de – XIII, 4

conhecimento dos – VI, 6

controle do corpo e – II, 27

corpo físico e – III, 21

criações uídicas e – XIV, 13

democratização do ensino dos – I, 56

destruição da matéria e – III, 21

destruição da matéria e 

evolução do – III, 23

domínio sobre a matéria e – III, 10

duração do corpo e – XI, 13

elementos da natureza e ação dos – XV, 46

encarnação dos – XI, 12 e 17

encarnação, evolução e – II, 35

encarnação na Terra e progresso do – XI, 34

encarnação nos diversos mundos e – XI, 34

encarnações e individualidade do – XI, 22

endurecidos e exílio – XVII, 63

época de acontecimentos futuros 

em previsão por – XVI, 15

esforço e desenvolvimento do – III, 23

evolução do – III, 24; XI, 28

uido etéreo e necessidades do – XIV, 11

uido perispirítico e – II, 23

uidos espirituais e atuação dos – XIV, 14

gradação do saber dos – I, 60

humanidade e – I, 57; XI, 23



Índice Geral

390

individualização do – VI, 19

informações do além-túmulo e – I, 61

laços de família e progresso do – XI, 34

limites do conhecimento do – I, 54

matéria e desenvolvimento do – XI, 10

matéria orgânica e – XVIII, 8

migrações dos – XI, 35

modelagem do corpo e – XI, 11

mundo inferior, expiação e – XI, 43

opiniões pessoais e – VI, 6

origem do – XI, 23

paraíso perdido, expiação e – XI, 43

perispírito e – XI, 17

perispírito, matéria e – XI, 17

pesquisa humana e – I, 60

povoamento da Terra e – XI, 30

princípio espiritual e – XI, 6

progresso nos diversos mundos e – XI, 28

proteção aos encarnados e – III, 14

raças e – XI, 32

reencarnação e – III, 23

retrocesso e – XI, 48

selo da consciência e – VI, 19

sobrenatural e – I, 60

superioridade dos – I, 61

universo e famílias de – VI, 56

validade das informações dos – I, 61

Espírito benévolo
atuação de – XVIII, 29

Espírito desmaterializado
tempo e espaço para o – XVI, 3

Espírito encarnado
concepção das coisas espirituais e – XVI, 10

Espírito impuro
ação de * sobre animais – XV, 34

Espírito inferior
inuência de – XIV, 21

visão espiritual de – XVI, 3

Espírito protetor
missão do – III, 16

Espírito puro
qualidades de – XV, 2

Espírito superior
mundos inferiores e – XIV, 9

Espiritualidade
maravilhoso e – XIII, 3

Espiritualismo
intuição e – XI, 4

Espiritualização
predição e – XVI, 8

Estraticação
solo da Terra e – VII, 2, 3 e 6

Estrela polar
observação da * e esfericidade 

da Terra – V, 10

Estrelas
abóbada celeste e xação das – V, 4
abóbada celeste e movimentos das – V, 8
distâncias, ilusão de ótica e – VI, 40
espaço innito e – V, 12
gravitação universal e grupos de – VI, 37
sistemas binários de – VI, 38
sistemas planetários de * 

duplas – VI, 38, nota
sistemas planetários e – VI, 38
Via Láctea e * xas – VI, 37

Eternidade
imortalidade e – VI, 52
tempo e – VI, 13

Eva
Adão, vergonha e – XII, 19

Evangelho
doutrina de Jesus e adulterações 

do – XVII, 28
entendimento do – XVII, 38
fenômenos psíquicos e – XV, 1
Jesus e pregação do – XV, 26
milagres do – XV, 1
pregação do – XVII, 58



Índice Geral

391

Evangelista
reprodução da palavra de Jesus 

pelos – XVII, 45

Evolução
conhecimento, verdade, fé e – XII, 12
dos Espíritos e dos mundos – XI, 43
humanidade e processos de – XVIII, 13
material e espiritual – III, 10

Excesso
narrativas evangélicas e * de 

imaginação – XV, 55

Exílio
analogia do paraíso perdido e – XI, 47
encarnação na Terra e – XVIII, 27
Espíritos retardatários e – XVIII, 29
mundos inferiores e – XVII, 63
progresso no – XI, 49

Expiação
paraíso perdido e – XI, 43

Expulsão
legião de maus Espíritos e – XV, 34

Êxtase
visão de Deus e – II, 36

F
Família

desarmonia e – XVII, 48
divisão da – XV, 32

Fariseus
expulsão de Espíritos obsessores e – XV, 36
fermento dos – XV, 49
maldição contra os – XVII, 22

Fascinação
rejeição de assistência  

espiritual e vítimas de – XIV, 46

Fatos espíritas
teorias e – I, 14

Fauna
período secundário e – VII, 30 e 31

Fé
ação curadora do uido e – XV, 11

conhecimento, verdade, 

evolução e – XII, 12

Deus e – II, 30

gênese, ciência e – IV, 7

Felicidade
progresso moral e – III, 7

progresso moral e * terrena – XVIII, 19

Fenômeno
elementos do universo e 

explicação de – Introd.

explicação sobrenatural para o – XIII, 8

ignorância e negação de – II, 28

Fenômeno espírita
aparência de sobrenatural do – XIII, 6

conceito de – XIII, 9

espontaneidade do – XIII, 12

produção do – XIII, 7

provocação do – XIII, 12

Fenômeno psíquico
conceito de – XV, 1

propriedades do uido 

perispiritual e – XV, 1

vida corpórea e percepção de – XIV, 2

Fenômeno sobrenatural
explicação de – XIV, 22

Filho
morte prematura de – I, 42, nota

Filosoa
ciência e – IV, 11

mundos habitados e – VI, 57

sistemas contraditórios da – IV, 11

Final
do mundo – XVII, 47 a 58

Firmamento
concepção de – V, 3

Física
leis da – IV, 3



Índice Geral

392

Flagelação
notícia da crucicação e – XVII, 6

Flagelo
Espírito, corpo material e – XVIII, 33

materialismo e – XVIII, 35

Flammarion, C.
Galileu e – VI, nota

Fluido cósmico universal
conceito de – XIV, 2

denição de – VI, 17

estado de eterização do – XIV, 3

eternidade da criação e – VI, 17

formação dos mundos e – IX, 15

hipóteses sobre propriedades 

do – VI, 10, nota

imponderabilidade e materialização 

do – XIV, 2

papel de agente terapêutico do – XIV, 31

princípio vital e – VI, 18

reinos naturais e – VI, 18

transformações do – XIV, 31

Fluido espiritual
magnetizador e ação do – XIV, 33

Fluidos
anidade e maus – XIV, 21

aquisição de qualidades pelos – XIV, 17

corpo de animal e * do ser 

humano – XV, 34

derivados do uido cósmico universal e 

ação dos Espíritos superiores – XIV, 3

lei dos – XIV, 21

matéria, inteligência e – II, 22

natureza e propriedades dos – XIV, 1

qualidades dos – XIV, 16

Fluidos espirituais
atuação dos Espíritos sobre os – XIV, 14

conceito de – XIV, 5

pensamento e – XIV, 18

propriedades dos – XIV, 13

Fogo
abalos sísmicos, formação da 

crosta terrestre e – IX, 2
ação do * na formação da 

crosta terrestre – IX, 2

Formas-pensamento
produção de – XIV, 15

Fósseis
camadas geológicas e – VII, 7, 11
denição de – VII, 7, nota
espécies extintas e – VII, 11
identicação de animais e – VII, 9
petricação, incrustação e – VII, 7, nota
temperatura do período de 
tempo e – VII, 7
tipos de – VII, 8
transição e * vegetais – VII, 27

Fotograa
pensamento e – XIV, 15

Fraternidade
leis da natureza e – I, 35
mundos habitados e * universal – VI, 56
predomínio da – XVIII, 17

Fruto proibido
simbologia do – XII, 16

Futuro
capacitação para conhecimento do 

presente em relação ao – XVI, 2
caráter do indivíduo e predição 

do – XVI, 12
conhecimento e – XVI, 1
construção do próprio – XVI, 12

G
Galileu

C. Flammarion e – VI, nota
invenção do telescópio e – V, 12
sistema de Copérnico e – V, 12

Geleira
animais diluvianos e – VII, 46, nota



Índice Geral

393

Gelo
aquecimento solar, polos e – VII, 27

Gênese, A
formulação de hipóteses e – Introd. 

objeto de estudo de – Introd. 

oportunidade da publicação de – Introd.

Gênese
alegoria da – XII, 12

alegoria da * bíblica – XII, 3 e 4

alegoria e – IV, 5; XII, 16

astronomia e – V, 14

ciência e – IV, 1 a 17; XII, 3

civilizações da Antiguidade e – XI, 41

conhecimento material e 

espiritual e – IV, 17

conhecimentos astronômicos e * 

moisaica – VI, 47, nota 

corporal e espiritual – IV, 11

criação da luz do Sol e – XII, 8

datação das rochas e – VII, 7

época do surgimento do homem e – VII, 49

espaço, tempo e – VI, 2

Espiritismo, Bíblia e – XII, 2

Espiritismo e entendimento da – XII, 26

existência do homem, geologia e – XI, 41

fé ortodoxa, ciência e – IV, 7

geologia e – VII, 1

leis divinas, milagres e – IV, 3

mediunidade e compreensão da – IV, 16

Moisés e – IV, 5

períodos geológicos e – VII, 13

períodos geológicos e * bíblica – XII, 5-6

química e entendimento da 

* da Terra – X, 10

século XIX e entendimento da – IV, 4

traduções da – IV, 5

Gênio
autoridade do * desencarnado – I, 57

preexistência da alma, pluralidade 

das existências e – I, 5

revelação e – I, 5

Geocentrismo
ignorância das leis naturais e – V, 6

observação visível e – V, 1

preconceito, ciência e – V, 6

religiões e – V, 7

vaidade humana e – VI, 47, nota

Geologia
formação da Terra e – IV, 3; VII, 1

Gênese e – VII, 1

Geração espontânea

princípio vital e – VI, 18

questões sobre – X, 20-23

Geração nova
caracteres da – XVIII, 28

destino da – XVIII, 24

formação de – XVIII, 6

propensão para o bem e – XVIII, 27

surgimento da – XVIII, 26

Globo
revoluções do * terrestre – IX, 1

Granito
períodos geológicos e – VII, 20

resfriamento da Terra e – VII, 19

Gravidade
uido universal, matéria e – VI, 10

Gravitação
movimento estelares e – VI, 42

H
Heresia

ciência e – I, 29

Hierarquia
Jesus na * dos Espíritos puros – XV, 2

Hiparco
descobertas de – V, 10

invenção do astrolábio e – V, 10

Hipocrisia
advertências e condenação à – XVII, 23



Índice Geral

394

Homem
ação do * na natureza – III, 4
alargamento do horizonte 

moral do – XVII, 2
características do reino animal e – X, 26
classicação biológica do – X, 27
compreensão da natureza 

espiritual do – XVII, 2
condições naturais e surgimento 

do – VII, 48
conhecimento do futuro do – XVI, 3
conhecimento do princípio 

espiritual e – III, 20
conhecimento do universo e – VI, 8 
conhecimento espiritual e – IV, 15
conhecimento material e – IV, 15
consciência, moral e – I, 56
corpo, Espírito e – X, 29
corpo material do – XI, 14
desígnios de Deus e – III, 3
destruição e senso moral do – III, 24
domínio do orgulho e do egoísmo 

sobre o – XVIII, 18
entendimento de Deus e – III, 20
espécies extintas e – VII, 32
evolução cientíca e – VI, 8
evolução das espécies e – X, 28
agelos naturais, inteligência e – III, 4
gênese bíblica e época do 

surgimento do – VII, 49
gênese, geologia, povoamento 

da Terra e – XI, 42
harmonia da criação e – III, 20
instinto e – III, 11
instinto e evolução do – III, 24
instinto, inteligência e – III, 19
lei do progresso, trabalho e – III, 9
limo da terra e criação do – XII, 11
livre-arbítrio, bem, mal e – III, 9
livre-arbítrio, sofrimento e – III, 6
macaco e evolução do – XI, 15
mal e inferioridade do – III, 6
males físicos e morais e – III, 3

matéria e capacidade de 
observação do – VI, 5

meios de observação, conhecimento 
do mundo e – IV, 2

moral cristã e – I, 56
mundo espiritual e – VI, 8, nota
obra e existência do * antediluviano – II, 4
orgulho, criação divina e – VII, 32
origem do – XI, 29
origem do mal e – III, 8
percepção de Deus e – II, 21
perfeição e – III, 9
período pós-diluviano e – VII, 48-49
períodos geológicos e surgimento 

do – VII, 49
progresso e – VII, 48
tempo, eternidade e – VI, 2
teoria sobre a evolução do – XI, 16
Terra, eternidade e – VI, 52
visão de Deus e – II, 36

Homens duplos
aparição de pessoas vivas e 

lenda de – XIV, 37

Hulha
formação da – VII, 26
tempo e formação das camadas de – VII, 27

humanidade
amadurecimento da – XVIII, 20
apelo de Jesus à – XVII, 17
aspirações da – XVIII, 14
conceito de – XVIII, 12
espiritualidade e – I, 60
evolução dos Espíritos e – XI, 32
formas de evolução da – XVIII, 13
interesses gerais da – XVI, 13
madureza da – XVIII, 25
material e espiritual – I, 62
meta para a – XVIII, 23
origem da – XI, 39
pensamento divino e – XVIII, 3
períodos da – XVIII, 34
progresso da – I, 5; XVIII, 2



Índice Geral

395

transformações da – XVIII, 9, 14
virtudes em falta na – XVIII, 5

Humildade
prática da – XVII, 54

I
Ictiossauro

descrição do – VII, 30

Ideias
comunhão de * entre espíritas – I, 53, nota
espiritualistas e incredulidade – XVIII, 22
internacionalidade das * 

espíritas – I, 53, nota

Ideoplastia
pensamento do Espírito e – XIV, 14

Ignorância
ciência, milagres e – XIII, 2

Igreja
milagres e – XIII, 16

Iguanodonte
descrição do – VII, 30

Imortalidade
mundo físico e – VI, 53
viajora – VI, 53

Imperfeição
dominante entre fariseus e 

saduceus – XV, 49

Imprensa
divulgação da ciência e – V, 13

Incredulidade
dúvidas e – XV, 58
ideias espiritualistas e – XVIII, 22
missão de Jesus e – XV, 49
vida futura e – IV, 14

Índia
movimento dos astros e – V, 10
Individualidade
encarnação e * do Espírito – XI, 22

Indivíduo
predição do futuro e caráter do – XVI, 12

Inferno
arrependimento e – I, 33
geologia, astronomia e – V, 9
localização do – V, 9

Innito
espaço, velocidade e – VI, 1
extensão, duração e – VI, 2

Inuência
proximidade e – XVIII, 10
sistemas planetários e * de uns 

sobre outros – XVIII, 8

Inspiração
vigilância contra má – XV, 53

Instinto
ação, inteligência e – III, 13
conservação da espécie e – III, 10
denição de – III, 11
Espiritismo e – III, 14
Espíritos protetores e – III, 16
hipóteses sobre a origem do – III, 13-16
incapacidade mental e – III, 14
individualidade e – III, 15
infância e – III, 14
inteligência e – III, 12
matéria e – III, 12
necessidade dos seres e – III, 15
paixão, inteligência e – III, 10
paixões e – III, 18
princípio espiritual e – III, 12
proteção espiritual e – III, 14
providência divina e – III, 15
unidade na ação do – III, 15
vegetais, animais e – III, 11

Inteligência
denição de – III, 12
hipóteses sobre a origem da – III, 13-16
instinto, ação e – III, 13
livre-arbítrio, responsabilidade e – XII, 16
progresso moral e da – XVIII, 2



Índice Geral

396

Interpretação
correntes de pensamento e – XVIII, 1

Introdução
da 1ª edição de A gênese – Introd.

Inveja
ciúmes e – XVII, 2
no trabalho – XVII, 2

Irradiação
uídica – XV, 44

J
Jairo

lha de – XV, 37

Jerusalém
destruição de – XVII, 16

Jesus
compatriotas e aparentados de – XVII, 2

convite ao trabalho santicante 

por – XV, 21

crença em – XV, 48, 50

curas operadas por – XV, 26

domínio sobre a matéria e superioridade 

do perispírito de – XV, 2

encarnação e missão de – XV, 2

estada de * na Terra – XV, 65

humanidade terrestre e – XV, 2

morte e paixão de – XVII, 4

mutabilidade na aparência de – XV, 59

natureza de – XV, 1

permanência do ensino de – XVII, 26

segundo advento de – XVII, 43

sumo sacerdote dos Judeus e – XVII, 44

João Batista
identidade de Jesus e – XV, 27

João Evangelista, Espírito
ensino de * sobre a tentação 

de Jesus – XV, 53

Judaísmo
Evangelho de Jesus e – XVII, 27

Juízo nal
atributos de Deus e – XVII, 66

separação denitiva e dogma do – XVII, 65

visão espírita do dogma do – XVII, 67

Julgamento
da posteridade – XVII, 2

Justiça
Deus, bondade e – II, 14

distributiva e imparcial – I, 33

Justiça divina
pecado original, preexistência 

da alma e – I, 38

reencarnação e – XI, 33

K
Kardec, Allan

Esperanto e – XVII, 32
papel de – I, 55, nota

L
Lázaro

ressurreição de – XV, 40

Lei divina
imutabilidade da – XIII, 16

missionários, profetas e – III, 6

Lei natural
uido cósmico universal e – VI, 11

homem e entendimento da – VI, 11

predições e – XVI, 1

punição e – XII, 21

reencarnação nos diversos mundos 

e aprendizado da – XI, 34

Lei universal
diversicação dos efeitos da – VI, 10

Leproso
cura de – XV, 16

Letargia
morte e – XV, 39



Índice Geral

397

perispírito, transmissão de sensações 

ao Espírito e – XIV, 29

Levitação
fenômeno de – XV, 41

mediunidade de efeitos físicos e – XIV, 43

Linguagem
bom senso e – XV, 25

Linhas isotérmicas
deslocamento das – IX, 9

Livre-arbítrio
busca do bem e – III, 7

causa e efeito e – I, 32

inteligência, responsabilidade e – XII, 16

mal e – III, 10

sofrimento e – I, 32

Livro dos espíritos, O
consolidação de – Introd.

convergência de ideias e – I, 52, nota

Espiritismo losóco e – I, 52, nota

racionalidade, credulidade e – I, 52, nota

Lógica
aceitação do ensino dos Espíritos e – I, 57

Lua
atualização de conhecimentos 

sobre a – VI, notas

face oculta e rotação da – VI, notas

hipótese sobre a face oculta da – VI, 25

hipótese sobre a natureza da – VI, 25

movimento e forma da – VI, 24

programa Apolo e – VI, notas 

rotação e translação da – VI, notas

teorias sobre a – VI, 25, nota

Luz
criação da * na gênese bíblica – XII, 8

criação do Sol e – XII, 8

espiritual e * material – XIV, 24

uido universal, matéria e – VI, 10

observação dos astros e 

velocidade da – VI, 51

M
Madureza

compreensão das faculdades do 

Espírito e * espiritual – XVI, 10

Magia
Espiritismo e – I, 19

Magnetismo
cura e – XV, 13

cura e emprego do – XIV, 33

Espiritismo e – XIII, 13

uido universal, matéria e – VI, 10

Magos
estrela dos – XV, 4

Mal
bem e – III, 20

categorias de – III, 3

causa do – III, 3

existência do – III, 8

imperfeição humana e – III, 9

imprevidência e – III, 8

livre-arbítrio e – III, 8

oração e boa vontade no 

combate ao – XIV, 46

origem do – III, 1 a 10

remédio e – III, 7

responsabilidade e – III, 10

supéruo e – III, 8

Manifestação
do corpo uídico de Jesus – XV, 57, 61

efeitos físicos – XIV, 43

Mãos
imposição das – XIV, 32

Mão seca – XV, 18

Mar
deslocamentos do – IX, 9

exemplos de deslocamento 

do – IX, 10, nota

matéria orgânica e deslocamento 

do – IX, 10



Índice Geral

398

Maravilhoso
espiritualidade e – XIII, 3

Matéria
agregação e desagregação da – VI, 50
ciclos de existência dos mundos e – VI, 50
cósmica universal – VI, 5
desenvolvimento do Espírito e – XI, 10
destruição da – VI, 49
diversidade da – VI, 3
Espírito, perispírito e – XI, 17
uido cósmico e – VI, 10
primórdios da Terra e estado da – VII, 18
princípio espiritual e – XI, 10
tangível e o uido universal – XIV, 6
transformações da – VI, 3; 7
transformações da * orgânica – X, 13
unidade da – VI, 6

Materialismo
esperança, responsabilidade e – I, 37
progresso e – III, 24, nota

Materialização
aparição tangível e duração da – XIV, 36

Maternidade
providência divina, instinto e – III, 15

Médium
atuação do Espírito e tarefa do – XIII, 5

classicação de – XIII, 12

concurso do perispírito e – XIV, 41

Espírito de taumaturgo e – XIII, 12

milagre e – XIII, 12

Mediunidade
conhecimento da alma e – IV, 16

curadora – XV, 11

de cura – XIV, 34

de efeitos físicos – XIV, 41

gênese e – IV, 16

importância da – IV, 16

vulgarização da – XVII, 59

Megalossauro
descrição do – VII, 30

Meio
mudança de – XIV, 11
natureza dos seres e o – XIV, 11

Mesas girantes
propriedades do uido 

perispirítico e – XIV, 40

Metafísica
Espiritismo e – IV, 16
raciocínios humanos e – VI, 19

Migração
evolução dos mundos e * dos 

Espíritos – XI, 43

Milagre
acepção vulgar do vocábulo – XIII, 1
caracteres do – XIII, 1
conceito de – XIII, 1
Deus e – XIII, 15
Espiritismo e – XIII, 4
etimologia do vocábulo – XIII, 1, 19
origem sobrenatural do – XIII, 1
sentido teológico do – XIII, 1

Minerais
período secundário e – VII, 29

Mineralogia
superfície da Terra e – IV, 3

Missão
classicação da – XVI, 13

Mistério
princípio das coisas e – X, 1

Mitologia
alegoria e – XII, 15
movimento do Sol e * grega – V, 2, nota
movimento do Sol e * hindu – V, 2, nota

Moisés
cosmogonia e – XII, 9
Deus dos exércitos e – I, 23
Deus único e – I, 21
palavra de Deus e – XII, 10
revelação de – I, 21



Índice Geral

399

Molécula
cura do corpo físico e substituição 

de * malsã – XIV, 31

Montanhas
elevação das – VII, 36

formação das – IX, 3

geologia e – VII, 37

geologia e idade das – IX, 3

Moral
progresso intelectual e – XVIII, 2

unidade do Espiritismo e – I, 53, nota

Morte
aparência de – XV, 39

aparente da lha de Jairo – XV, 37

Espírito e aceitação da própria – I, 15

momento exato da * e 

premonição – XVII, 20

Movimento
corpos celestes e * de translação – XVIII, 10

Mulher
costela de Adão e igualdade da – XII, 11

curvada – XV, 19

hemorroíssa – XV, 10

Multiplicação
dos pães no sentido alegórico – XV, 48

Mundo(s)
diversidade dos – VI, 50

encarnação dos Espíritos e 

evolução dos – XI, 44

estágio da Terra em relação 

aos outros – XI, 27

etapas da formação dos – IX, 15

evolução cientíca e 

entendimento do – IV, 3

evolução dos Espíritos e – IX, 15

existência e morte dos – VI, 50

nal do – XVII, 47, 58

formação dos – VI, 22

migrações de Espíritos entre – XI, 37

migrações dos Espíritos e 

evolução dos – XI, 43
perispírito e * habitados – XIV, 8
progresso material e espiritual dos – XI, 27
sistemas e conhecimento do – V, 1
vida inteligente nos – VI, 54

Mundo espiritual
caráter do – I, 58
ciência, losoa, religião e – IV, 12
comunicação com o – I, 20
conhecimento do * e relações sociais – I, 20
encarnação e progresso no – XI, 25
uidos do – XIV, 4
manifestações variadas do – I, 58
morte e conhecimento do – I, 31
mundo material e – XVIII, 9
percepção no – I, 61
relação com o – I, 31
revelação e – I, 11
superstição e – I, 11

Mundo material
mundo espiritual e – XVIII, 9

N
Naim

lho da viúva de – XV, 38

Natureza
atuação das forças da – II, 6
elementos material, espiritual e – I, 18
uido divino e – II, 24
formação da Terra e laboratório da – X, 9
inteligência humana e – II, 5
milagre e leis da – XIII, 1
princípio espiritual e compreensão 

das leis da – III, 24, nota
sistemas planetários e 

diversidade da – VI, 61
Terra e diversidade da – VI, 60

Nebulosa(s)
ação das forças centrífuga e 

centrípeta na – VI, 21



Índice Geral

400

espaço entre as – VI, 45

formação de – VI, 20

formação do Sol e – VI, 21

grandeza das – VI, 39

movimentos de rotação de 

translação e – VI, 21

mundos e vida nas – VI, 47

observação humana e – VI, 47

origem de sistemas solares e – VI, 22

reação das – XVIII, 8

resolúveis e irresolúveis – VI, 47, nota

Noé
povoamento da Terra e – XI, 42

Nostradamus
forma velada nas profecias de – XVI, 17

Nova era
progresso moral e – XVIII, 6

O
Observação

ciência e – VI, 8
mundo dos Espíritos e – VI, 8, nota
teoria e – I, 15

Obsessão
autoridade moral e – XIV, 46
bons uidos e combate a – XIV, 46
causas de – XIV, 46
coletividade de Espíritos maus e – XV, 34
conceito de – XIV, 45
cura de – XV, 30
deciências na visão e na fala por – XV, 32
imperfeição moral e – XIV, 46
individual e epidêmica– XV, 35
mudez e – XV, 33
possessão e – XIV, 48
tratamento da – XV, 33

Obsessor
atuação individual ou coletiva de 

maus Espíritos na – XIV, 49
maneira de atuação de – XIV, 47

Opiniões
corpo carnal de Jesus e – XV, 64

Oração
autoridade moral e valor da – XV, 31
boa vontade e – XIV, 46

Origem
do corpo perispirítico e do 

corpo carnal – XIV, 7
do gênero humano – XI, 39

P
Paixão

de Jesus – XVII, 3
desenvolvimento da razão e – III, 18
instinto e – III, 18

Palavra
Espíritos puros e * de Deus – I, 10
eternidade da * de Jesus – XVII, 25

Paleontologia
sucessão dos seres e – IV, 3

Parábola(s)
do lho pródigo e do bom

samaritano – XV, 53
dos vinhateiros homicidas – XVII, 29, 30

Paraíso
anjos decaídos e perda do – XI, 43
narrativa bíblica e perda do – XII, 13-14
perda do – XI, 43; XII, 13

Paraíso perdido
encarnação expiatória em mundo 

inferior e – XII, 23

Paralítico
da piscina – XV, 21
de Cafarnaum e cura – XV, 13

Páscoa
previsão de Jesus sobre a 

crucicação e a – XVII, 8

Passe
cura e – XIV, 32



Índice Geral

401

Paulo,
perispírito e – I, 39

Paulo de Tarso
céus de Ptolomeu e – V, 11

Pecado original
infração da lei divina e 

simbologia do – XII, 20
preexistência da alma e – I, 38
Pedra angular – XVII, 27
Penalização
Espíritos culpados e – XVII, 14

Pensamento
ação dos Espíritos pela vontade 

do – XIV, 14
dos Espíritos e criações uídicas – XIV, 14
uidos espirituais e atuação do – XIV, 15
fotograa do – XIV, 13, 15
imagens uídicas e – XIV, 15
irradiações uídicas e – XV, 9
perda de uidos espirituais e – XIV, 20
perispírito e – XIV, 14
transmissão do – XIV, 15
vista espiritual de Jesus e leitura do – XV, 14

Pentecostes
signicado do – XVII, 42

Percepção
do fenômeno de transguração – XIV, 39

Perfeição
grau de – XVI, 3

Período diluviano
aerólitos e – VII, 44
blocos erráticos e – VII, 43
cataclismos e – VII, 42
dilúvio universal e – VII, 46
resfriamento dos polos e – VII, 45
violência das águas e – VII, 42

Período terciário
animais antediluvianos e – VII, 41
formação dos continentes e – VII, 41
grandes mamíferos e – VII, 41

Perispírito
ação dos uidos espirituais e – XIV, 18
concepção do corpo material e – XI, 18
constituição uídica de cada – XIV, 10
corpo material e – XV, 65
denição de – I, 39
densidade do – XIV, 9
depois da morte carnal – XIV, 8
desmaterialização gradual do – XVI, 9
encarnação, desencarnação e – XI, 18
Espírito encarnado e – XIV, 18
Espírito, matéria e – II, 33; XI, 17
evolução, percepção e – II, 33
uidos ambientes e formação do – XIV, 8
formação do – XI, 17
formação e propriedades do – XIV, 7
grau de evolução e – XIV, 9
mundos habitados e – XIV, 8
Paulo, e – I, 39
pensamento e – II, 23; XIV, 14
progresso moral e modicações 

no – XIV, 10
transformações do – XIV, 39
transmissão de impressões ao 

Espírito pelo – XIV, 29

Perseguição
aos apóstolos – XVII, 10

Piedade
conceito de – XV, 23

Pitágoras
descobertas de – V, 10
movimento da Terra e – V, 10

Planetas
condensação de matéria e – VI, 23
entendimento dos – V, 12, nota
forma dos – VI, 23
inclinação das órbitas dos – VIII, 2
teoria sobre a formação dos – VIII, 1

Plano espiritual ver Mundo espiritual

Plesiossauro
descrição do – VII, 30



Índice Geral

402

Pluralidade das existências 
ver Reencarnação

Plutarco
Anaximandro, movimento do 

Sol e – V, 2, nota

Pneumatofonia
fenômeno de – XV, 43

Politeísmo
perfeição de Deus e – II, 17

Polos
aquecimento e resfriamento dos – IX, 9
formação de gelo nos – VII, 45

Possessão
atuação individual ou coletiva de 

maus Espíritos na – XIV, 49
Espírito bom e – XIV, 48
Espírito mau e – XIV, 48
maneira de atuação junto à 

vítima de – XIV, 47
mecanismo de inuenciação no 

fenômeno da – XIV, 47
mudez e – XV, 31
obsessão e – XIV, 48

Possesso
cura de – XV, 29

Povoamento
de Espíritos bons, encarnados e 

desencarnados – XVIII, 27

Povos
Espíritos, anidade e formação dos – XI, 31

Predição
emprego de linguagem simples e – XVI, 17
Espiritismo e – XVI, 1
Evangelho e – XVII, 1
felicidade na Terra e – XVII, 56
leis naturais e – XVI, 1
mostra ostensiva na faculdade de – XVI, 7
nova vinda de Jesus e – XVII, 43
obras de cção cientíca e – XVI, 18
propriedades da alma e – XVI, 6

Pregação
do Evangelho por Jesus – XV, 26

legado de ensino e * de Jesus – XV, 63

reunião de Jesus com apóstolos 

e programa de – XV, 57

Premonição
data da morte e – XVII, 20

Presciência
dupla vista e – XV, 9

emancipação da alma e – XVI, 5

Espírito encarnado e – XVI, 9

Espíritos desmaterializados e – XVIII, 11

Espíritos e – XVI, 14

estado de desmaterialização e – XVI, 9

exercício da faculdade de – XVI, 2

ocasiões de desenvolvimento da – XVI, 6

teoria da – XVI, 1, 6

Pressentimento
acontecimentos futuros e – XVI, 4

alma e – XVII, 20

Previdência
reformas sociais e – XVIII, 21

Princípio espiritual
conhecimento das leis do – IV, 15

demonstração da existência do – XI, 1

Deus e origem do – XI, 7

matéria e – XI, 10

origem do – XI, 6

princípio vital e – XI, 5, 18

religiões e – XIII, 18

Princípio vital
formação dos seres orgânicos e – X, 17

geração espontânea e – VI, 18

matéria orgânica e – X, 16

princípio espiritual e – XI, 5, 18

seres inorgânicos, orgânicos e – X, 18

vida, morte e – X, 19

Princípios espíritas
comprovação e publicação dos – I, 53, nota



Índice Geral

403

Prodígios
morte de Jesus e – XV, 54

Professor
revelação e – I, 4

Profeta
diculdades para o – XVII, 1
falso – XVII, 53
terra natal e – XVII, 1

Progresso
criação divina, eternidade e – XI, 9
efeitos do * moral – XVIII, 19
humanidade e – XVIII, 2
intelectual e moral – XI, 43
material e espiritual dos mundos – XI, 27
material e moral – XVIII, 2
social e reencarnação – XI, 33
substituição de gerações e * 

moral – XVIII, 20
valor do * intelectual – XVIII, 18

Promessa
do segundo advento de Jesus – XVII, 52

Provação
progresso e – XV, 25

Providência
denição de – II, 20
incredulidade e – II, 20
leis do universo e – II, 20

Pterodátilo
descrição do – VII, 30

Ptolomeu
descrição do modelo de – V, 11
precessão dos equinócios e – V, 11
sistema geocêntrico de – V, 11

Punição
leis naturais e – XII, 21

Q
Química

anidade e – X, 6

alquimia e – I, 19
conhecimento das leis naturais e – VI, 4
corpos simples e – VI, 4
evolução da – VI, 4
Gênese, formação da Terra e – X, 10
quatro elementos e – VI, 4
reconstrução dos corpos orgânicos e – X, 18
transformações da matéria e – IV, 3

Quinemant
Sociedade de Paris, 1867 – II, 27

R
Raça adâmica

exílio na Terra e – XI, 45
Jesus e – XI, 45
migração para a Terra, pecado 

original e – XI, 46
progresso da Terra e – XI, 38
raças primitivas da Terra e – XI, 38

Raças
características das – XI, 39

Razão
penas eternas e – I, 33

Reencarnação
alcance da lei de – XVII, 46
aprendizado das leis naturais, 

mundos e – XI, 34
aptidão de médium para assuntos 

estranhos à vivencia atual e – XIV, 44
civilização e – XI, 33
entendimento de Adão e Eva e – XII, 23
igualdade, liberdade e – I, 36
intuição sobre a lei da – XV, 24
justiça divina e – XI, 33
pecado original e – I, 38; XI, 46
preconceitos e – I, 36
princípio da – XVII, 34
progresso humano e – XI, 33
progresso social e – XI, 33
promessa de Jesus e necessidade 

da – XVII, 41



Índice Geral

404

raça adâmica, missão do Cristo e – XI, 46
término de expiação e – XV, 15

Regeneração
cataclismo moral e – XVIII, 13
humanidade e – XVIII, 33
individual e * coletiva – XVIII, 33
necessidade de desenvolvimento 

moral e – XVIII, 6
passos iniciais para a – XVIII, 28

Religião(ões)
antagonismos entre – XVII, 32
do futuro – XVII, 32
dominação e – I, 8
fenômenos sobrenaturais e – XIII, 17
ideias progressistas e – IV, 10
leis naturais e – IV, 10
origem e destino da alma e – IV, 13
princípio espiritual e – XIII, 18
profetas e – I, 8
progresso e – IV, 9
razão, incredulidade e – IV, 14
sobrenatural e – XIII, 18
união das – XVII, 31

Responsabilidade
livre-arbítrio, inteligência e – XII, 16

Ressurreição
advertência sobre a – XVII, 5
aparente e volta do Espírito ao 

corpo físico – XIV, 30
de Jesus – XV, 65
Evangelho e – XV, 37
Lázaro e – XV, 40

Reunião
atmosfera reinante em lugares de – XIV, 19

Revelação espírita
caráter da – I, 1; 13
centros isolados e – I, 51
racionalização da – I, 50
resumo da – I, 62
simultaneidade da – I, 54
transformação do homem pela – I, 62
utilidade da – I, 61

Revelação(ões)
aceitação da – I, 7

atributos de Deus e * cristã – I, 25

capacitação humana para 

entendimento de – XVII, 65

caráter coletivo da terceira – I, 46

caráter pessoal das duas primeiras – I, 46

comunicação com mundo 

espiritual e – I, 11

Cristo e – I, 22

Cristo, Moisés e – I, 10

Deus e – I, 3; 9

ensino e – I, 4

Espiritismo e – I, 12

Espíritos superiores e – I, 9

gênios da humanidade e – I, 6

gênios e – I, 5

gradação e progressividade da – I, 8

gradual – I, 61

imposição da * moisaica – I, 49

inspiração dos Espíritos e – XVI, 5

leis moisaicas e – I, 10

mediunidade e – I, 9

Moisés e – I, 21

necessidade das – I, 56

persuasão da * cristã – I, 49

propagação das três – I, 46

raciocínios humanos e – VI, 19

religião e – I, 7

signicado de – I, 2

verdade e – I, 3

verdade e * divina – I, 10

Revista espírita
característica da – Introd.

Revoluções periódicas
precessão dos equinócios e – IX, 6

Rochas
características das – VII, 4

exame e reconhecimento das – VII, 4

seixos rolados – VII, 10



Índice Geral

405

S
Sábado

ensino sobre o – XV, 19

Sabedoria
divina e desencarnação coletiva – XVIII, 32

Salvação
fé e – XV, 17

Sangue
cura na perda de – XV, 10

Satanás
obra divina e – XIII, 16

Satélites
formação dos – VI, 24
planetas e número de seus – VI, 26

Saturno
anéis de – VI, 27

Sedimentos
geologia e estudo dos – VII, 36
inclinação das camadas de – VII, 35

Separação
juízo nal e – XVII, 62

Sepultamento
imediato – XV, 39

Seres
escala dos * orgânicos – X, 24
formação dos * vivos – X, 1
geração espontânea e * orgânicos – X, 25
moléculas, anidade e formação dos – X, 15

Serpente
alegoria da – XII, 17

Sinais
precursores – XVII, 47 e 57

Sírio
magnitude de – VI, 38

Sobrenatural
Espiritismo e – XIII, 8
Espírito, matéria e – Introd.

explicação de fenômenos e – XIII, 8
leis da natureza e – Introd.
materialismo e – XIII, 10
religiões e – XIII, 18

Sociedade
paralelo com a atual – XVIII, 31

Sofrimento
prática do bem e alívio de – XV, 27
situação espiritual e – I, 32

Sol
conhecimento do * como estrela – V, 12
criação da luz e – XII, 8
crucicação e obscurecimento do – XV, 55
ideias primitivas sobre o 

movimento do – V, 2, nota
manchas físicas do – XV, 55
movimento do – VI, 42
períodos de duração do 

obscurecimento do – XV, 55
planetas e – VI, 22
posição do * na Via Láctea – VI, 33
teoria sobre a natureza do – VIII, 2

Solidariedade
Criador, criação e – II, 27
fuga à colaboração individual 

e lei de – XVIII, 16

Solo
convulsões e – VII, 6

Som
uido universal, matéria e – VI, 10
Sonambulismo
dupla vista e – XIV, 22

Sonho
avisos por meio de – XV, 3
Evangelho e – XV, 3
vista espiritual e – XIV, 28

Subjugação
cegueira e mudez por efeito de – XV, 32

Submissão
à lei da unidade – XIV, 12



Índice Geral

406

T
Tales de Mileto

descobertas de – V, 10

Tangibilidade
aparições e – XIV, 35

Teleossauro
descrição do – VII, 30

Tempestade aplacada – XV, 45

Templo de Jerusalém
ruína do – XVII, 15

Tempo(s)
denição de – VI, 2
espaço e – VI, 1
eternidade e – VI, 2; 13
evolução espiritual e – II, 35
nal dos – XVII, 53, 54; XVIII, 2
formação da Terra e – VII, 12
innito e – VI, 2
movimento da Terra e – VI, 2
relatividade do – VI, 2; XVI, 3
sinais dos – XVIII, 1
sistemas planetários e – VI, 38
variação nas unidades de 

medida do – XVI, 15
velocidade da luz e – VI, 51
vida humana e – VI, 2

Tentação
de Jesus – XV, 52

Teoria
contestação da * da incrustação – VIII, 5-6
da condensação – VIII, 3
da incrustação – VIII, 4
da presciência – XVI, 1
da projeção – VIII, 1
de Buffon – VIII, 1
observação e – I, 15

Terra
ação do homem e convulsões da – IX, 14
ácido carbônico e cobertura 

vegetal da – VII, 25

alma da – VIII, 7
alterações na superfície da – VII, 20
atividade vulcânica e formação 

do solo da – VII, 22
atmosfera espiritual da – XIV, 5
calor e centro da – VII, 16
camadas de uidos espirituais – XIV, 10
camadas geológicas e formação da – VII, 12
causas da periodicidade de revoluções 

do planeta – XVIII, 8
chuvas e resfriamento da crosta da – VII, 20
concepção da * convexa – V, 8
concepção da * plana – V, 2
consequências da inferioridade moral 

dos habitantes da – XIV, 45
criação da – VI, 23
criações anteriores à – VI, 16
densidade atmosférica da – VII, 27
desunião entre habitantes da – XV, 32
emigração de Espíritos maus e a – XVIII, 27
encarnação de Espíritos na – XI, 29
encarnação de Espíritos superiores 

e evolução da – XI, 45
esfericidade da – V, 2
espessura da crosta e temperatura 

da – VII, 27
estada de Jesus na – XV, 65
estado primitivo da – VII, 15
estágio da * em relação a outros 

mundos – XI, 27
evolução e encarnação na – XI, 34
fauna e ora no período terciário – VII, 33
m da – IX, 13
uidez, calor e origem da – VII, 15
formação da – VII, 26, nota
formação da Lua e – VI, 23
formação de camadas 

sedimentares e – VII, 23
grau de evolução dos habitantes 

da – XVII, 63
hierarquia dos mundos e – VI, 59
inferno, céu e ideia de * plana – V, 9
massa da – IX, 15



Índice Geral

407

nebulosas, galáxias e – VI, 16
núcleo incandescente da – VII, 16
número de períodos geológicos da – VII, 14
observação e conhecimento da – V, 2
orgulho, universo e – VI, 59
origem incandescente da – VII, 17
período de transição da – VII, 22
período primário da – VII, 19
período secundário da – VII, 28
períodos geológicos da – VII, 1, 13; IX, 1
população espiritual da – XI, 35
posição da * na criação – VI, 16
possibilidade de cataclismos 

futuros na – IX, 11
primeiros animais na – VII, 24
primeiros vegetais na – VII, 24
processo de liquefação dos gases no 

resfriamento da – VII, 20
resfriamento da – VII, 17, 19; VIII, 2
revoluções físicas da – XVIII, 10
solidicação da crosta da – VII, 19
tempo e movimento da – VI, 2
tempo e resfriamento da – VII, 21
teorias sobre a formação da – VIII, 1
universo e – VI, 16, 36
vida e caos original na – VII, 21
vida orgânica primitiva e – VII, 23
volume da – IX, 15

Tiptologia
comunicação por – XIV, 42

Tolerância
religiões e lição de – XV, 17

Tomé
dúvidas de – XV, 58

Trabalho
evolução espiritual e * cotidiano – XV, 23
Jesus e a lei do – XV, 23
punição e – XII, 21

Transguração
de Jesus – XV, 43
mecanismo de – XIV, 39

Transformação
humanidade terrestre e – XVIII, 9
moral da Terra – XVIII, 29

Transição
categorias de Espíritos encarnados 

e fase de – XVIII, 30
gradual – XVIII, 27

Trazimento
fenômeno de – XIV, 43

U
União

das religiões – XVII, 31
fortalecimento dos espíritas e – I, 53
necessidade de – XV, 32

Unidade
submissão à lei da – XIV, 12

Universo
astros, innito e – VI, 58
atribuições do Espírito no – XI, 28
conceito de – XVIII, 4
conhecimento do – VI, 58
criação e evolução do – VI, 15
Deus e as leis gerais do – XIII, 15
elementos do – Introd.
encadeamento das coisas da 

natureza e o – XIV, 12
Espiritismo e constituição do – I, 18
Espírito, matéria e – XI, 28
uido cósmico universal e – VI, 15
ignorância humana e compreensão 

do – VI, 10
innito e – VI, 1
innitude e eternidade do – VI, 2
lei divina e estabilidade do – VI, 48
livros sagrados e conhecimento do – IV, 1
matéria cósmica e – VI, 7
plano material, plano espiritual e 

conhecimento do – VI, 9
unidade, variedade e – VI, 11, 38
vida no – VI, 55



Índice Geral

408

V
Vedas

dilúvio universal e – IX, 5, nota

Vegetação
período secundário e – VII, 29

sedimentação e emersão dos 

solos e – VII, 26

Verdade
Deus, instinto e – III, 17

difusão da * pelos Espíritos – I, 59

encarnados e propagação da – I, 59

evolução humana e – III, 17

evolução, conhecimento, fé e – XII, 12

opiniões pessoais, Espiritismo e – I, 52

Vergonha
Adão, Eva e – XII, 19

Via Láctea
grandiosidade da – VI, 44

harmonia e hierarquia dos 

astros na – VI, 43

inuência da * e sobre a – XVIII, 8

mundos habitados e – VI, 34

natureza da – VI, 32

planetas de – VI, 47, nota

sistema solar e da – VI, 33

universo e – VI, 35; 44

Vida
condições dos mundos e formas de – VI, 61

matéria e – III, 21

período terciário e novas 

espécies de – VII, 40

princípio inteligente e – III, 21

surgimento da – VII, 23

Vida extraterrestre
tipos de – VI, 61

Vida futura
ciência, religião e – IV, 14

conhecimento da – I, 62

Vigilância
más inspirações e – XV, 53

predição e recomendação de – XVII, 47

Vinhateiros homicidas
parábola dos – XVII, 29

Virtude
palavras de Jesus e prática da – XVII, 26

Visão
amplitude e conhecimento de 

detalhes – XVI, 2

limites da – II, 31

microcosmo e – II, 31

perfeição espiritual e * de Deus – II, 32

Vista espiritual – XVI, 8
aparições e – XIV, 38

de Jesus – XVII, 21

e material – II, 32

encarnados e inuência da alma 

nas percepções da – XIV, 27

limitações na manifestação de – XIV, 25

propriedades da – XIV, 26

propriedades do uido etéreo e – XIV, 24

sonhos e – XIV, 28

Vítima
de obsessão e procedimentos 

para libertação – XIV, 46

Viúva de Naim
lho da – XV, 38

Vocação
discípulos e – XV, 8

Vontade
ação dos Espíritos pelo 

pensamento e – XIV, 14

Vulcões
formação dos – VII, 38



Índice Geral

409

X
Xenoglossia

encarnação anterior e – XIV, 44
mediunidade de – XIV, 44

Z
Zodíaco

constelações e signos do – V, 12
precessão dos equinócios e 

constelações do – IX, 8, nota

Zoologia
seres vivos e – IV, 3





E    , é comum 
encontrar pessoas que se interessem por 
assuntos como imortalidade, comunicação 
com Espíritos, vida após a morte e 
reencarnação. A crescente popularidade 
desses temas pode ser avaliada com o 
sucesso de vários lmes, seriados, novelas e 
peças teatrais que incluem em seus roteiros 
conceitos ligados à espiritualidade e à alma.

Cada vez mais, a imprensa evidencia a 
literatura espírita, cujas obras impressionam 
até mesmo grandes veículos de comunicação 
devido ao seu grande número de vendas. 
O principal motivo pela busca dos lmes 
e livros do gênero é simples: o Espiritismo 
consegue responder, de forma clara, 
perguntas que pairam sobre a humanidade 
desde o princípio dos tempos. Quem somos 
nós? De onde viemos? Para onde vamos?

A literatura espírita apresenta argumentos 
fundamentados na razão, que acabam 

atraindo leitores de todas as idades. 
Os textos são trabalhados com anco, 
apresentam boas histórias e informações 
coerentes que se baseiam em fatos reais.

Os ensinamentos espíritas trazem a 
mensagem consoladora de que existe vida 
após a morte, e essa é uma das melhores 
notícias que podemos receber quando temos 
entes queridos que já não habitam mais 
a Terra. As conquistas e os aprendizados 
adquiridos em vida sempre farão parte 
do nosso futuro e prosseguirão de forma 
ininterrupta por toda a jornada pessoal de 
cada um.

Divulgar o Espiritismo por meio da 
literatura é a principal missão da FEB 
Editora, que, há mais de cem anos, seleciona 
conteúdos doutrinários de qualidade para 
espalhar a palavra e o ideal do Cristo 
por todo o mundo, rumo ao caminho da 
felicidade e plenitude.

Literatura espírita





O E     
   revelados pelos 
Espíritos superiores ao educador francês 
Allan Kardec, que compilou o material 
em cinco obras que cariam conhecidas 
posteriormente como a Codicação: 
O livro dos espíritos, O livro dos 
médiuns, O evangelho segundo o 
espiritismo, O céu e o inferno e  
A gênese.

Como uma nova ciência, o Espiritismo 
veio apresentar à humanidade, com 
provas indiscutíveis, a existência 
e a natureza do mundo espiritual, 
além de suas relações com o mundo 
físico. A partir dessas evidências, o 
mundo espiritual deixa de ser algo 
sobrenatural e passa a ser considerado 
como inesgotável força da natureza, 
fonte viva de inúmeros fenômenos 

até hoje incompreendidos e, por esse 
motivo, creditados como fantasiosos e 
extraordinários.

Jesus Cristo ressaltou a relação entre 
homem e Espírito por várias vezes 
durante sua jornada na Terra, e talvez 
alguns de seus ensinamentos pareçam 
incompreensíveis ou sejam erroneamente 
interpretados por essa associação. O 
Espiritismo surge então como uma 
chave, que pode explicar tudo mais 
facilmente e de maneira clara.

A Doutrina Espírita revela novos e 
profundos conceitos sobre Deus, o 
universo, a humanidade, os Espíritos 
e as leis que regem a vida. Ela merece 
ser estudada, analisada e praticada 
todos os dias de nossa existência, pois o 
seu valioso conteúdo servirá de grande 
impulso a nossa evolução.

O que é Espiritismo?





Obras básicas da Codicação



Esta edição foi impressa pela Gráca Santa Marta, São Bernardo do Campo, 

SP, com tiragem de 1,1 mil exemplares, todas em formato fechado de 

150x230 mm e com mancha de 120x190 mm. Os papéis utilizados foram o 

Offset 75 g/m2 para o miolo e o Cartão Triplex 250g/m2 para a capa. O texto 

principal foi composto em fonte Adobe Garamond 12/15 e as títulos em 

Adobe Garamond 28/34. Impresso no Brasil. Presita en Brazilo.

Conselho Editorial:
Jorge Godinho Barreto Nery - Presidente

Geraldo Campetti Sobrinho - Coord. Editorial
Cirne Ferreira de Araújo
Evandro Noleto Bezerra

Maria de Lourdes Pereira de Oliveira
Marta Antunes de Oliveira de Moura
Miriam Lúcia Herrera Masotti Dusi

Produção Editorial:
Rosiane Dias Rodrigues

Revisão:
Maria Flavia dos Reis

Mônica dos Santos
Paula Lopes

Capa:
Evelyn Yuri Furuta

Projeto Gráco:
Rones José Silvano de Lima – www.bookebooks.com.br

Diagramação:
Paulo Márcio Moreira

Normalização Técnica:
Biblioteca de Obras Raras e Documentos Patrimoniais do Livro


