


O CÉU E O
INFERNO





por

Allan Kardec

OU A JUSTIÇA DIVINA SEGUNDO O ESPIRITISMO
EXAME COMPARADO DAS DOUTRINAS SOBRE A PASSAGEM DA VIDA CORPORAL À VIDA ESPIRITUAL, 

SOBRE AS PENALIDADES E RECOMPENSAS FUTURAS, SOBRE OS ANJOS E DEMÔNIOS, SOBRE AS PENAS 
ETC., SEGUIDO DE NUMEROSOS EXEMPLOS ACERCA DA SITUAÇÃO REAL DA ALMA DURANTE E DEPOIS 

DA MORTE.

O CÉU E O
INFERNO

Por mim mesmo juro — disse o Senhor Deus — que não quero a morte do ímpio, 
 senão que ele se converta, que deixe o mau caminho e que viva. (EZEQUIEL, 33:11.)

Tradução de Manuel Quintão



Copyright © 1944 by
FEDERAÇÃO ESPÍRITA BRASILEIRA – FEB

61a edição – 7a impressão (Edição Histórica) – 2 mil exemplares – 8/2019

ISBN 978-85-7328-731-8

Título do original francês:
Le Ciel et l’enfer ou La Justice divine selon le spiritisme

Todos os direitos reservados. Nenhuma parte desta publicação pode ser reproduzida, 
armazenada ou transmitida, total ou parcialmente, por quaisquer métodos ou processos, sem 
autorização do detentor do copyright.

FEDERAÇÃO ESPÍRITA BRASILEIRA – FEB
Av. L2 Norte – Q. 603 – Conjunto F (SGAN)
70830-106 – Brasília (DF) – Brasil
www.febeditora.com.br
editorial@febnet.org.br
+55 61 2101 6198

Pedidos de livros à FEB 
Comercial 
Tel.: (61) 2101 6155/6177 – comercial@febnet.org.br

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
(Federação Espírita Brasileira – Biblioteca de Obras Raras)

K18c Kardec, Allan, 1804–1869

 O céu e o inferno, ou, a justiça divina segundo o espiritismo / por Allan 
Kardec; [tradução de Manuel Justiniano Quintão]. – 61. ed. – 7. imp. (Edição 
Histórica) – Brasília: FEB, 2019.
 407 p.; 23 cm

 Tradução de: Le Ciel et l’enfer ou La Justice divine selon le spiritisme
 Exame comparado das doutrinas sobre a passagem da vida corporal à vida 
espiritual, sobre as penalidades e recompensas futuras, sobre os anjos e demônios, 
sobre as penas etc., seguido de numerosos exemplos acerca da situação real da 
alma durante e depois da morte. 

 Inclui Índice Geral

 ISBN 978-85-7328-731-8

1. Espiritismo. 2. Justiça divina – Interpretações espíritas. I. Federação Espírita 
Brasileira. II. Título. III. Título: A justiça divina segundo o Espiritismo.

  CDD 133.9
  CDU 133.7
  CDE 00.06.01



Sumário

PRIMEIRA PARTE

Doutrina

Capítulo I – O porvir e o nada .....................................................  11

Capítulo II – Temor da morte ......................................................  19
Causas do temor da morte: 19; Por que os espíritas não temem a 
morte: 23.

Capítulo III – O céu ....................................................................  25

Capítulo IV – O inferno ...............................................................  37
Intuição das penas futuras: 37; O inferno cristão imitado do inferno 
pagão: 38; Os limbos: 40; Quadro do inferno pagão: 41; Esboço do 
inferno cristão: 48.

Capítulo V – O purgatório ...........................................................  57

Capítulo VI – Doutrina das penas eternas ....................................  63
Origem da doutrina das penas eternas: 63; Argumentos a favor das 
penas eternas: 68; Impossibilidade material das penas eternas: 72; 
A doutrina das penas eternas fez sua época: 74; Ezequiel contra a 
eternidade das penas e o pecado original: 76.

Capítulo VII – As penas futuras segundo o Espiritismo ................  79
A carne é fraca: 79; Princípios da Doutrina Espírita sobre as penas 
futuras: 82; Código penal da vida futura: 82.

Capítulo VIII – Os anjos ..............................................................  93
Os anjos segundo a Igreja: 93; Refutação: 97; Os anjos segundo o 
Espiritismo: 102.

Capítulo IX – Os demônios .........................................................  105
Origem da crença nos demônios: 105; Os demônios segundo a 
Igreja: 108; Os demônios segundo o Espiritismo: 118.



Capítulo X – Intervenção dos demônios nas modernas 
manifestações ......................................................................  121

Capítulo XI – Da proibição de evocar os mortos ..........................  139

SEGUNDA PARTE

Exemplos

Capítulo I – O passamento ..........................................................  151

Capítulo II – Espíritos felizes .......................................................  159
Sanson: 159; Jobard: 168; Samuel Philippe: 173; Van Durst: 177; 
Sixdeniers: 178; O doutor Demeure: 181; A viúva Foulon, nascida 
Wollis: 186; Um médico russo: 193; Bernardin: 197; A condessa 
Paula: 198; Jean Reynaud: 201; Antoine Costeau: 205; A Srta. 
Emma: 208; O doutor Vignal: 209; Victor Lebue: 212; A Sra. Anaïs 
Gourdon: 214; Maurice Gontran: 215.

Capítulo III – Espíritos em condições medianas ...........................  219
Joseph Bré: 219; Sra. Hélène Michel: 220; O marquês de Saint- 
-Paul: 222; Sr. Cardon, médico: 224; Eric Stanislas: 228; Sra. Anna 
Belleville: 229.

Capítulo IV – Espíritos sofredores ................................................  235
O castigo: 235; Novel: 237; Auguste Michel: 238; Exprobrações de um 
boêmio: 240; Lisbeth: 241; Príncipe Ouran: 244; Pascal Lavic: 247; 
Ferdinand Bertin: 248; François Riquier: 252; Claire: 253.

Capítulo V – Suicidas ...................................................................  263
O suicida da Samaritana: 263; O pai e o conscrito: 265;  François- 
-Simon Louvet: 268; Mãe e lho: 269; Duplo suicídio, por amor e por 
dever: 272; Louis e a pespontadeira de botinas: 275; Um ateu: 278; 
Félicien: 284; Antoine Bell: 288.

Capítulo VI – Criminosos arrependidos .......................................  293
Verger: 293; Lemaire: 296; Benoist: 299; O Espírito de 
Castelnaudary: 302; Jacques Latour: 308.

Capítulo VII – Espíritos endurecidos ............................................  321
Lapommeray: 321; Angèle, nulidade sobre a Terra: 326; Um Espírito 
aborrecido: 329; A rainha de Oude: 331; Xumène: 334.



Capítulo VIII – Expiações terrestres .............................................  337
Marcel, o menino do no 4: 337; Szymel Slizgol: 340; Julienne-Marie, 
a mendiga: 345; Max, o mendigo: 349; História de um criado: 352; 
Antonio B...: 354; Letil: 357; Um sábio ambicioso: 359; Charles 
de Saint-G..., idiota: 361; Adélaïde-Marguerite Gosse: 366; Clara 
Rivier: 367; Françoise Vernhes: 370; Anna Bitter: 372; Joseph Maître, 
o cego: 375.

Nota Explicativa ...........................................................................  379

Índice Geral  ................................................................................  385





M

Doutrina

Capítulo I O porvir e o nada
Capítulo II Temor da morte
Capítulo III O céu
Capítulo IV O inferno
Capítulo V O purgatório
Capítulo VI Doutrina das penas eternas
Capítulo VII As penas futuras segundo o Espiritismo
Capítulo VIII Os anjos
Capítulo IX Os demônios
Capítulo X Intervenção dos demônios nas 

modernas manifestações
Capítulo XI Da proibição de evocar os mortos

Primeira Parte





CAPÍTULO I

M

O porvir e o nada

1. Vivemos, pensamos e operamos — eis o que é positivo; e que 
morremos, não é menos certo. Mas, deixando a Terra, para onde vamos? 
Que seremos após a morte? Estaremos melhor ou pior? Existiremos ou 
não? Ser ou não ser, tal a alternativa. Para sempre ou para nunca mais; ou 
tudo ou nada: Viveremos eternamente ou tudo se aniquilará de vez? É uma 
tese, essa, que se impõe.

Todo homem experimenta a necessidade de viver, de gozar, de amar 
e ser feliz. Dizei ao moribundo que ele viverá ainda; que a sua hora é re-
tardada; dizei-lhe sobretudo que será mais feliz do que porventura o tenha 
sido, e o seu coração rejubilará.

De que serviriam, então, essas aspirações de felicidade, se um leve 
sopro pudesse dissipá-las?

Haverá algo de mais desesperador do que esse pensamento da des-
truição absoluta? Afeições caras, inteligência, progresso, saber laboriosa-
mente adquiridos, tudo despedaçado, tudo perdido! De nada nos serviria, 
portanto, qualquer esforço na repressão das paixões, de fadiga para nos 
ilustrarmos, de devotamento à causa do progresso, desde que de tudo isso 
nada aproveitássemos, predominando o pensamento de que amanhã mes-
mo, talvez, de nada nos serviria tudo isso. Se assim fora, a sorte do homem 
seria cem vezes pior que a do bruto, porque este vive inteiramente do pre-
sente na satisfação dos seus apetites materiais, sem aspiração para o futuro. 
Diz-nos uma secreta intuição, porém, que isso não é possível.

2. Pela crença em o nada, o homem concentra todos os seus pensa-
mentos, forçosamente, na vida presente.



Logicamente não se explicaria a preocupação de um futuro que se 
não espera.

Esta preocupação exclusiva do presente conduz o homem a pensar 
em si, de preferência a tudo: é, pois, o mais poderoso estímulo ao egoís-
mo, e o incrédulo é consequente quando chega à seguinte conclusão: 
Gozemos enquanto aqui estamos; gozemos o mais possível, pois que co-
nosco tudo se acaba; gozemos depressa, porque não sabemos por quanto 
tempo  existiremos.

Ainda consequente é esta outra conclusão, aliás mais grave para a 
sociedade: Gozemos apesar de tudo, gozemos de qualquer modo, cada 
qual por si; a felicidade neste mundo é do mais astuto.

E se o respeito humano contém a alguns seres, que freio haverá 
para os que nada temem?

Acreditam estes últimos que as leis humanas não atingem senão os 
ineptos e assim empregam todo o seu engenho no melhor meio de a elas 
se esquivarem.

Se há doutrina insensata e antissocial, é, seguramente, o niilismo 
que rompe os verdadeiros laços de solidariedade e fraternidade, em que 
se fundam as relações sociais.

3. Suponhamos que, por uma circunstância qualquer, todo um 
povo adquire a certeza de que em oito dias, num mês, ou num ano será 
aniquilado; que nem um só indivíduo lhe sobreviverá, como de sua exis-
tência não sobreviverá nem um só traço: Que fará esse povo condenado, 
aguardando o extermínio?

Trabalhará pela causa do seu progresso, da sua instrução? Entregar-
-se-á ao trabalho para viver? Respeitará os direitos, os bens, a vida do seu 
semelhante? Submeter-se-á a qualquer lei ou autoridade por mais legíti-
ma que seja, mesmo a paterna?

Haverá para ele, nessa emergência, qualquer dever? Certo que não. 
Pois bem! O que se não dá coletivamente, a doutrina do niilismo 

realiza todos os dias isoladamente, individualmente.
E se as consequências não são desastrosas tanto quanto poderiam 

ser, é, em primeiro lugar, porque na maioria dos incrédulos há mais jac-
tância que verdadeira incredulidade, mais dúvida que convicção — pos-
suindo eles mais medo do nada do que pretendem aparentar — o qua-
licativo de espíritos fortes lisonjeia-lhes a vaidade e o amor-próprio; 

Primeira Parte – Capítulo I

12



em segundo lugar, porque os incrédulos absolutos se contam por ínma 
minoria, e  sofrem, malgrado eles, a ascendência da opinião contrária e 
são mantidos por uma força material.

Se um dia, porém, a incredulidade absoluta chegar a ser o pensa-
mento da maioria, aí então a sociedade se dissolverá.

Eis ao que tende a propagação da doutrina niilista.1

Fossem, porém, quais fossem as suas consequências, uma vez que 
se impusesse como verdadeira, seria preciso aceitá-la, e nem sistemas 
contrários, nem a ideia dos males resultantes poderiam obstar-lhe a exis-
tência. Forçoso é dizer que, a despeito dos melhores esforços da Religião, 
o ceticismo, a dúvida, a indiferença ganham terreno dia a dia.

Se a Religião se mostra impotente para sustar a incredulidade, é 
que lhe falta alguma coisa na luta. Se por outro lado a Religião se conde-
nasse à imobilidade, estaria, em dado tempo, dissolvida.

O que lhe falta neste século de positivismo, em que se procura 
compreender antes de crer, é, sem dúvida, a sanção de suas doutrinas por 
fatos positivos, assim como a concordância das mesmas com os dados 
positivos da Ciência. Dizendo ela ser branco o que os fatos dizem ser 
negro, é preciso optar entre a evidência e a fé cega.

4. É nestas circunstâncias que o Espiritismo vem opor um dique 
à difusão da incredulidade, não somente pelo raciocínio, não somente 
pela perspectiva dos perigos que ela acarreta, mas pelos fatos materiais, 
tornando visíveis e tangíveis a alma e a vida futura.

Todos somos livres na escolha das nossas crenças; podemos crer 
em alguma coisa ou em nada crer, mas aqueles que procuram fazer pre-
valecer no espírito das massas, da juventude principalmente, a negação 
1 Nota de Allan Kardec: Um moço de 18 anos, afetado de uma enfermidade do coração, foi declarado 

incurável. A Ciência havia dito: “Pode morrer dentro de oito dias ou de dois anos, mas não irá além.” 
Sabendo-o, o moço para logo abandonou os estudos e entregou-se a excessos de todo o gênero. 

Quando se lhe ponderava o perigo de uma vida desregrada, respondia: “Que me importa, se não 
tenho mais de dois anos de vida? De que me serviria fatigar o espírito? Gozo o pouco que me resta e 
quero divertir-me até o m.” — Eis a consequência lógica do niilismo. 

Se este moço fora espírita, teria dito: “A morte só destruirá o corpo, que deixarei como fato usado, 
mas o meu Espírito viverá. Serei na vida futura aquilo que eu próprio houver feito de mim nesta vida; 
do que nela puder adquirir em qualidades morais e intelectuais nada perderei, porque será outro 
tanto de ganho para o meu adiantamento; toda a imperfeição de que me livrar será um passo a mais 
para a felicidade. A minha felicidade ou infelicidade depende da utilidade ou inutilidade da presente 
existência. É portanto de meu interesse aproveitar o pouco tempo que me resta, e evitar tudo o que 
possa diminuir-me as forças.” 

Qual destas doutrinas é preferível?

O porvir e o nada

13



do  futuro, apoiando-se na autoridade do seu saber e no ascendente da sua 
posição, semeiam na sociedade germens de perturbação e dissolução, in-
correndo em grande responsabilidade.

5. Há uma doutrina que se defende da pecha de materialista porque 
admite a existência de um princípio inteligente fora da matéria: é a da 
 absorção no Todo Universal.

Segundo esta doutrina, cada indivíduo assimila ao nascer uma par-
cela desse princípio, que constitui sua alma, e dá-lhe vida, inteligência e 
sentimento.

Pela morte, esta alma volta ao foco comum e perde-se no innito, 
qual gota d’água no oceano.

Incontestavelmente esta doutrina é um passo adiantado sobre o 
puro materialismo, visto como admite alguma coisa, quando este nada 
admite. As consequências, porém, são exatamente as mesmas.

Ser o homem imerso em o nada ou no reservatório comum, é para 
ele a mesma coisa; aniquilado ou perdendo a sua individualidade, é como 
se não existisse; as relações sociais nem por isso deixam de romper-se, e 
para sempre.

O que lhe é essencial é a conservação do seu eu; sem este, que lhe 
importa ou não subsistir?

O futuro agura-se-lhe sempre nulo, e a vida presente é a única 
coisa que o interessa e preocupa.

Sob o ponto de vista das consequências morais, esta doutrina é, 
pois, tão insensata, tão desesperadora, tão subversiva como o materialismo 
propriamente dito.

6. Pode-se, além disso, fazer esta objeção: todas as gotas d’água to-
madas ao oceano se assemelham e possuem idênticas propriedades como 
partes de um mesmo todo; por que, pois, as almas tomadas ao grande 
oceano da inteligência universal tão pouco se assemelham? Por que o gê-
nio e a estupidez, as mais sublimes virtudes e os vícios mais ignóbeis? Por 
que a bondade, a doçura, a mansuetude ao lado da maldade, da cruel-
dade, da barbaria? Como podem ser tão diferentes entre si as partes de 
um mesmo todo homogêneo? Dir-se-á que é a educação que a modica? 
Neste caso donde vêm as qualidades inatas, as inteligências precoces, os 
bons e maus instintos independentes de toda a educação e tantas vezes 
em desarmonia com o meio no qual se desenvolvem?

Primeira Parte – Capítulo I

14



Não resta dúvida de que a educação modica as qualidades inte-
lectuais e morais da alma, mas aqui ocorre uma outra diculdade: Quem 
dá a esta a educação para fazê-la progredir? Outras almas que por sua 
origem comum não devem ser mais adiantadas. Além disso, reentrando 
a alma no Todo Universal donde saiu, e havendo progredido durante a 
vida, leva-lhe um elemento mais perfeito. Daí se infere que esse Todo se 
encontraria, pela continuação, profundamente modicado e melhorado. 
Assim, como se explica saírem incessantemente desse Todo almas igno-
rantes e perversas?

7. Nesta doutrina, a fonte universal de inteligência que abastece 
as almas humanas é independente da Divindade; não é precisamente o 
 panteísmo.

O panteísmo propriamente dito considera o princípio universal de 
vida e de inteligência como constituindo a Divindade. Deus é conco-
mitantemente Espírito e matéria; todos os seres, todos os corpos da na-
tureza compõem a Divindade, da qual são as moléculas e os elementos 
constitutivos; Deus é o conjunto de todas as inteligências reunidas; cada 
indivíduo, sendo uma parte do todo, é Deus ele próprio; nenhum ser 
superior e independente rege o conjunto; o universo é uma imensa re-
pública sem chefe, ou antes, onde cada qual é chefe com poder absoluto.

8. A este sistema podem opor-se inumeráveis objeções, das quais 
são estas as principais: não se podendo conceber divindade sem innita 
perfeição, pergunta-se como um todo perfeito pode ser formado de par-
tes tão imperfeitas, tendo necessidade de progredir? Devendo cada parte 
ser submetida à lei do progresso, força é convir que o próprio Deus deve 
progredir; e se Ele progride constantemente, deveria ter sido, na origem 
dos tempos, muito imperfeito.

E como pôde um ser imperfeito, formado de ideias tão divergen-
tes, conceber leis tão harmônicas, tão admiráveis de unidade, de sabe-
doria e previdência quais as que regem o universo? Se todas as almas 
são porções da Divindade, todos concorreram para as Leis da natureza; 
como sucede, pois, que elas murmurem sem cessar contra essas leis que 
são obra sua? Uma teoria não pode ser aceita como verdadeira senão com 
a condição de satisfazer a razão e dar conta de todos os fatos que abran-
ge; se um só fato lhe trouxer um desmentido, é que não contém a verdade 
 absoluta.

O porvir e o nada

15



9. Sob o ponto de vista moral, as consequências são igualmente iló-
gicas. Em primeiro lugar é para as almas, tal como no sistema precedente, 
a absorção num todo e a perda da individualidade. Dado que se admita, 
consoante a opinião de alguns panteístas, que as almas conservem essa 
individualidade, Deus deixaria de ter vontade única para ser um composto 
de miríades de vontades divergentes.

Além disso, sendo cada alma parte integrante da Divindade, deixa de 
ser dominada por um poder superior; não incorre em responsabilidade por 
seus atos bons ou maus; soberana, não tendo interesse algum na prática do 
bem, ela pode praticar o mal impunemente.

10. Ademais, estes sistemas não satisfazem nem a razão nem a aspi-
ração humanas; deles decorrem diculdades insuperáveis, pois são impo-
tentes para resolver todas as questões de fato que suscitam. O homem tem, 
pois, três alternativas: o nada, a absorção ou a individualidade da alma antes 
e depois da morte.

É para esta última crença que a lógica nos impele irresistivelmente, 
crença que tem formado a base de todas as religiões desde que o mundo 
existe.

E se a lógica nos conduz à individualidade da alma, também nos 
aponta esta outra consequência: a sorte de cada alma deve depender das 
suas qualidades pessoais, pois seria irracional admitir que a alma atrasada 
do selvagem, como a do homem perverso, estivesse no nível da do sábio, 
do homem de bem. Segundo os princípios de justiça, as almas devem ter a 
responsabilidade dos seus atos, mas para haver essa responsabilidade, pre-
ciso é que elas sejam livres na escolha do bem e do mal; sem o  livre-arbítrio 
há fatalidade, e com a fatalidade não coexistiria a responsabilidade.

11. Todas as religiões admitiram igualmente o princípio da felicida-
de ou infelicidade da alma após a morte, ou, por outra, as penas e gozos 
futuros, que se resumem na doutrina do Céu e do inferno encontrada em 
toda parte.

No que elas diferem essencialmente, é quanto à natureza dessas pe-
nas e gozos, principalmente sobre as condições determinantes de umas e de 
outras.

Daí os pontos de fé contraditórios dando origem a cultos diferentes, 
e os deveres impostos por estes, consecutivamente, para honrar a Deus e 
alcançar por esse meio o Céu, evitando o inferno.

Primeira Parte – Capítulo I

16



12. Todas as religiões houveram de ser em sua origem relativas 
ao grau de adiantamento moral e intelectual dos homens: estes, assaz 
 materializados para compreenderem o mérito das coisas puramente espiri-
tuais, zeram consistir a maior parte dos deveres religiosos no cumprimen-
to de fórmulas exteriores.

Por muito tempo essas fórmulas lhes satiszeram a razão; porém, 
mais tarde, porque se zesse a luz em seu espírito, sentindo o vácuo des-
sas fórmulas, uma vez que a Religião não o preenchia, abandonaram-na e 
tornaram-se lósofos.

13. Se a Religião, apropriada em começo aos conhecimentos limitados 
do homem, tivesse acompanhado sempre o movimento progressivo do espírito 
humano, não haveria incrédulos, porque está na própria natureza do homem 
a necessidade de crer, e ele crerá desde que se lhe dê o pábulo espiritual de har-
monia com as suas necessidades intelectuais.

O homem quer saber donde veio e para onde vai. Mostrando-se-lhe 
um m que não corresponde às suas aspirações nem à ideia que ele faz de 
Deus, tampouco aos dados positivos que lhe fornece a Ciência; impondo-
-se-lhe, ademais, para atingir o seu desiderato, condições cuja utilidade sua 
razão contesta, ele tudo rejeita; o materialismo e o panteísmo parecem-lhe 
mais racionais, porque com eles ao menos se raciocina e se discute, falsa-
mente embora. E há razão, porque antes raciocinar em falso do que não 
raciocinar absolutamente.

Apresente-se-lhe, porém, um futuro condicionalmente lógico, digno 
em tudo da grandeza, da justiça e da innita bondade de Deus, e ele repu-
diará o materialismo e o panteísmo, cujo vácuo sente em seu foro íntimo, 
e que aceitará à falta de melhor crença.

O Espiritismo dá coisa melhor; eis por que é acolhido pressurosa-
mente por todos os atormentados da dúvida, os que não encontram nem 
nas crenças nem nas losoas vulgares o que procuram. O Espiritismo tem 
por si a lógica do raciocínio e a sanção dos fatos, e é por isso que inutil-
mente o têm combatido.

14. Instintivamente tem o homem a crença no futuro, mas não pos-
suindo até agora nenhuma base certa para deni-lo, a sua imaginação fan-
tasiou os sistemas que originaram a diversidade de crenças. A Doutrina 
 Espírita sobre o futuro — não sendo uma obra de imaginação mais ou 
menos arquitetada engenhosamente, porém o resultado da observação de 

O porvir e o nada

17



fatos materiais que se desdobram hoje à nossa vista — congraçará, como 
já está acontecendo, as opiniões divergentes ou utuantes e trará gradual-
mente, pela força das coisas, a unidade de crenças sobre esse ponto, não 
já baseada em simples hipótese, mas na certeza. A unicação feita relativa-
mente à sorte futura das almas será o primeiro ponto de contato dos diversos 
cultos, um passo imenso para a tolerância religiosa em primeiro lugar e, mais 
tarde, para a completa fusão.

Primeira Parte – Capítulo I

18



CAPÍTULO II

M

Temor da morte

• Causas do temor da morte • Por que os espíritas não temem a morte 

Causas do temor da morte
1. O homem, seja qual for a escala de sua posição social, desde sel-

vagem tem o sentimento inato do futuro; diz-lhe a intuição que a morte 
não é a última fase da existência e que aqueles cuja perda lamentamos não 
estão irremissivelmente perdidos.

A crença da imortalidade é intuitiva e muito mais generalizada do 
que a do nada. Entretanto, a maior parte dos que nela creem apresentam-
-se-nos possuídos de grande amor às coisas terrenas e temerosos da morte! 
Por quê?

2. Este temor é um efeito da sabedoria da Providência e uma con-
sequência do instinto de conservação comum a todos os viventes. Ele é 
necessário enquanto não se está sucientemente esclarecido sobre as con-
dições da vida futura, como contrapeso à tendência que, sem esse freio, nos 
levaria a deixar prematuramente a vida e a negligenciar o trabalho terreno 
que deve servir ao nosso próprio adiantamento.

Assim é que, nos povos primitivos, o futuro é uma vaga intuição, 
mais tarde tornada simples esperança e, nalmente, uma certeza apenas 
atenuada por secreto apego à vida corporal.

3. À proporção que o homem compreende melhor a vida futura, o 
temor da morte diminui; uma vez esclarecida a sua missão terrena, aguar-
da-lhe o m calmo, resignado e serenamente. A certeza da vida futura 



 dá-lhe outro curso às ideias, outro to ao trabalho; antes dela nada que 
se não prenda ao presente; depois dela tudo pelo futuro sem desprezo do 
presente, porque sabe que aquele depende da boa ou da má direção deste. 

A certeza de reencontrar seus amigos depois da morte, de reatar as 
relações que tivera na Terra, de não perder um só fruto do seu trabalho, de 
engrandecer-se incessantemente em inteligência, perfeição, dá-lhe paciên-
cia para esperar e coragem para suportar as fadigas transitórias da vida 
terrestre. A solidariedade entre vivos e mortos faz-lhe compreender a que 
deve existir na Terra, onde a fraternidade e a caridade têm desde então um 
m e uma razão de ser, no presente como no futuro.

4. Para libertar-se do temor da morte é mister poder encará-la sob 
o seu verdadeiro ponto de vista, isto é, ter penetrado pelo pensamento no 
mundo espiritual, fazendo dele uma ideia tão exata quanto possível, o que 
denota da parte do Espírito encarnado um tal ou qual desenvolvimento e 
aptidão para desprender-se da matéria.

No Espírito atrasado a vida material prevalece sobre a espiritual. 
Apegando-se às aparências, o homem não distingue a vida além do corpo, 
esteja embora na alma a vida real; aniquilado aquele, tudo se lhe agura 
perdido, desesperador.

Se, ao contrário, concentrarmos o pensamento, não no corpo, mas 
na alma, fonte da vida, ser real a tudo sobrevivente, lastimaremos menos a 
perda do corpo, antes fonte de misérias e dores. Para isso, porém, necessita 
o Espírito de uma força só adquirível na madureza.

O temor da morte decorre, portanto, da noção insuciente da vida 
futura, embora denote também a necessidade de viver e o receio da destrui-
ção total; igualmente o estimula secreto anseio pela sobrevivência da alma, 
velado ainda pela incerteza.

Esse temor decresce, à proporção que a certeza aumenta, e desapare-
ce quando esta é completa.

Eis aí o lado providencial da questão. Ao homem não sucientemen-
te esclarecido, cuja razão mal pudesse suportar a perspectiva muito positiva 
e sedutora de um futuro melhor, prudente seria não o deslumbrar com tal 
ideia, desde que por ela pudesse negligenciar o presente, necessário ao seu 
adiantamento material e intelectual.

5. Este estado de coisas é entretido e prolongado por causas pura-
mente humanas, que o progresso fará desaparecer. A primeira é a feição 

Primeira Parte – Capítulo II

20



com que se insinua a vida futura, feição que poderia contentar as inteli-
gências pouco desenvolvidas, mas que não conseguiria satisfazer a razão 
esclarecida dos pensadores reetidos. Assim, dizem estes: “Desde que nos 
apresentam como verdades absolutas princípios contestados pela lógica e 
pelos dados positivos da Ciência, é que eles não são verdades.” Daí, a in-
credulidade de uns e a crença dúbia de um grande número.

A vida futura é-lhes uma ideia vaga, antes uma probabilidade do que 
certeza absoluta; acreditam, desejariam que assim fosse, mas apesar disso 
exclamam: “Se todavia assim não for! O presente é positivo, ocupemo-nos 
dele primeiro, que o futuro por sua vez virá.”

E depois, acrescentam, denitivamente o que é a alma? Um ponto, 
um átomo, uma faísca, uma chama? Como se sente, vê ou percebe? É que 
a alma não lhes parece uma realidade efetiva, mas uma abstração.

Os entes que lhes são caros, reduzidos ao estado de átomos no seu 
modo de pensar, estão perdidos, e não têm mais a seus olhos as qualida-
des pelas quais se lhes zeram amados; não podem compreender o amor 
de uma faísca nem o que a ela possamos ter. Quanto a si mesmos, cam 
mediocremente satisfeitos com a perspectiva de se transformarem em mô-
nadas. Justica-se assim a preferência ao positivismo da vida terrestre, que 
algo possui de mais substancial. 

É considerável o número dos dominados por este pensamento.
6. Outra causa de apego às coisas terrenas, mesmo nos que mais 

rmemente creem na vida futura, é a impressão do ensino que relativa-
mente a ela se lhes há dado desde a infância. Convenhamos que o quadro 
pela Religião esboçado, sobre o assunto, é nada sedutor e ainda menos 
 consolatório.

De um lado, contorções de condenados a expiarem em torturas e 
chamas eternas os erros de uma vida efêmera e passageira. Os séculos su-
cedem-se aos séculos e não há para tais desgraçados sequer o lenitivo de 
uma esperança e, o que mais atroz é, não lhes aproveita o arrependimento. 
De outro lado, as almas combalidas e aitas do purgatório aguardam a sua 
libertação por meio da boa vontade dos vivos que orarão ou farão orar por 
elas, sem nada fazerem de esforço próprio para progredirem.

Estas duas categorias compõem a maioria imensa da população de 
além-túmulo. Acima delas, paira a limitada classe dos eleitos, gozando, 
por toda a eternidade, da beatitude contemplativa. Esta inutilidade eterna, 

Temor da morte

21



 preferível sem dúvida ao nada, não deixa de ser de uma fastidiosa mo-
notonia. É por isso que se vê, nas guras que retratam os bem-aventura-
dos, guras angélicas em que mais transparece o tédio que a verdadeira 
 felicidade.

Este estado não satisfaz nem as aspirações nem a instintiva ideia de 
progresso, única que se agura compatível com a felicidade absoluta. Cus-
ta crer que, só por haver recebido o batismo, o selvagem ignorante — de 
senso moral obtuso —, esteja no mesmo nível do homem que atingiu, 
após longos anos de trabalho, o mais alto grau de ciência e moralidade 
práticas. Menos concebível ainda é que a criança falecida em tenra idade, 
antes de ter consciência de seus atos, goze dos mesmos privilégios somente 
por força de uma cerimônia na qual a sua vontade não teve parte alguma. 
Estes raciocínios não deixam de preocupar os mais fervorosos crentes, por 
pouco que meditem.

7. Não dependendo a felicidade futura do trabalho progressivo na 
Terra, a facilidade com que se acredita adquirir essa felicidade, por meio de 
algumas práticas exteriores, e a possibilidade até de a comprar a dinheiro, 
sem regeneração de caráter e costumes, dão aos gozos do mundo o melhor 
valor.

Mais de um crente considera, em seu foro íntimo, que assegura-
do o seu futuro pelo preenchimento de certas fórmulas ou por dádivas 
póstumas, que de nada o privam, seria supéruo impor-se sacrifícios ou 
quaisquer incômodos por outrem, uma vez que se consegue a salvação 
trabalhando cada qual por si.

Seguramente, nem todos pensam assim, havendo mesmo muitas e 
honrosas exceções; mas não se poderia contestar que assim pensa o maior 
número, sobretudo das massas pouco esclarecidas, e que a ideia que fazem 
das condições de felicidade no outro mundo não entretenha o apego aos 
bens deste, acoroçoando o egoísmo.

8. Acrescentemos ainda a circunstância de tudo nas usanças con-
correr para lamentar a perda da vida terrestre e temer a passagem da 
Terra ao Céu. A morte é rodeada de cerimônias lúgubres, mais próprias 
a infundirem terror do que a provocarem a esperança. Se descrevem a 
morte, é sempre com aspecto repelente e nunca como sono de transição; 
todos os seus emblemas lembram a destruição do corpo, mostrando-o 
hediondo e descarnado; nenhum simboliza a alma desembaraçando-se 

Primeira Parte – Capítulo II

22



radiosa dos  grilhões terrestres. A partida para esse mundo mais feliz só se 
faz  acompanhar do lamento dos sobreviventes, como se imensa desgraça 
atingira os que partem; dizem-lhes eternos adeuses como se jamais de-
vessem revê-los. Lastima-se por eles a perda dos gozos mundanos, como 
se não fossem encontrar maiores gozos no além-túmulo. Que desgraça, 
dizem, morrer tão jovem, rico e feliz, tendo a perspectiva de um futuro 
brilhante! A ideia de um futuro melhor apenas toca de leve o pensamen-
to, porque não tem nele raízes. Tudo concorre, assim, para inspirar o 
terror da morte, em vez de infundir esperança.

Sem dúvida que muito tempo será preciso para o homem se desfazer 
desses preconceitos, o que não quer dizer que isto não suceda, à medida 
que a sua fé se for rmando, a ponto de conceber uma ideia mais sensata 
da vida espiritual.

9. Ademais, a crença vulgar coloca as almas em regiões apenas acessí-
veis ao pensamento, onde se tornam de alguma sorte estranhas aos vivos; a 
própria Igreja põe entre umas e outras uma barreira insuperável, declaran-
do rotas todas as relações e impossível qualquer comunicação. Se as almas 
estão no inferno, perdida é toda a esperança de as rever, a menos que lá 
se vá ter também; se estão entre os eleitos, vivem completamente absortas 
em contemplativa beatitude. Tudo isso interpõe entre mortos e vivos uma 
distância tal que faz supor eterna a separação, e é por isso que muitos pre-
ferem ter junto de si, embora sofram, os entes caros, antes que vê-los partir, 
ainda mesmo que para o Céu.

E a alma que estiver no Céu será realmente feliz vendo, por exemplo, 
arder eternamente seu lho, seu pai, sua mãe ou seus amigos?

Por que os espíritas não temem a morte
10. A Doutrina Espírita transforma completamente a perspectiva 

do futuro. A vida futura deixa de ser uma hipótese para ser realidade. O 
estado das almas depois da morte não é mais um sistema, porém o resul-
tado da observação. Ergueu-se o véu; o mundo espiritual aparece-nos na 
plenitude de sua realidade prática; não foram os homens que o descobri-
ram pelo esforço de uma concepção engenhosa, são os próprios habitantes 
desse mundo que nos vêm descrever a sua situação; aí os vemos em todos 
os graus da escala espiritual, em todas as fases da felicidade e da desgraça, 

Temor da morte

23



assistindo, enm, a todas as peripécias da vida de além-túmulo. Eis aí por 
que os espíritas encaram a morte calmamente e se revestem de serenidade 
nos seus últimos momentos sobre a Terra. Já não é só a esperança, mas a 
certeza que os conforta; sabem que a vida futura é a continuação da vida 
terrena em melhores condições e aguardam-na com a mesma conança 
com que aguardariam o despontar do Sol após uma noite de tempestade. 
Os motivos dessa conança decorrem, outrossim, dos fatos testemunhados 
e da concordância desses fatos com a lógica, com a justiça e bondade de 
Deus, correspondendo às íntimas aspirações da humanidade.

Para os espíritas, a alma não é uma abstração; ela tem um corpo 
etéreo que a dene ao pensamento, o que muito é para xar as ideias sobre 
a sua individualidade, aptidões e percepções. A lembrança dos que nos 
são caros repousa sobre alguma coisa de real. Não se nos apresentam mais 
como chamas fugitivas que nada falam ao pensamento, porém sob uma 
forma concreta que antes no-los mostra como seres viventes. Além disso, 
em vez de perdidos nas profundezas do Espaço, estão ao redor de nós; o 
mundo corporal e o mundo espiritual identicam-se em perpétuas rela-
ções, assistindo-se mutuamente.

Não mais permissível sendo a dúvida sobre o futuro, desaparece o 
temor da morte; encara-se a sua aproximação a sangue-frio, como quem 
aguarda a libertação pela porta da vida, e não do nada.

Primeira Parte – Capítulo II

24



CAPÍTULO III

M

O céu

1. Em geral, a palavra céu designa o espaço indenido que circunda 
a Terra, e mais particularmente a parte que está acima do nosso horizonte. 
Vem do latim cœelum, formada do grego coïlos, côncavo, porque o céu pa-
rece uma imensa concavidade.

Os antigos acreditavam na existência de muitos céus superpostos, 
de matéria sólida e transparente, formando esferas concêntricas e tendo a 
Terra por centro.

Girando essas esferas em torno da Terra, arrastavam consigo os astros 
que se achavam em seu circuito.

Essa ideia, provinda da deciência de conhecimentos astronômicos, 
foi a de todas as teogonias, que zeram dos céus, assim escalados, os di-
versos degraus da bem-aventurança: o último deles era abrigo da suprema 
felicidade.

Segundo a opinião mais comum, havia sete céus e daí a expressão 
— estar no sétimo céu — para exprimir perfeita felicidade. Os muçulmanos 
admitem nove céus,2 em cada um dos quais se aumenta a felicidade dos 
crentes.

O astrônomo Ptolomeu3 contava onze e denominava ao último  
Empíreo4 por causa da luz brilhante que nele reina. 

É este ainda hoje o nome poético dado ao lugar da glória eterna. 
A teologia cristã reconhece três céus: o primeiro é o da região do ar e das 

2  N.E.: Foi realizada pesquisa no Alcorão, livro considerado sagrado pelos muçulmanos, e em várias 
suratas (capítulos) foi constatada a crença em sete céus, e não em nove como o descrito acima.

3  Nota de Allan Kardec: Ptolomeu viveu em Alexandria, Egito, no segundo século da Era Cristã.
4  Nota de Allan Kardec: Do grego, pur ou pyr, fogo.



nuvens; o segundo, o espaço em que giram os astros, e o terceiro, para 
além deste, é a morada do Altíssimo, a habitação dos que o contemplam 
face a face. É conforme a esta crença que se diz que Paulo foi alçado ao 
terceiro céu.

2. As diferentes doutrinas relativamente ao Paraíso repousam todas 
no duplo erro de considerar a Terra centro do universo, e limitada a região 
dos astros.

É além desse limite imaginário que todas têm colocado a residência 
afortunada e a morada do Todo-Poderoso.

Singular anomalia que coloca o Autor de todas as coisas, Aquele que 
as governa a todas, nos conns da Criação, em vez de no centro, donde o 
seu pensamento poderia, irradiante, abranger tudo!

3. A Ciência, com a lógica inexorável da observação e dos fatos, le-
vou o seu archote às profundezas do Espaço e mostrou a nulidade de todas 
essas teorias.

A Terra não é mais o eixo do universo, porém um dos menores astros 
que rolam na imensidade; o próprio Sol mais não é do que o centro de 
um turbilhão planetário; as estrelas são outros tantos e inumeráveis sóis, 
em torno dos quais circulam mundos sem conta, separados por distâncias 
apenas acessíveis ao pensamento, embora se nos agure tocarem-se. Neste 
conjunto grandioso, regido por leis eternas — reveladoras da sabedoria e 
onipotência do Criador —, a Terra não é mais que um ponto imperceptí-
vel e um dos planetas menos favorecidos quanto à habitabilidade. E, assim 
sendo, é lícito perguntar por que Deus faria da Terra a única sede da vida 
e nela degredaria as suas criaturas prediletas? Ao contrário, tudo anuncia a 
vida por toda parte e a humanidade é innita como o universo.

Revelando-nos a Ciência mundos semelhantes ao nosso, Deus não 
podia tê-los criado sem intuito, antes deve tê-los povoado de seres capazes 
de os governar.

4. As ideias do homem estão na razão do que ele sabe; como todas as 
descobertas importantes, a da constituição dos mundos deveria imprimir-
-lhes outro curso; sob a inuência desses conhecimentos novos, as crenças 
se modicaram; o Céu foi deslocado e a região estelar, sendo ilimitada, não 
mais lhe pode servir. Onde está ele, pois? E ante esta questão emudecem 
todas as religiões.

Primeira Parte – Capítulo III

26



O Espiritismo vem resolvê-las demonstrando o verdadeiro destino 
do homem. Tomando-se por base a natureza deste último e os atributos 
divinos, chega-se a uma conclusão; isto quer dizer que partindo do co-
nhecido atinge-se o desconhecido por uma dedução lógica, sem falar das 
observações diretas que o Espiritismo faculta.

5. O homem compõe-se de corpo e Espírito: o Espírito é o ser prin-
cipal, racional, inteligente; o corpo é o invólucro material que reveste o 
Espírito temporariamente, para preenchimento da sua missão na Terra e 
execução do trabalho necessário ao seu adiantamento. O corpo, usado, 
destrói-se e o Espírito sobrevive à sua destruição. Privado do Espírito, o 
corpo é apenas matéria inerte, qual instrumento privado da mola real de 
função; sem o corpo, o Espírito é tudo; a vida, a inteligência. Ao deixar o 
corpo, torna ao mundo espiritual, onde paira, para depois reencarnar.

Existem, portanto, dois mundos: o corporal, composto de Espíritos 
encarnados; e o espiritual, formado dos Espíritos desencarnados. Os seres 
do mundo corporal, devido mesmo à materialidade do seu envoltório, es-
tão ligados à Terra ou a qualquer globo; o mundo espiritual ostenta-se por 
toda parte, em redor de nós como no Espaço, sem limite algum designado. 
Em razão mesmo da natureza uídica do seu envoltório, os seres que o 
compõem, em lugar de se arrastarem penosamente sobre o solo, transpõem 
as distâncias com a rapidez do pensamento. 

A morte do corpo não é mais que a ruptura dos laços que os reti-
nham cativos.

6. Os Espíritos são criados simples e ignorantes, mas dotados de 
aptidão para tudo conhecerem e para progredirem, em virtude do seu livre-
-arbítrio. Pelo progresso adquirem novos conhecimentos, novas faculda-
des, novas percepções e, conseguintemente, novos gozos desconhecidos 
dos Espíritos inferiores; eles veem, ouvem, sentem e compreendem o que 
os Espíritos atrasados não podem ver, sentir, ouvir ou compreender.

A felicidade está na razão direta do progresso realizado, de sorte que, 
de dois Espíritos, um pode não ser tão feliz quanto outro, unicamente por não 
possuir o mesmo adiantamento intelectual e moral, sem que por isso precisem 
estar, cada qual, em lugar distinto. Ainda que juntos, pode um estar em 
trevas, enquanto tudo resplandece para o outro, tal como um cego e um 
vidente que se dão as mãos: este percebe a luz da qual aquele não recebe a 
mínima impressão.

O céu

27



Sendo a felicidade dos Espíritos inerente às suas qualidades, haurem-na 
eles em toda parte em que se encontram, seja à superfície da Terra, no meio dos 
encarnados, ou no Espaço.

Uma comparação vulgar fará compreender melhor esta situação. Se 
se encontrarem em um concerto dois homens, um, bom músico, de ouvi-
do educado, e outro, desconhecedor da música, de sentido auditivo pou-
co delicado, o primeiro experimentará sensação de felicidade, enquanto o 
segundo permanecerá insensível, porque um compreende e percebe o que 
nenhuma impressão produz no outro. Assim sucede quanto a todos os 
gozos dos Espíritos, que estão na razão da sua sensibilidade.

O mundo espiritual tem esplendores por toda parte, harmonias e sensa-
ções que os Espíritos inferiores, submetidos à inuência da matéria, não entre-
veem sequer, e que somente são acessíveis aos Espíritos puricados.

7. O progresso nos Espíritos é o fruto do próprio trabalho; mas, 
como são livres, trabalham no seu adiantamento com maior ou menor ati-
vidade, com mais ou menos negligência, segundo sua vontade, acelerando 
ou retardando o progresso e, por conseguinte, a própria felicidade.

Enquanto uns avançam rapidamente, entorpecem-se outros, quais 
poltrões nas leiras inferiores. São eles, pois, os próprios autores da sua 
situação, feliz ou desgraçada, conforme esta frase do Cristo: “A cada um 
segundo as suas obras.” (Romanos, 2:6.)

Todo Espírito que se atrasa não pode queixar-se senão de si mesmo, 
assim como o que se adianta tem o mérito exclusivo do seu esforço, dando 
por isso maior apreço à felicidade conquistada.

A suprema felicidade só é compartilhada pelos Espíritos perfeitos, 
ou, por outra, pelos puros Espíritos, que não a conseguem senão depois de 
haverem progredido em inteligência e moralidade.

O progresso intelectual e o progresso moral raramente marcham 
juntos, mas o que o Espírito não consegue em dado tempo, alcança em 
outro, de modo que os dois progressos acabam por atingir o mesmo nível.

Eis por que se veem muitas vezes homens inteligentes e instruídos 
pouco adiantados moralmente, e vice-versa.

8. A encarnação é necessária ao duplo progresso moral e intelectual 
do Espírito: ao progresso intelectual pela atividade obrigatória do trabalho; 
ao progresso moral pela necessidade recíproca dos homens entre si. A vida 
social é a pedra de toque das boas ou más qualidades.

Primeira Parte – Capítulo III

28



A bondade, a maldade, a doçura, a violência, a benevolência, a cari-
dade, o egoísmo, a avareza, o orgulho, a humildade, a sinceridade, a fran-
queza, a lealdade, a má-fé, a hipocrisia, em uma palavra, tudo o que consti-
tui o homem de bem ou o perverso tem por móvel, por alvo e por estímulo 
as relações do homem com os seus semelhantes.

Para o homem que vivesse isolado não haveria vícios nem virtudes; pre-
servando-se do mal pelo isolamento, o bem de si mesmo se anularia.

9. Uma só existência corporal é manifestamente insuciente para o 
Espírito adquirir todo o bem que lhe falta e eliminar o mal que lhe sobra.

Como poderia o selvagem, por exemplo, em uma só encarnação 
nivelar-se moral e intelectualmente ao mais adiantado europeu? É mate-
rialmente impossível. Deve ele, pois, car eternamente na ignorância e 
barbaria, privado dos gozos que só o desenvolvimento das faculdades pode 
proporcionar-lhe?

O simples bom senso repele tal suposição, que seria não somente 
a negação da justiça e bondade divinas, mas das próprias leis evolutivas 
e progressivas da natureza. Mas Deus, que é soberanamente justo e bom, 
concede ao Espírito tantas encarnações quantas as necessárias para atingir 
seu objetivo — a perfeição.

Para cada nova existência entra o Espírito com o cabedal adquirido 
nas anteriores em aptidões, conhecimentos intuitivos, inteligência e mora-
lidade. Cada existência é assim um passo avante no caminho do progresso.5

A encarnação é inerente à inferioridade dos Espíritos, deixando de 
ser necessária desde que estes, transpondo-lhe os limites, cam aptos para 
progredir no estado espiritual, ou nas existências corporais de mundos su-
periores, que nada têm da materialidade terrestre. Da parte destes a encar-
nação é voluntária, tendo por m exercer sobre os encarnados uma ação 
mais direta e tendente ao cumprimento da missão que lhes compete junto 
dos mesmos. Desse modo aceitam abnegadamente as vicissitudes e sofri-
mentos da encarnação.

10. No intervalo das existências corporais o Espírito torna a entrar 
no mundo espiritual, onde é feliz ou desgraçado segundo o bem ou o mal 
que fez.

Uma vez que o estado espiritual é o estado denitivo do Espírito e 
o corpo espiritual não morre, deve ser esse também o seu estado  normal. 

5  Nota de Allan Kardec: Vede 1a Parte, cap. I, item 3, nota 1.

O céu

29



O estado corporal é transitório e passageiro. É no estado espiritual sobre-
tudo que o Espírito colhe os frutos do progresso realizado pelo trabalho 
da encarnação; é também nesse estado que se prepara para novas lutas e 
toma as resoluções que há de pôr em prática na sua volta à humanidade.

O Espírito progride igualmente na erraticidade, adquirindo co-
nhecimentos especiais que não poderia obter na Terra, e modicando as 
suas ideias. O estado corporal e o espiritual constituem a fonte de dois 
gêneros de progresso, pelos quais o Espírito tem de passar alternadamen-
te, nas existências peculiares a cada um dos dois mundos.

11. A reencarnação pode dar-se na Terra ou em outros mundos. 
Há entre os mundos alguns mais adiantados onde a existência se exerce 
em condições menos penosas que na Terra, física e moralmente, mas 
onde também só são admitidos Espíritos chegados a um grau de perfei-
ção relativo ao estado desses mundos.

A vida nos mundos superiores já é uma recompensa, visto nos 
acharmos isentos, aí, dos males e vicissitudes terrenos. Os corpos menos 
materiais, quase uídicos, não sujeitos aí às moléstias, às enfermidades, 
tampouco têm as mesmas necessidades. Excluídos os Espíritos maus, 
gozam os homens de plena paz, sem outra preocupação além da do 
adiantamento pelo trabalho intelectual.

Reina lá a verdadeira fraternidade, porque não há egoísmo; a ver-
dadeira igualdade, porque não há orgulho, e a verdadeira liberdade por 
não haver desordens a reprimir, nem ambiciosos que procurem oprimir 
o fraco.

Comparados à Terra, esses mundos são verdadeiros paraísos, quais 
pousos ao longo do caminho do progresso conducente ao estado de-
nitivo. Sendo a Terra um mundo inferior destinado à puricação dos 
Espíritos imperfeitos, está nisso a razão do mal que aí predomina, até que 
praza a Deus fazer dela morada de Espíritos mais adiantados. Assim é que 
o Espírito, progredindo gradualmente à medida que se desenvolve, chega 
ao apogeu da felicidade; porém, antes de ter atingido a culminância da 
perfeição, goza de uma felicidade relativa ao seu progresso. A criança 
também frui os prazeres da infância, mais tarde os da mocidade, e nal-
mente os mais sólidos, da madureza.

Primeira Parte – Capítulo III

30



12. A felicidade dos Espíritos bem-aventurados não consiste na 
ociosidade contemplativa, que seria, como temos dito muitas vezes, uma 
eterna e fastidiosa inutilidade.

A vida espiritual em todos os seus graus é, ao contrário, uma cons-
tante atividade, mas atividade isenta de fadigas.

A suprema felicidade consiste no gozo de todos os esplendores da 
Criação, que nenhuma linguagem humana jamais poderia descrever, que 
a imaginação mais fecunda não poderia conceber. Consiste também na 
penetração de todas as coisas, na ausência de sofrimentos físicos e mo-
rais, numa satisfação íntima, numa serenidade da alma imperturbável, 
no amor que envolve todos os seres, e portanto na ausência de atrito 
proveniente do contato com os maus, e, acima de tudo, na contemplação 
de Deus e na compreensão dos seus mistérios revelados aos mais dignos. 
A felicidade também existe nas tarefas cujo encargo nos faz felizes. Os 
puros Espíritos são os messias ou mensageiros de Deus pela transmissão 
e execução das suas vontades. Preenchem as grandes missões, presidem à 
formação dos mundos e à harmonia geral do universo, tarefa gloriosa a 
que se não chega senão pela perfeição. Os da ordem mais elevada são os 
únicos a possuírem os segredos de Deus, inspirando-se no seu pensamen-
to, de que são diretos representantes.

13. As atribuições dos Espíritos são proporcionadas ao seu pro-
gresso, às luzes que possuem, às suas capacidades, experiência e grau de 
conança inspirada ao Senhor soberano. 

Nem favores, nem privilégios que não sejam o prêmio ao mérito; 
tudo é medido e pesado na balança da estrita justiça.

As missões mais importantes são conadas somente àqueles que 
Deus julga capazes de as cumprir e incapazes de desfalecimento ou com-
prometimento. E enquanto que os mais dignos compõem o supremo 
conselho, sob as vistas de Deus, a chefes superiores é cometida a direção 
de turbilhões planetários, e a outros conferida a de mundos especiais. 
Vêm, depois, pela ordem de adiantamento e subordinação hierárquica, 
as atribuições mais restritas dos prepostos ao progresso dos povos, à pro-
teção das famílias e indivíduos, ao impulso de cada ramo de progresso, às 
diversas operações da natureza até os mais ínmos pormenores da Cria-
ção. Neste vasto e harmônico conjunto há ocupações para todas as ca-
pacidades, aptidões e esforços; ocupações aceitas com júbilo,  solicitadas 

O céu

31



com ardor, por serem um meio de adiantamento para os Espíritos que ao 
progresso aspiram.

14. Ao lado das grandes missões conadas aos Espíritos superiores, 
há outras de importância relativa em todos os graus, concedidas a Espíri-
tos de todas as categorias, podendo armar-se que cada encarnado tem a 
sua, isto é, deveres a preencher a bem dos seus semelhantes, desde o chefe 
de família, a quem incumbe o progresso dos lhos, até o homem de gê-
nio que lança às sociedades novos germens de progresso. É nessas missões 
secundárias que se vericam desfalecimentos, prevaricações e renúncias 
que prejudicam o indivíduo sem afetar o todo.

15. Todas as inteligências concorrem, pois, para a obra geral, qual-
quer que seja o grau atingido, e cada uma na medida das suas forças, seja 
no estado de encarnação ou no de espírito. Por toda parte a atividade, 
desde a base ao ápice da escala, instruindo-se, coadjuvando-se em mútuo 
apoio, dando-se as mãos para alcançarem o zênite.

Assim se estabelece a solidariedade entre o mundo espiritual e o 
corporal, ou, em outros termos, entre os homens e os Espíritos, entre os 
Espíritos libertos e os cativos. Assim se perpetuam e consolidam, pela 
puricação e continuidade de relações, as verdadeiras simpatias e nobres 
afeições.

Por toda parte, a vida e o movimento: nenhum canto do innito 
despovoado, nenhuma região que não seja incessantemente percorrida 
por legiões inumeráveis de Espíritos radiantes, invisíveis aos sentidos 
grosseiros dos encarnados, mas cuja vista deslumbra de alegria e admira-
ção as almas libertas da matéria. Por toda parte, enm, há uma felicidade 
relativa a todos os progressos, a todos os deveres cumpridos, trazendo 
cada um consigo os elementos de sua felicidade, decorrente da categoria 
em que se coloca pelo seu adiantamento.

Das qualidades do indivíduo depende-lhe a felicidade, e não do 
estado material do meio em que se encontra, podendo a felicidade, por-
tanto, existir em qualquer parte onde haja Espíritos capazes de a gozar. 
Nenhum lugar lhe é circunscrito e assinalado no universo.

Onde quer que se encontrem, os Espíritos podem contemplar a 
majestade divina, porque Deus está em toda parte.

16. Entretanto, a felicidade não é pessoal: se a possuíssemos so-
mente em nós mesmos, sem poder reparti-la com outrem, ela seria 

Primeira Parte – Capítulo III

32



 tristemente egoísta. Também a encontramos na comunhão de ideias que 
une os seres simpáticos. Os Espíritos felizes, atraindo-se pela similitude 
de ideias, gostos e sentimentos, formam vastos agrupamentos ou famílias 
 homogêneas, no seio das quais cada individualidade irradia as qualida-
des próprias e satura-se dos eúvios serenos e benécos emanados do 
 conjunto.

Os membros deste, ora se dispersam para se darem à sua missão, 
ora se reúnem em dado ponto do Espaço a m de se prestarem contas do 
trabalho realizado, ora se congregam em torno dum Espírito mais eleva-
do para receberem instruções e conselhos.

17. Posto que os Espíritos estejam por toda parte, os mundos são 
de preferência os seus centros de atração, em virtude da analogia exis-
tente entre eles e os que os habitam. Em torno dos mundos adiantados 
abundam Espíritos superiores, como em torno dos atrasados pululam 
Espíritos inferiores. Cada globo tem, de alguma sorte, sua população 
própria de Espíritos encarnados e desencarnados, alimentada em sua 
maioria pela encarnação e desencarnação dos mesmos. Esta população é 
mais estável nos mundos inferiores, pelo apego dos Espíritos à matéria, e 
mais utuante nos superiores.

Destes últimos, porém, verdadeiros focos de luz e felicidade, Es-
píritos se destacam para mundos inferiores a m de neles semearem os 
 germens do progresso, levar-lhes consolação e esperança, levantar os âni-
mos abatidos pelas provações da vida. Por vezes também se encarnam 
para cumprir com mais ecácia a sua missão.

18. Nessa imensidade ilimitada, onde está o Céu? Em toda parte. 
Nenhum contorno lhe traça limites. Os mundos adiantados são as úl-
timas estações do seu caminho, que as virtudes franqueiam e os vícios 
interditam. Ante este quadro grandioso que povoa o universo, que dá a 
todas as coisas da Criação um m e uma razão de ser, quanto é pequena 
e mesquinha a doutrina que circunscreve a humanidade a um ponto 
imperceptível do Espaço, que no-la mostra começando em dado instante 
para acabar igualmente com o mundo que a contém, não abrangendo 
mais que um minuto na eternidade!

Como é triste, fria, glacial essa doutrina quando nos mostra o resto 
do universo, durante e depois da humanidade terrestre, sem vida, nem 
movimento, qual vastíssimo deserto imerso em profundo silêncio! Como 

O céu

33



é desesperadora a perspectiva dos eleitos votados à contemplação perpé-
tua, enquanto a maioria das criaturas padece tormentos sem-m! Como 
lacera os corações sensíveis a ideia dessa barreira entre mortos e vivos! As 
almas ditosas, dizem, só pensam na sua felicidade, como as desgraçadas, 
nas suas dores. Admira que o egoísmo reine sobre a Terra quando no-lo 
mostram no Céu?

Oh! quão mesquinha se nos agura essa ideia da grandeza, do po-
der e da bondade de Deus! Quanto é sublime a ideia que dele fazemos 
pelo Espiritismo! Quanto a sua doutrina engrandece as ideias e amplia 
o pensamento! Mas quem diz que ela é verdadeira? A razão primeiro, a 
revelação depois, e, nalmente, a sua concordância com os progressos 
da Ciência. Entre duas doutrinas, das quais uma amesquinha e a outra 
exalta os atributos de Deus; das quais uma só está em desacordo e a outra 
em harmonia com o progresso; das quais uma se deixa car na retaguarda 
enquanto a outra caminha, o bom senso diz de que lado está a verdade. 
Que, confrontando-as, consulte cada qual a consciência, e uma voz ín-
tima lhe falará por ela. Pois bem, essas aspirações íntimas são a voz de 
Deus, que não pode enganar os homens. 

19. Dir-se-á, por que Deus não lhes revelou de princípio toda a 
verdade? Pela mesma razão por que se não ensina à infância o que se 
ensina aos de idade madura.

A revelação limitada foi suciente a certo período da humanidade, 
e Deus a proporciona gradativamente ao progresso e às forças do  Espírito.

Os que recebem hoje uma revelação mais completa são os mesmos 
Espíritos que tiveram dela uma partícula em outros tempos e que de en-
tão por diante se engrandeceram em inteligência.

Antes de a Ciência ter revelado aos homens as forças vivas da natu-
reza, a constituição dos astros, o verdadeiro papel da Terra e sua forma-
ção, poderiam eles compreender a imensidade do Espaço e a pluralidade 
dos mundos? Antes de a Geologia comprovar a formação da Terra, pode-
riam os homens tirar-lhe o inferno das entranhas e compreender o senti-
do alegórico dos seis dias da Criação? Antes de a Astronomia descobrir as 
leis que regem o universo, poderiam compreender que não há alto nem 
baixo no Espaço, que o Céu não está acima das nuvens nem limitado 
pelas estrelas? Poderiam identicar-se com a vida espiritual antes dos 
progressos da ciência psicológica? conceber depois da morte uma vida 

Primeira Parte – Capítulo III

34



feliz ou desgraçada, a não ser em lugar circunscrito e sob uma forma ma-
terial? Não; compreendendo mais pelos sentidos que pelo pensamento, o 
universo era muito vasto para a sua concepção; era preciso restringi-lo ao 
seu ponto de vista para alargá-lo mais tarde. Uma revelação parcial tinha 
sua utilidade, e, embora sábia até então, não satisfaria hoje. O absurdo 
provém dos que pretendem poder governar os homens de pensamento, 
sem se darem conta do progresso das ideias, quais se fossem crianças. 
(Vede O evangelho segundo o espiritismo, cap. III.)

O céu

35





CAPÍTULO IV

M

O inferno

• Intuição das penas futuras • O inferno cristão  
imitado do inferno pagão • Os limbos • Quadro do 

inferno pagão • Esboço do inferno cristão

Intuição das penas futuras
1. Desde todas as épocas o homem acreditou, por intuição, que a vida 

futura seria feliz ou infeliz, conforme o bem ou o mal praticado neste mun-
do. A ideia que ele faz, porém, dessa vida, está em relação com o seu desen-
volvimento, senso moral e noções mais ou menos justas do bem e do mal.

As penas e recompensas são o reexo dos instintos predominantes. Os 
povos guerreiros fazem consistir a suprema felicidade nas honras conferidas 
à bravura; os caçadores, na abundância da caça; os sensuais, nas delícias da 
voluptuosidade. Dominado pela matéria, o homem não pode compreender 
senão imperfeitamente a espiritualidade, imaginando para as penas e gozos 
futuros um quadro mais material que espiritual; agura-se-lhe que deve 
comer e beber no outro mundo, porém, melhor que na Terra.6

Mais tarde já se encontra nas crenças sobre a vida futura um misto 
de espiritualismo e materialismo: a beatitude contemplativa concorrendo 
com o inferno das torturas físicas.

2. Não podendo compreender senão o que vê, o homem primiti-
vo naturalmente moldou o seu futuro pelo presente; para compreender 

6  Nota de Allan Kardec: Um pequeno saboiano, a quem o seu cura fazia a descrição da vida futura, 
perguntou-lhe se todo mundo lá comia pão branco, como em Paris.



outros tipos, além dos que tinha à vista, ser-lhe-ia preciso um desenvolvi-
mento intelectual que só o tempo deveria completar. Também o quadro 
por ele ideado sobre as penas futuras não é senão o reexo dos males da 
humanidade, em mais vasta proporção, reunindo-lhe todas as torturas, 
suplícios e aições que achou na Terra. Nos climas abrasadores imaginou 
um inferno de fogo, e nas regiões boreais um inferno de gelo. Não estan-
do ainda desenvolvido o sentido que mais tarde o levaria a compreender 
o mundo espiritual, não podia conceber senão penas materiais; e assim, 
com pequenas diferenças de forma, os infernos de todas as religiões se 
assemelham.

O inferno cristão imitado do inferno pagão
3. O inferno pagão, descrito e dramatizado pelos poetas, foi o mo-

delo mais grandioso do gênero, e perpetuou-se no seio dos cristãos, onde, 
por sua vez, houve poetas e cantores. Comparando-os, encontram-se neles 
— salvo os nomes e variantes de detalhe — numerosas analogias; ambos 
têm o fogo material por base de tormentos, como símbolo dos sofrimentos 
mais atrozes. Mas coisa singular! os cristãos exageraram em muitos pontos 
o inferno dos pagãos. Se estes tinham o tonel das Danaides,7 a roda de 
Íxion,8 o rochedo de Sísifo,9 eram estes suplícios individuais; os cristãos, 
ao contrário, têm para todos, sem distinção, as caldeiras ferventes cujos 
tampos os anjos levantam para ver as contorções dos supliciados;10 e Deus, 
sem piedade, ouve-lhes os gemidos por toda a eternidade. Jamais os pagãos 
descreveram os habitantes dos Campos Elíseos deleitando a vista nos su-
plícios do Tártaro.11

7  N.E.: As cinquenta lhas de Dânaos, Rei de Argos, que, com exceção de uma, mataram seus maridos 
na noite de núpcias, e foram condenadas a encher eternamente, no inferno, um tonel sem fundo.

8  N.E.: Por caluniar Zeus, Íxion foi fulminado por um raio e lançado no Tártaro, onde foi preso a uma 
roda em chamas e condenado a nela girar pela eternidade.

9  N.E.: Por assaltar os viajantes, Zeus condenou Sísifo ao Tártaro, e deu-lhe como castigo eterno a obri-
gação de empurrar uma pedra até o lugar mais alto da montanha, de onde ela sempre rola de volta.

10  Nota de Allan Kardec: Sermão pregado em Montpellier em 1860.
11  Nota de Allan Kardec: “Os bem-aventurados, sem deixarem o lugar que ocupam, poderão afastar-se 

de certo modo em razão do seu dom de inteligência e da vista distinta, a m de considerarem as 
torturas dos condenados, e, vendo-os, não somente serão insensíveis à dor, mas até fcarão repletos
de alegria e renderão graças a Deus por sua própria felicidade, assistindo à inefável calamidade dos 
ímpios.” (São Tomás de Aquino.)

Primeira Parte – Capítulo IV

38



4. Os cristãos têm, como os pagãos, o seu rei dos infernos — Satã — 
com a diferença, porém, de que Plutão se limitava a governar o  sombrio 
império, que lhe coubera em partilha, sem ser mau; retinha em seus 
 domínios os que haviam praticado o mal, porque essa era a sua missão, 
mas não induzia os homens ao pecado para desfrutar, tripudiar dos seus 
sofrimentos. Satã, no entanto, recruta vítimas por toda parte e regozija-
-se ao atormentá-las com uma legião de demônios armados de forcados a 
revolvê-las no fogo.

Já se tem discutido seriamente sobre a natureza desse fogo que quei-
ma, mas não consome as vítimas. Tem-se mesmo perguntado se seria um 
fogo de betume.12

O inferno cristão nada cede, pois, ao inferno pagão.
5. As mesmas considerações que, entre os antigos, tinham feito lo-

calizar o reino da felicidade, zeram circunscrever igualmente o lugar dos 
suplícios. Tendo-se colocado o primeiro nas regiões superiores, era natural 
reservar ao segundo os lugares inferiores, isto é, o centro da Terra, para 
onde se acreditava servirem de entradas certas cavidades sombrias, de as-
pecto terrível. Os cristãos também colocaram aí, por muito tempo, a habi-
tação dos condenados.

A este respeito, frisemos ainda outra analogia: 
O inferno dos pagãos continha de um lado os Campos Elíseos e do 

outro o Tártaro; o Olimpo, morada dos deuses e dos homens divinizados, 
cava nas regiões superiores. Segundo a letra do Evangelho, Jesus desceu 
aos infernos, isto é, aos lugares baixos para deles tirar as almas dos justos que 
lhe aguardavam a vinda. 

Os infernos não eram, portanto, um lugar unicamente de suplício: 
estavam, tal como para os pagãos, nos lugares baixos.

A morada dos anjos, assim como o Olimpo, era nos lugares elevados. 
Colocaram-na para além do céu estelar, que se reputava limitado.

6. Esta mistura de ideias cristãs e pagãs nada tem de surpreendente. 
Jesus não podia de um só golpe destruir inveteradas crenças, faltando aos 
homens conhecimentos necessários para conceber a innidade do Espaço 
e o número innito dos mundos; a Terra para eles era o centro do univer-
so; não lhe conheciam a forma nem a estrutura internas; tudo se limitava 
ao seu ponto de vista: as noções do futuro não podiam ir além dos seus 

12  Nota de Allan Kardec: Sermão pregado em Paris em 1861.

O inferno

39



conhecimentos. Jesus encontrava-se, pois, na impossibilidade de os iniciar 
no verdadeiro estado das coisas, mas não querendo, por outro lado, com 
sua autoridade, sancionar preconceitos, absteve-se de os reticar, deixando 
ao tempo essa missão. Ele limitou-se a falar vagamente da vida bem-aven-
turada, dos castigos reservados aos culpados, sem referir-se jamais nos seus 
ensinos a castigos e suplícios corporais, que constituíram para os cristãos 
um artigo de fé. Eis aí como as ideias do inferno pagão se perpetuaram 
até os nossos dias. E foi preciso a difusão das modernas luzes, o desen-
volvimento geral da inteligência humana para se lhe fazer justiça. Como, 
porém, nada de positivo houvesse substituído as ideias recebidas, ao longo 
período de uma crença cega sucedeu, transitoriamente, o período de incre-
dulidade a que vem pôr termo a Nova Revelação. Era preciso demolir para 
reconstruir, visto como é mais fácil insinuar ideias justas aos que em nada 
creem, sentindo que algo lhes falta, do que fazê-lo aos que possuem uma 
ideia robusta, ainda que absurda.

7. Localizados o Céu e o inferno, as seitas cristãs foram levadas a não 
admitir para as almas senão duas situações extremas: a felicidade perfeita e 
o sofrimento absoluto. O purgatório é apenas uma posição intermediária 
e passageira, ao sair da qual as almas passam, sem transição, à mansão dos 
justos.

Outra não pode ser a hipótese, dada a crença na sorte denitiva da 
alma após a morte. Se não há mais de duas habitações, a dos eleitos e a dos 
condenados, não se podem admitir muitos graus em cada uma sem admitir 
a possibilidade de os franquear e, conseguintemente, o progresso. Ora, se 
há progresso, não há sorte denitiva, e se há sorte denitiva, não há pro-
gresso. Jesus resolveu a questão quando disse: “Há muitas moradas na casa 
de meu Pai.”13 (JOÃO, 14:2.)

Os limbos
8. É verdade que a Igreja admite uma posição especial em casos 

particulares.
As crianças falecidas em tenra idade, sem fazer mal algum, não po-

dem ser condenadas ao fogo eterno, mas também, não tendo feito bem, 
não lhes assiste direito à felicidade suprema. Ficam nos limbos, diz-nos a 

13  Nota de Allan Kardec: Cap. III de O evangelho segundo o espiritsmo.

Primeira Parte – Capítulo IV

40



Igreja, nessa situação jamais denida, na qual, se não sofrem, também não 
gozam da bem-aventurança. Esta, sendo tal sorte irrevogavelmente xada, 
ca-lhes defesa para sempre. Tal privação importa, assim, um suplício eterno 
e tanto mais imerecido, quanto é certo não ter dependido dessas almas que 
as coisas assim sucedessem. O mesmo se dá quanto ao selvagem que, não 
tendo recebido a graça do batismo e as luzes da Religião, peca por ignorân-
cia, entregue aos instintos naturais. Certo, este não tem a responsabilidade 
e o mérito cabíveis ao que procede com conhecimento de causa. A simples 
lógica repele uma tal doutrina em nome da Justiça de Deus, que se con-
tém integralmente nestas palavras do Cristo: “A cada um, segundo as suas 
obras.” Obras, sim, boas ou más, porém praticadas voluntária e livremen-
te, únicas que comportam responsabilidade. Neste caso não podem estar a 
criança, o selvagem e tampouco aquele que não foi esclarecido.

Quadro do inferno pagão
9. O conhecimento do inferno pagão nos é fornecido quase exclu-

sivamente pela narrativa dos poetas. Homero e Virgílio dele deram a mais 
completa descrição, devendo, contudo, levar-se em conta as necessida-
des poéticas impostas à forma. A descrição de Fénelon, no Aventuras de 
 Telêmaco, posto que haurida na mesma fonte quanto às crenças fundamen-
tais, tem a simplicidade mais concisa da prosa.

Descrevendo o aspecto lúgubre dos lugares, preocupa-se, principal-
mente, em realçar o gênero de sofrimento dos culpados, estendendo-se 
sobre a sorte dos maus reis com vista à instrução do seu régio discípulo. Por 
muito popular que seja esta obra, nem todos têm presente à memória a sua 
descrição, ou não meditaram sobre ela de modo a estabelecer comparação, 
e assim acreditamos de utilidade reproduzir os tópicos que mais direta-
mente interessam ao nosso assunto, isto é, os que se referem especialmente 
às penas individuais.

10. “Ao entrar, Telêmaco14 ouve gemidos de uma sombra inconsolável: 
— Qual é — pergunta-lhe — a vossa desgraça? Quem fostes na Terra? 
— Nabofarzan — responde a sombra —, rei da soberba Babilônia. 

Ao ouvir meu nome tremiam todos os povos do Oriente; fazia-me adorar 
pelos babilônios num templo todo de mármore, representado por uma 

14  N.E.: Personagem da Odisseia, lho de Odisseus e Penélope.

O inferno

41



estátua de ouro, a cujos pés se queimavam noite e dia os preciosos perfu-
mes da Etiópia; jamais alguém ousou contradizer-me sem de pronto ser 
punido; inventavam-se dia a dia prazeres novos para tornar-me a vida mais 
e mais deliciosa.

“Moço e robusto, quantos, infelizmente! quantos prazeres me res-
tavam ainda por usufruir no trono! Mas certa mulher, que eu amava e 
que me não correspondia, fez-me sentir claramente que eu não era um 
deus: envenenou-me, e... nada mais sou. As minhas cinzas foram ontem 
encerradas com pompa em urna de ouro: choraram, arrancaram cabelos, 
pretenderam ngidamente atirar-se às chamas da minha fogueira, a m de 
morrerem comigo, vão ainda gemer junto do túmulo das minhas cinzas, 
mas ninguém me deplora; a minha memória horroriza a própria família, 
enquanto aqui embaixo sofro já horríveis suplícios.”

Telêmaco, compungido ante esse espetáculo, diz-lhe: — Éreis vós 
verdadeiramente feliz durante o vosso reinado? Sentíeis porventura essa 
paz suave sem a qual o coração se conserva opresso e abatido em meio 
das delícias? — Não — respondeu o babilônio —, não sei mesmo o que 
quereis dizer. Os sábios exaltam essa paz como bem único; quanto à raiva, 
nunca a senti, meu coração agitava-se continuamente por novos desejos 
de temor e de esperança. Procurava aturdir-me com o abalo das próprias 
paixões, tendo o cuidado de entreter essa embriaguez para torná-la perma-
nente, contínua; o menor intervalo de razão, de calma, ser-me-ia muito 
amargo. Eis a paz que fruí; qualquer outra parece-me antes uma fábula, um 
sonho. São esses os bens que choro.

Assim falando, o babilônio chorava qual homem pusilânime, ener-
vado pelas prosperidades, desabituado de suportar resignadamente uma 
desgraça. Havia junto dele alguns escravos mortos em homenagem hon-
rosa aos seus funerais. Mercúrio15 os entregara a Caronte16 com o seu rei, 
outorgando-lhes poder absoluto sobre esse rei, a quem tinham servido na 
Terra. Essas sombras de escravos não temiam a sombra de Nabofarzan, que 
retinham encadeada, inigindo-lhe as mais cruéis afrontas. Dizia-lhe uma: 
— Não éramos nós homens iguais a ti? Insensato que eras, julgavas-te um 
deus, a ponto de esqueceres a tua origem comum a todos os homens. 

15  N.E.: Deus romano do comércio e dos viajantes.
16  N.E.: Barqueiro dos infernos que, mediante pagamento, transportava os mortos na travessia das 

águas infernais.

Primeira Parte – Capítulo IV

42



Outra, para insultá-lo, dizia: — Tinhas razão em não querer que por 
homem te houvessem, porque na verdade eras um monstro desumano. 

Ainda outra: — Então?! onde estão agora os teus aduladores? nada 
mais tens a dar, desgraçado! nem mesmo o mal podes fazer mais; eis-te re-
duzido a escravo dos teus escravos. A justiça dos deuses tarda, mas não falha.

A estas frases duras Nabofarzan se rojava por terra, arrancando os 
cabelos em acesso de raiva e desespero, mas Caronte instigava os escravos: 
— Arrastem-no pela corrente, levantem-no contra a vontade. Não possa 
ele consolar-se escondendo a sua vergonha: preciso é que todas as sombras do 
Estige17 a testemunhem como justicativa aos deuses, que por tanto tempo 
toleraram o reinado terreno deste ímpio.

E ele avista logo, bem perto de si, o negro Tártaro evolando escuro 
e espesso fumo, cujo cheiro mefítico daria a morte se se espalhasse pela 
morada dos vivos. Esse fumo envolvia um rio de fogo, um turbilhão de 
chamas, cujo ruído, semelhante às torrentes mais caudalosas quando se 
despenham de altos rochedos em profundos abismos, concorria para que 
nada se ouvisse nesses lugares tenebrosos. Telêmaco, secretamente animado 
por Minerva, entra sem medo nesse báratro. Viu primeiramente um gran-
de número de homens que tinham vivido nas mais humildes condições, 
punidos por haverem procurado riquezas por meio de fraudes, traições e 
crueldade. Aí notou muitos ímpios hipócritas que, simulando amar a Re-
ligião, dela se tinham servido como de um belo pretexto para satisfazerem 
ambições e zombarem dos crédulos: os que haviam abusado até da própria 
Virtude, o maior dom dos deuses, eram punidos como os mais celerados 
de todos os homens. Os lhos que haviam degolado seus pais; as esposas 
que mancharam as mãos no sangue dos maridos; os traidores que vende-
ram a pátria, violando todos os juramentos, sofriam, apesar de tudo, penas 
menores que aqueles hipócritas.

Os três juízes infernais assim o queriam, por esta razão: os hipócritas 
não se contentam com ser maus como os demais ímpios, porém, querem 
passar por bons e concorrem por sua falsa virtude para a descrença e cor-
rupção da verdade. Os deuses, por eles zombados e desprezados perante os 
homens, empregam com prazer todo o seu poderio para se vingarem de 
tais insultos.

17  N.E.: Na mitologia grega, o maior dos rios do inferno.

O inferno

43



Perto destes, outros homens aparecem, que vulgarmente se julgam 
isentos de culpa, mas que os deuses perseguem desapiedadamente: são os 
ingratos, os mentirosos, os aduladores que louvaram o vício, os críticos 
perversos que procuraram enodoar a mais pura virtude; enm aqueles que, 
julgando temerariamente das coisas, sem as conhecer a fundo, prejudica-
ram por isso a reputação dos inocentes.

Telêmaco, vendo os três juízes sentados a condenarem um homem, 
ousou perguntar-lhes quais os seus crimes. O condenado, tomando a pa-
lavra, de pronto exclamava: — Nunca z mal algum; todo o meu prazer 
era praticar o bem: fui sempre generoso, justo, liberal e compassivo; que se 
pode, pois, exprobrar-me?

Minos então lhe disse: — Nenhuma acusação se te faz quanto aos 
homens, porém a estes menos não devias que aos deuses? Que justiça, 
pois, é essa de que te vanglorias? Para com os homens, que nada são, não 
faltaste jamais a qualquer dever; foste virtuoso, é certo, mas só atribuíste 
essa virtude a ti próprio, esquecendo os deuses que ta deram, tudo porque 
querias gozar do fruto da tua virtude encerrado em ti mesmo: foste a tua 
divindade. Mas os deuses, que tudo zeram, e o zeram para si, não po-
dem renunciar aos seus direitos; e, pois que quiseste pertencer-te e não a 
eles,  entregar-te-ão a ti mesmo, esquecidos de ti como deles te esqueceste. 
Procura agora, se podes, o consolo em teu próprio coração. Eis-te agora para 
sempre separado dos homens, aos quais querias agradar; eis-te só contigo, 
tu que eras o teu ídolo: ca sabendo que não há verdadeira virtude sem res-
peito e amor aos deuses, a quem tudo é devido. A tua falsa virtude, que por 
muitos anos deslumbrou os ingênuos, vai ser confundida. Não julgando 
os homens o vício e a virtude senão pelo que lhes agrada ou os incomoda, 
são cegos quanto ao bem e quanto ao mal. Aqui, uma luz divina derroga 
seus julgamentos articiais, condenando muita vez o que eles admiram, e 
outras vezes justicando o que condenam.

A estas palavras, o lósofo, como que ferido por um raio, mal podia 
suster-se. O deleite que tivera outrora em rever a sua moderação, a cora-
gem, as inclinações generosas, transformavam-se em desespero. A visão do 
próprio coração inimigo dos deuses, promove-lhe suplícios; vê, e não pode 
deixar de se ver; vê a vaidade dos preconceitos humanos, aos quais buscava 
lisonjear em todas as suas ações. Opera-se uma revolução radical em todo 
o seu íntimo, como se lhe revolvessem todas as entranhas; reconhece-se 

Primeira Parte – Capítulo IV

44



outro; não encontra apoio no coração; a consciência, cujo testemunho tão 
agradável lhe fora, revolta-se contra ele, incriminando-lhe amargamente o 
desvario, a ilusão de todas as suas virtudes, que não tiveram por  princípio 
e por m o culto da divindade, e ei-lo perturbado, consternado, preso 
da vergonha, do remorso, do desespero. As Fúrias18 não o atormentam, 
bastando-lhes o terem-no entregado a si próprio, para que expie pelo coração 
a vingança dos deuses desprezados.

Procurando a treva não pode encontrá-la, porquanto inoportuna luz 
o segue por toda parte; de todos os lados os raios penetrantes da verdade 
vingam a verdade que ele desdenhou seguir. Tudo que amava se lhe torna 
odioso como fonte dos seus males inndáveis. Murmura consigo: Ó in-
sensato! não conheci, pois, nem os deuses, nem os homens, nem a mim 
mesmo, porque jamais amei o verdadeiro e único bem; todos os meus 
passos foram tresloucados; a minha sabedoria não passava de loucura; a 
minha virtude mais não era que o orgulho impiedoso e cego: eu era enm 
o meu ídolo!

Finalmente reconheceu Telêmaco os reis condenados por abuso de 
poder. De um lado, vingadora Fúria apresentava-lhes um espelho a reetir a 
monstruosidade dos seus vícios: aí viam, sem poder desviar os olhos, a vaida-
de grosseira e ávida de ridículos louvores; a crueldade para com aqueles a 
quem deveriam ter feito felizes; o temor da verdade, a insensibilidade para 
com as virtudes, a predileção pelos cobardes e aduladores, a falta de apli-
cação, a inércia, a indolência; a desconança ilimitada; o fausto e a magni-
cência excessivos calcados sobre a ruína dos povos; a ambição de glórias 
vãs à custa do sangue dos concidadãos; a fereza, enm, que procura a cada 
dia novas delícias nas lágrimas e no desespero de tantos infelizes. Esses reis 
reviam-se constantemente nesse espelho, achando-se mais monstruosos e 
horrendos que a própria Quimera19 vencida por Belerofonte,20 que a Hidra 
de Lerna21 abatida por Hércules22 e que Cérbero23 vomitando por suas 

18  N.E.: Três deusas gregas da vingança: Alecto, Tisífone e Megera.
19  N.E.: Na mitologia grega, monstro fabuloso representado com cabeça de leão, dorso de cabra e cau-

da de serpente ou dragão.
20  N.E.: Herói mitológico, lho de Posêidon. Montou Pégaso, o cavalo alado, e matou a Quimera.
21  N.E.: Na mitologia grega, serpente monstruosa com sete cabeças que renasciam tão logo eram 

 cortadas.
22  N.E.: Herói romano; deus protetor da agricultura, do comércio e dos exércitos.
23  N.E.: Cão tricéfalo, guardião dos infernos.

O inferno

45



três goelas um sangue negro e venenoso, capaz de empestar toda a raça de 
mortais que vivem sobre a Terra.

De outro lado, outra Fúria lhes repetia injuriosamente todos os lou-
vores que os lisonjeiros lhes dispensavam em vida e mostrava-lhes ainda 
outro espelho em que se viam tais como a lisonja os pintara. Da antítese dos 
dois quadros brotava o suplício do amor-próprio. Era para notar que os piores 
dentre esses reis, foram os que tiveram maiores e mais fulgentes louvores 
durante a vida, por isso que os maus são mais temidos que os bons e exi-
gem impudicamente as vis adulações dos poetas e oradores do seu tempo.

Na profundeza dessas trevas, onde só insultos e escárnios padecem, 
ouvem-se-lhes os gemidos agoniados. Nada os cerca que os não repila, 
contradiga e confunda em contraste ao que supunham na vida, zombando 
dos homens, convictos de que tudo era feito para servi-los. No Tártaro, en-
tregues a todos os caprichos de certos escravos, estes lhes fazem provar por 
sua vez a mais cruel servidão; humilhados dolorosamente, não lhes resta 
esperança alguma de modicar ou abrandar o cativeiro. Qual bigorna sob 
as marteladas dos Ciclopes,24 quando Vulcano25 os acoroçoa nas fornalhas 
incandescentes do Monte Etna, assim permanecem, mercê das pancadas 
desses escravos transformados em verdugos.

Aí viu Telêmaco pálidos semblantes, hediondos e consternados. Ne-
gra tristeza essa que consome estes criminosos, horrorizados de si próprios, 
sem poderem dela despojar-se como da própria natureza; não têm outro 
castigo às suas faltas que não as mesmas faltas; veem-nas incessantemente na 
plenitude da sua enormidade, apresentando-se-lhes sob a forma de espectros 
horríveis que os perseguem. Procurando eximir-se a essa perseguição, bus-
cam morte mais potente do que a que os separou do corpo. Desesperados, 
invocam uma morte capaz de extinguir-lhes a consciência: pedem aos abis-
mos que os absorvam, a m de se furtarem aos raios vingadores da verdade 
que os atormenta, mas continuam votados à vingança que sobre eles destila 
gota a gota e que jamais estancará. A verdade que temem ver constitui-se 
em suplício; veem-na, contudo, e só têm olhos para vê-la erguer-se contra 
eles, ferindo-os, despedaçando-os, arrancando-os de si mesmos, como o 
raio, sem nada destruir-lhes exteriormente, a penetrar-lhes o âmago das 
entranhas.

24  N.E.: Na mitologia grega, gigantes ferreiros e construtores, com apenas um olho no meio da testa.
25  N.E.: Deus romano do fogo e da metalurgia.

Primeira Parte – Capítulo IV

46



Entre os seres que lhe eriçavam os cabelos, viu Telêmaco vários e 
antigos Reis da Lídia punidos por haverem preferido ao trabalho as delícias 
de uma vida inativa, quando aquele deve ser o consolo dos povos e, como 
tal, inseparável da realeza.

Estes reis lastimavam-se reciprocamente a cegueira. Dizia um a ou-
tro, que fora seu lho: — Não vos tinha eu recomendado tantas vezes du-
rante a vida e ainda antes da morte que reparásseis os males ocorridos por 
negligência minha? — Ah! desgraçado pai! — dizia o lho — fostes vós 
que me perdestes! foi o vosso exemplo que me inspirou o fausto, o orgulho, 
a voluptuosidade e a crueldade para com os homens! Vendo-vos governar 
com tanta incúria, cercado de aduladores infames, habituei-me a prezar a 
lisonja e os prazeres.

Acreditei que os homens eram para os reis o que os cavalos e outros 
animais de carga são para aqueles, isto é, animais que só se consideram 
enquanto proporcionam serviços e comodidades.

“Acreditei-o, e fostes vós que mo zestes crer... sofrendo agora tantos 
males por vos haver imitado.” A estas recriminações aliavam as mais acer-
bas blasfêmias, como que possuídos de raiva bastante para se despedaçarem 
mutuamente. Quais notívagos mochos, em torno desses reis corvejavam 
as suspeitas cruéis, os vãos receios e desconanças que vingam os povos da 
dureza de seus reis, a ganância insaciável das riquezas, a falsa glória sempre 
tirânica e a moleza displicente que duplica os sofrimentos sem a compen-
sação de sólidos prazeres. Viam-se muitos desses reis severamente punidos, 
não por males que tivessem feito, mas por terem negligenciado o bem que 
poderiam e deveriam fazer. Todos os crimes dos povos, provenientes da 
desídia na observância das leis eram imputados aos reis, que não devem 
reinar senão para que as leis exerçam seu ministério. Imputavam-se-lhes 
também todas as desordens decorrentes do fausto, do luxo e dos demais 
excessos que impelem os homens à violência, instigando-os à aquisição de 
bens com o desprezo das leis. Sobretudo recaía o rigor sobre os reis que, em 
vez de serem bons e vigilantes pastores dos povos, só cuidavam de devastar 
o rebanho, quais lobos devoradores.

O que mais consternou Telêmaco, porém, foi ver nesse abismo de 
trevas e males um grande número de reis que, tendo passado na Terra 
pelos melhores, condenaram-se às penas do Tártaro por se terem deixado 
guiar por homens ardilosos e maus. Tal punição correspondia aos males que 

O inferno

47



tinham deixado praticar em nome da sua autoridade. Ademais, a maior par-
te desses reis não foram nem bons nem maus, tal a sua fraqueza; não os 
atemorizava a ignorância da verdade, e assim como nunca experimentaram 
o prazer da virtude, jamais poderiam fazê-lo consistir na prática do bem.

Esboço do inferno cristão
11. A opinião dos teólogos sobre o inferno resume-se nas seguintes 

citações.26 Esta descrição, sendo tomada dos autores sagrados e da vida dos 
santos, pode tanto melhor ser considerada como expressão da fé ortodoxa 
na matéria, quanto é ela reproduzida a cada instante, com pequenas va-
riantes, nos sermões do púlpito evangélico e nas instruções pastorais.

12. “Os demônios são puros Espíritos, e os condenados, presente-
mente no inferno, podem ser considerados puros Espíritos, uma vez que 
só a alma aí desce, e os restos entregues à terra se transformam em ervas, 
em plantas, em minerais e líquidos, sofrendo inconscientemente as meta-
morfoses constantes da matéria. Os condenados, porém, como os santos, 
devem ressuscitar no dia do juízo nal, retomando, para não mais deixá-
-los, os mesmos corpos carnais que os revestiam na vida. Os eleitos ressus-
citarão, contudo, em corpos puricados e resplendentes, e os condenados 
em corpos maculados e desgurados pelo pecado. Isso os distinguirá, não 
havendo mais no inferno puros Espíritos, porém homens como nós. Con-
seguintemente, o inferno é um lugar físico, geográco, material, uma vez 
que tem de ser povoado por criaturas terrestres, dotadas de pés, mãos, 
boca, língua, dentes, ouvidos, olhos semelhantes aos nossos, sangue nas 
veias e nervos sensíveis.

Onde estará esse inferno? Alguns doutores o têm colocado nas en-
tranhas mesmas do nosso globo; outros não sabemos em que planeta, sem 
que o problema se haja resolvido por qualquer concílio. Estamos, pois, 
quanto a este ponto, reduzidos a conjecturas; a única coisa armada é que 
esse inferno, onde quer que exista, é um mundo composto de elementos 
materiais, conquanto sem Sol, sem estrelas, sem Lua, mais triste e inóspito, 
mais desprovido de todo gérmen e das aparências benécas que porventura 
se encontram ainda nas regiões mais áridas deste mundo em que pecamos.

26  Nota de Allan Kardec: Estas citações são tiradas da obra O inferno, de Augusto Callet.

Primeira Parte – Capítulo IV

48



Os teólogos mais circunspectos não se atrevem, à semelhança dos 
egípcios, dos hindus e dos gregos, a descrever os horrores dessa morada, 
limitando-se a no-la mostrar como premissas no pouco que dela fala a 
 escritura, o lago de fogo e enxofre do Apocalipse e os vermes de Isaías,27 esses 
vermes que formigam eternamente sobre os cadáveres do Tofel,28 e os de-
mônios atormentando os homens que eles levaram à perdição, e os homens 
a chorarem, rangendo os dentes, segundo a expressão dos evangelistas.29

Santo Agostinho não concorda que esses sofrimentos físicos se-
jam apenas reexos de sofrimentos morais e vê, num verdadeiro lago 
de enxofre, vermes e verdadeiras serpentes saciando-se nos corpos, ca-
sando suas picadas às do fogo. Ele pretende mais, segundo um versícu-
lo de Marcos, que esse fogo estranho, posto que material como o nosso 
e atuando sobre corpos materiais, os conservará como o sal conserva o 
corpo das vítimas. Os condenados, vítimas sempre sacricadas e sempre 
vivas, sentirão a tortura desse fogo que queima sem destruir, penetrando- 
-lhes a pele; serão dele embebidos e saturados em todos os seus membros, 
na medula dos ossos, na pupila dos olhos, nas mais recônditas e sensíveis 
bras do seu ser. A cratera de um vulcão, se aí pudessem submergir, ser-
-lhes-ia lugar de refrigério e repouso.

Assim falam com toda a segurança os teólogos mais tímidos, discre-
tos e comedidos; não negam que haja no inferno outros suplícios corpo-
rais, mas dizem que para armá-lo lhes falta suciente conhecimento, pelo 
menos tão positivo como o que lhes foi dado sobre o suplício horrível do 
fogo e dos vermes. Há, contudo, teólogos mais ousados ou mais esclareci-
dos que dão do inferno descrições mais minuciosas, variadas e completas. 
E conquanto se não saiba em que lugar do Espaço está situado esse infer-
no, há santos que o viram. Eles não foram lá ter com a lira na mão, como 
Orfeu; de espada em punho, como Ulisses, mas transportados em espírito.

Desse número é Santa Teresa. Dir-se-ia, pela narrativa da santa, que 
há uma cidade no inferno: 

‘Ela aí viu, pelo menos, uma espécie de viela comprida e estreita 
como essas que abundam em velhas cidades, e percorreu-a horrorizada, 

27  N.E.: “Já foi derrubada na sepultura a tua soberba com o som das tuas violas; os vermes debaixo de ti 
se estenderão, e os bichos te cobrirão.” (Isaías, 14:11.)

28  N.E.: Tofel/Tophel, do hebraico mentiroso, falacioso. Alusão ao demônio Mestófeles ou ao persona-
gem Mestófeles da obra Fausto de Goethe.

29  N.E.: Mateus, 8:12; 13:42; 13:50; 22:13; 24:51; 25:30 e Lucas, 13:28.

O inferno

49



 caminhando sobre lodoso e fétido terreno, no qual pululavam monstruo-
sos reptis. Foi, porém, detida em sua marcha por uma muralha que inter-
ceptava a viela, em cuja muralha havia um nicho onde se abrigou, aliás 
sem poder explicar a ocorrência. Era’, diz ela, ‘o lugar que lhe destinavam 
se abusasse, em vida, das graças concedidas por Deus em sua cela de Ávila.

Apesar da facilidade maravilhosa que tivera em penetrar esse nicho, 
não podia sentar-se, ou deitar-se, nem manter-se de pé. Tampouco podia 
sair. Essas paredes horríveis, abaixando-se sobre ela, envolviam-na, aperta-
vam-na como se fossem animadas de movimento próprio. Parecia-lhe que 
a afogavam, estrangulando-a, ao mesmo tempo que a esfolavam e retalha-
vam em pedaços. Ao sentir queimar-se, experimentou, igualmente, toda a 
sorte de angústias.

Sem esperança de socorro, tudo era trevas em torno de si, posto que 
através dessas trevas percebesse, não sem pavor, a hedionda viela em que se 
achava, com a sua imunda vizinhança. Este espetáculo era-lhe tão intolerá-
vel quanto os apertos mesmos da prisão.’30

Esse não era, sem dúvida, mais que um pequeno recanto do inferno. 
Outros viajantes espirituais foram mais favorecidos, pois viram grandes 
cidades no inferno, quais enormes braseiros: Babilônia e Nínive, a pró-
pria Roma, com seus palácios e templos abrasados, acorrentados todos os 
 habitantes.

Tracantes em seus balcões, sacerdotes reunidos a cortesãos em salas 
de festim, chumbados às cadeiras ululantes, levando aos lábios rubras taças 
chamejantes. Criados genuexos em ferventes cloacas, braços distendidos, 
e príncipes de cujas mãos escorria em lava devoradora o ouro derretido. 
Outros viram no inferno planícies sem-m, cultivadas por camponeses 
famintos, que, nada colhendo desses campos fumegantes, dessas semen-
tes estéreis, se entredevoravam, dispersando-se em seguida, tão numerosos 
como dantes, magros, vorazes e em bando, indo procurar ao longe, em vão, 
terras mais felizes. Outras colônias errantes de condenados os substituíam 
imediatamente. Ainda outros relatam que viram no inferno montanhas 
inçadas de precipícios, orestas gemebundas, poços secos, fontes alimenta-
das de lágrimas, ribeiros de sangue, turbilhões de neve em desertos de gelo, 
barcas tripuladas por desesperados, singrando mares sem praia. Viram, em 

30  Nota de Allan Kardec: Nesta visão se reconhecem todos os caracteres dos pesadelos, sendo provável 
que fosse deste gênero de fenômenos o acontecido a Santa Teresa.

Primeira Parte – Capítulo IV

50



uma palavra, tudo o que viam os pagãos: um lúgubre revérbero da Terra 
com os respectivos sofrimentos naturais eternizados, e até calabouços, pa-
tíbulos e instrumentos de tortura forjados por nossas próprias mãos.

Há, com efeito, demônios que, para melhor atormentarem os ho-
mens em seus corpos, tomam corpos. Uns têm asas de morcegos, cornos, 
couraças de escama, patas armadas de garras, dentes agudos, apresentando-
-se-nos armados de espadas, tenazes, pinças, serras, grelhas, foles, tudo ar-
dente, não exercendo outro ofício por toda a eternidade, em relação à car-
ne humana, que não o de carniceiros e cozinheiros; outros, transformados 
em leões ou víboras enormes, arrastam suas presas para cavernas solitárias; 
estes se transformam em corvos para arrancar os olhos a certos culpados, 
e aqueles em dragões volantes, prontos a se lançarem sobre o dorso das 
vítimas, arrebatando-as assustadiças, ensanguentadas, aos gritos, através de 
espaços tenebrosos, para arremessá-las alm em tanques de enxofre. Aqui, 
nuvens de gafanhotos, de escorpiões gigantescos, cuja vista produz náuseas 
e calafrios, e o contato, convulsões; além, monstros policéfalos, escanca-
rando goelas vorazes, a sacudirem sobre as disformes cabeças as suas cri-
nas de áspides, a triturarem condenados com sangrentas mandíbulas para 
vomitá-los mastigados, porém vivos, porque são imortais.

Estes demônios de formas sensíveis, que lembram tão visivelmente 
os deuses do Amenti31 e do Tártaro, bem como os ídolos adorados pelos 
fenícios, moabitas e outros gentios vizinhos da Judeia, esses demônios não 
obram ao acaso, tendo cada um a sua função. O mal que praticam no in-
ferno está em relação ao mal que inspiraram e zeram cometer na Terra.32 
Os condenados são punidos em todos os seus órgãos e sentidos, porque 
também a Deus ofenderam por todos os órgãos e sentidos. Os delinquen-
tes de gula são castigados pelos demônios da glutonaria, os preguiçosos 
pelos da preguiça, os luxuriosos pelos da devassidão, e assim por diante, 
numa variedade tão grande como a dos pecados. Terão frio, queimando-
-se, e calor, enregelados, ávidos igualmente de movimento e de repouso; 
sedentos e famintos; mil vezes mais fatigados que escravo ao m do dia, 

31  N.E.: Segundo os egípcios, é o templo em que as almas dos mortos são reunidas para serem julgadas 
por Osíris (deus que garante a vida no Além).

32  Nota de Allan Kardec: Singular punição, na verdade, esta de poder continuar em maior escala a prá-
tica de mal menor feito na Terra. Mais racional seria o sofrerem os próprios malfeitores as consequên-
cias desse mal, em lugar de se darem ao prazer de proporcioná-lo a outrem.

O inferno

51



mais doentes que os moribundos, mais alquebrados e chaguentos que os 
mártires, e isso para sempre.

Demônio algum se furta, nem se furtará jamais ao desempenho si-
nistro da sua tarefa, perfeitamente disciplinados e éis, quanto à execução 
das vingativas ordens que receberam. Aliás, sem isso que seria o inferno? 
Repousariam os pacientes se os algozes altercassem ou se enfadassem. Mas 
nada de repouso nem disputas para quaisquer deles, pois apesar de maus 
e inumeráveis que são, estendendo-se de um a outro extremo do abismo, 
nunca se viu sobre a Terra súditos mais dóceis a seus príncipes, exércitos 
mais obedientes aos chefes ou comunidades monásticas mais humildes e 
submissas aos seus superiores.33

Quase nada se conhece da ralé demoníaca, desses vis Espíritos que 
compõem as legiões de vampiros, sapos, escorpiões, corvos, hidras, sala-
mandras e outros animais sem-nome; conhecem-se, porém, os nomes de 
muitos dos príncipes que comandam tais legiões, entre os quais Belfegor, o 
demônio da luxúria; Abadon ou Apolion, do homicídio; Belzebu, dos de-
sejos impuros, ou senhor das moscas que engendram a corrupção;  Mamon, 
da avareza; Moloc, Belial, Baalgad, Astarot e muitos outros, sem falar do 
seu chefe supremo, o sombrio arcanjo que no Céu se chamava Lúcifer e no 
inferno se chama Satanás.”

Eis aí resumida a ideia que nos dão do inferno, sob o ponto de vista 
da sua natureza física e também das penas físicas que aí sofrem. Compulsai 
os escritos dos padres e dos antigos doutores; interrogai as pias legendas; 
observai as esculturas e painéis das nossas igrejas; atentai no que dizem dos 
púlpitos e sabereis ainda mais.

13. O autor acompanha esse quadro das seguintes reexões, cujo 
alcance procuraremos cada qual compreender:

“A ressurreição dos corpos é um milagre, mas Deus faz ainda um 
segundo milagre, dando a esses corpos mortais — já uma vez usados pelas 
passageiras provas da vida, já uma vez aniquilados — a virtude de subsisti-
rem sem se dissolverem numa fornalha, onde se volatilizariam os próprios 

33  Nota de Allan Kardec: Esses mesmos demônios rebeldes a Deus quanto ao bem, são de uma docili-
dade exemplar quanto à prática do mal. Nenhum se esquiva ou afrouxa durante a eternidade. Que 
singular metamorfose em quem fora criado puro e perfeito como os anjos! Não é de pasmar vê-los 
dar exemplos de harmonia, de concórdia inalterável quando os homens sequer não sabem viver em 
paz na Terra, antes se laceram mutuamente? Vendo-se o requinte dos castigos reservados aos con-
denados e comparando sua situação à dos demônios, é caso de perguntar quais os mais dignos de 
lástima — se as vítimas ou os algozes.

Primeira Parte – Capítulo IV

52



metais. Que se diga que a alma é o seu próprio algoz, que Deus não a per-
segue e apenas a abandona no estado infeliz por ela escolhido (conquanto 
esse abandono eterno de um ser desgraçado e sofredor pareça incompatível 
com a Bondade divina), vá; mas o que se diz da alma e das penas espirituais, 
não se pode de modo algum dizer dos corpos e das respectivas penas, para 
perpetuação das quais já não basta que Deus se conserve impassível, mas, 
ao contrário, que intervenha e atue, sem o que sucumbiriam os corpos.  

Os teólogos supõem, portanto, que Deus opera, efetivamente, após 
a ressurreição dos corpos, esse segundo milagre de que falamos. Que em 
primeiro lugar tira dos sepulcros que os devoravam os nossos corpos de 
barro; retira-os tais como aí baixaram com suas enfermidades originais e 
degradações sucessivas da idade; restitui-nos a esse estado, decrépitos, frio-
rentos, gotosos, cheios de necessidades, sensíveis a uma picada de abelha, 
assinalados dos estragos da vida e da morte, e está feito o primeiro milagre; 
depois, a esses corpos raquíticos, prontos a voltarem ao pó donde saíram, 
outorga propriedades que nunca tiveram — a imortalidade, esse dom que, 
em sua cólera (dizei antes em sua misericórdia), retirara a Adão ao sair do 
Éden — e eis completo o segundo milagre. Adão, quando imortal, era in-
vulnerável, e deixando de ser invulnerável tornou-se mortal; a morte seguia 
de perto a dor. A ressurreição não nos restabelece, pois, nem nas condições 
físicas do homem inocente, nem nas do culpado, sendo antes uma ressur-
reição das nossas misérias somente, mas com um acréscimo de misérias 
novas, innitamente mais horríveis.

É, de alguma sorte, uma verdadeira criação, e a mais maliciosa que 
a imaginação tenha, porventura, ousado conceber. Deus muda de parecer, 
e, para ajuntar aos tormentos espirituais dos pecadores tormentos carnais 
que possam durar eternamente, transforma de súbito, por efeito do seu 
poder, as leis e propriedades por Ele mesmo estabelecidas de princípio aos 
compostos materiais, ressuscita carnes enfermas e corrompidas e, reunin-
do por um nó indestrutível esses elementos que tendem por si mesmos a 
separar-se, mantém e perpetua, contra a ordem natural, essa podridão viva, 
lançando-a ao fogo, não para puricá-la, mas para conservá-la tal qual é, 
sensível, sofredora, ardente, horrível e como a quer — imortal. Por este 
milagre se arvora Deus num dos algozes infernais, pois se os condenados 
só a si podem atribuir seus males espirituais, em compensação só a Deus 
poderão imputar os outros.

O inferno

53



Era pouco aparentemente o abandono, depois da morte, à tristeza, 
ao arrependimento, às angústias de uma alma que sente perdido o bem su-
premo. Segundo os teólogos, Deus irá buscá-las nessa noite, ao fundo desse 
abismo, chamando-as momentaneamente à vida, não para as consolar, mas 
para as revestir de um corpo horrendo, chamejante, imperecível, mais em-
pestado que a túnica de Dejanira,34 abandonando-as então para sempre.

Ainda assim Ele não as abandonará para sempre, em absoluto, visto 
como Céu e Terra não subsistem senão por ato permanente da sua vontade 
sempre ativa. Deus terá, portanto, sem cessar, esses condenados à mão, 
para impedir que o fogo se extinga em seus corpos, consumindo-os, e 
querendo que contribuam perpetuamente por seus perenes suplícios para 
 edicação dos escolhidos.”

14. Dissemos, e com razão, que o inferno dos cristãos excedera o 
dos pagãos. Efetivamente, no Tártaro veem-se culpados torturados pelo 
remorso, ante suas vítimas e seus crimes, acabrunhados por aqueles que 
espezinharam na vida terrestre; vemo-los fugirem à luz que os penetra, pro-
curando em vão esconderem-se aos olhares que os perseguem; aí o orgulho 
é abatido e humilhado, trazendo todos o estigma do seu passado, punidos 
pelas próprias faltas, a ponto tal que, para alguns, basta entregá-los a si 
mesmos sem ser preciso aumentar-lhes os castigos. Contudo, são sombras, 
isto é, almas com corpos uídicos, imagens da sua vida terrestre; lá não se vê os 
homens retomarem o corpo carnal para sofrer materialmente, com fogo a 
penetrar-lhes a pele, saturando-os até a medula dos ossos. Tampouco se vê 
o requinte das torturas que constituem o fundo do inferno cristão. Juízes 
inexíveis, porém justos, proferem a sentença proporcional ao delito, ao 
passo que no império de Satã são todos confundidos nas mesmas torturas, 
com a materialidade por base, e banida toda e qualquer equidade.

Incontestavelmente, há hoje, no seio da Igreja mesma, muitos ho-
mens sensatos que não admitem essas coisas à risca, vendo nelas antes sim-
ples alegorias cujo sentido convém interpretar. Estas opiniões, no entanto, 
são individuais e não fazem lei, continuando a crença no inferno material, 
com suas consequências, a constituir um artigo de fé.

15. Poderíamos perguntar como há homens que têm consegui-
do ver essas coisas em êxtase, se elas de fato não existem. Não cabe aqui 

34  N.E.: Na mitologia grega, esposa de Héracles (Hércules), que, abandonada por ele, provocou-lhe a 
morte, enviando-lhe uma túnica envenenada.

Primeira Parte – Capítulo IV

54



 explicar a origem das imagens fantásticas, tantas vezes reproduzidas com 
visos de  realidade. Diremos apenas ser preciso considerar, em princípio, 
que o  êxtase é a mais incerta de todas as revelações,35 porquanto o estado 
de sobre-excitação nem sempre importa um desprendimento de alma tão 
completo que se imponha à crença absoluta, denotando muitas vezes o 
reexo de preocupações da véspera. As ideias com que o Espírito se nutre 
e das quais o cérebro, ou antes o invólucro perispiritual correspondente 
a este, conserva a forma ou a estampa, se reproduzem amplicadas como 
em uma miragem, sob formas vaporosas que se cruzam, se confundem e 
compõem um todo extravagante. Os extáticos de todos os cultos sempre 
viram coisas em relação com a fé de que se presumem penetrados, não 
sendo, pois, extraordinário que Santa Teresa e outros, tal qual ela saturados 
de ideias infernais pelas descrições, verbais ou escritas, hajam tido visões, 
que não são, propriamente falando, mais que reproduções por efeito de 
um pesadelo. Um pagão fanático teria antes visto o Tártaro e as Fúrias, ou 
Júpiter, no Olimpo, empunhando o raio.

35  Nota de Allan Kardec: O livro dos espíritos, questões 443 e 444.

O inferno

55





CAPÍTULO V

M

O purgatório

1. O Evangelho não faz menção alguma do purgatório, que só foi ad-
mitido pela Igreja no ano de 593. É incontestavelmente um dogma mais 
 racional e mais conforme com a Justiça de Deus que o inferno, porque esta-
belece penas menos rigorosas e resgatáveis para as faltas de gravidade mediana.

O princípio do purgatório funda-se na equidade, pois é a detenção 
temporária a concorrer com a perpétua condenação. Que julgar de um país 
que só tivesse a pena de morte para todos os delitos?

Sem o purgatório, só há para as almas duas alternativas extremas: a 
suprema felicidade ou o eterno suplício. E nessa hipótese, que seria das al-
mas somente culpadas de ligeiras faltas? Ou compartilhariam da felicidade 
dos eleitos, ainda quando imperfeitas, ou sofreriam o castigo dos maiores 
criminosos, ainda quando não houvessem feito muito mal, o que não seria 
nem justo, nem racional.

2. Necessariamente, porém, a noção do purgatório deveria ser incom-
pleta, porque apenas conhecendo a penalidade do fogo zeram dele uma ate-
nuante do inferno, visto que as almas aí também ardem, embora em fogo mais 
brando. Sendo o dogma das penas eternas incompatível com o progresso, as 
almas do purgatório não se livram dele por efeito do seu adiantamento, mas 
em virtude das preces que se dizem ou que se mandam dizer em sua intenção. 
E se foi bom o primeiro pensamento, outro tanto não acontece quanto às 
consequências dele decorrentes, pelos abusos que originaram. As preces pagas 
transformaram o purgatório em mina mais rendosa que o inferno.36

36  Nota de Allan Kardec: O purgatório originou o comércio escandaloso das indulgências, por intermé-
dio das quais se vende a entrada no Céu. Este abuso foi a causa primária da Reforma, levando Lutero 
a rejeitar o purgatório.



3. Jamais foram determinados e denidos claramente o lugar do 
purgatório e a natureza das penas aí sofridas. À Nova Revelação estava re-
servado o preenchimento dessa lacuna, explicando-nos a causa das terrenas 
misérias da vida, das quais só a pluralidade de existências poderia mostrar-
-nos a justiça.

Essas misérias decorrem necessariamente das imperfeições da alma, 
pois se esta fosse perfeita não cometeria faltas nem teria de sofrer-lhe as con-
sequências. O homem que na Terra fosse em absoluto sóbrio e moderado, 
por exemplo, não padeceria enfermidades oriundas de excessos.

O mais das vezes ele é desgraçado por sua própria culpa, porém, se 
é imperfeito, é porque já o era antes de vir à Terra, expiando não somente 
faltas atuais, mas faltas anteriores não resgatadas. Repara em uma vida de 
provações o que a outrem fez sofrer em anterior existência. As vicissitudes 
que experimenta são, por sua vez, uma correção temporária e uma ad-
vertência quanto às imperfeições que lhe cumpre eliminar de si, a m de 
evitar males e progredir para o bem. São para a alma lições da experiência, 
rudes às vezes, mas tanto mais proveitosas para o futuro, quanto profundas 
as impressões que deixam. Essas vicissitudes ocasionam incessantes lutas 
que lhe desenvolvem as forças e as faculdades intelectivas e morais. Por es-
sas lutas a alma se retempera no bem, triunfando sempre que tiver denodo 
para mantê-las até o m.

O prêmio da vitória está na vida espiritual, onde a alma entra ra-
diante e triunfadora como soldado que se destaca da refrega para receber a 
palma gloriosa.

4. Em cada existência, uma ocasião se depara à alma para dar um 
passo avante; de sua vontade depende a maior ou menor extensão desse 
passo: franquear muitos degraus ou car no mesmo ponto. Neste último 
caso, e porque cedo ou tarde se impõe sempre o pagamento de suas dívi-
das, terá de recomeçar nova existência em condições ainda mais penosas, 
porque a uma nódoa não apagada ajunta outra nódoa.

É, pois, nas sucessivas encarnações que a alma se despoja das suas 
imperfeições, que se purga, em uma palavra, até que esteja bastante pura 
para deixar os mundos de expiação pelos mundos felizes, e, mais tarde estes 
para gozar da suprema felicidade.

O purgatório não é, portanto, uma ideia vaga e incerta; é antes uma 
realidade material que vemos, tocamos e sentimos. Ele existe nos mundos 

Primeira Parte – Capítulo V

58



de expiação como a Terra, onde os homens expiam o passado e o presente, 
em proveito do futuro. Contrariamente, porém, à ideia que dele se faz, 
depende de cada um prolongar ou abreviar a sua permanência, segundo 
o grau de adiantamento e pureza atingido pelo próprio esforço sobre si 
mesmo. O livramento se dá, não por conclusão de tempo nem por alheios 
méritos, mas pelo próprio mérito de cada um, consoante estas palavras do 
Cristo: “A cada um segundo as suas obras”, palavras que resumem integral-
mente a Justiça de Deus.

5. Aquele, pois, que sofre nesta vida pode dizer-se que é porque não 
se puricou sucientemente em sua existência anterior, devendo, se o não 
zer nesta, sofrer ainda na seguinte. Isto é ao mesmo tempo equitativo e 
lógico. Sendo o sofrimento inerente à imperfeição, tanto mais tempo se 
sofre quanto mais imperfeito se for, da mesma forma por que tanto mais 
tempo persistirá uma enfermidade quanto maior a demora em tratá-la. 
Assim é que, enquanto o homem for orgulhoso, sofrerá as consequências 
do orgulho; enquanto egoísta, as do egoísmo.

6. Devido às suas imperfeições, o Espírito culpado sofre primeiro 
na vida espiritual, sendo-lhe depois facultada a vida corporal como meio 
de reparação. É por isso que ele se acha nessa nova existência, quer com as 
pessoas a quem ofendeu, quer em meios análogos àqueles em que praticou 
o mal, quer ainda em situações opostas à sua vida precedente, como, por 
exemplo, na miséria, se foi mau rico, ou humilhado, se orgulhoso.

A expiação no mundo dos Espíritos e na Terra não constitui duplo 
castigo para o Espírito, porém um complemento, um desdobramento do 
trabalho efetivo a facilitar o progresso. Do Espírito depende aproveitá-lo. 
E não lhe será preferível voltar à Terra, com probabilidades de alcançar o 
Céu, a ser condenado sem remissão, deixando-a denitivamente? A con-
cessão dessa liberdade é uma prova da sabedoria, da bondade e da Justiça 
de Deus, que quer que o homem tudo deva aos seus esforços e seja o obreiro do 
seu futuro; que, infeliz por mais ou menos tempo, não se queixe senão de si 
mesmo, pois que a rota do progresso lhe está sempre franca.

7. Considerando-se quão grande é o sofrimento de certos Espíritos 
culpados no mundo invisível, quanto é terrível a situação de outros, tan-
to mais penosa pela impotência de preverem o termo desses sofrimentos, 
poder-se-ia dizer que se acham no inferno, se tal vocábulo não implicasse a 
ideia de um castigo eterno e material.

O purgatório

59



Mercê, porém, da revelação dos Espíritos e dos exemplos que nos 
oferecem, sabemos que o prazo da expiação está subordinado ao melhora-
mento do culpado.

8. O Espiritismo não nega, pois, antes conrma, a penalidade fu-
tura. O que ele destrói é o inferno localizado com suas fornalhas e penas 
irremissíveis. Não nega, outrossim, o purgatório, pois prova que nele nos 
achamos, e denindo-o precisamente, e explicando a causa das misérias 
terrestres, conduz à crença aqueles mesmos que o negam. Repele as preces 
pelos mortos? Ao contrário, visto que os Espíritos sofredores as solicitam; 
eleva-as a um dever de caridade e demonstra a sua ecácia para os conduzir 
ao bem e, por esse meio, abreviar-lhes os tormentos.37 Falando à inteligên-
cia, tem levado a fé a muito incrédulo, incutindo a prece no ânimo dos que 
a escarneciam. O que o Espiritismo arma é que o valor da prece está no 
pensamento, e não nas palavras, que as melhores preces são as do coração, 
e não dos lábios, e, nalmente, as que cada qual murmura de si mesmo, e 
não as que se mandam dizer por dinheiro. Quem, pois, ousaria censurá-lo?

9. Seja qual for a duração do castigo, na vida espiritual ou na Terra, 
onde quer que se verique, tem sempre um termo, próximo ou remoto. 
Na realidade não há para o Espírito mais que duas alternativas, a saber: 
punição temporária e proporcional à culpa, e recompensa graduada segundo o 
mérito. Repele o Espiritismo a terceira alternativa, da eterna condenação. O 
inferno reduz-se à gura simbólica dos maiores sofrimentos cujo termo é 
desconhecido. O purgatório, sim, é a realidade.

A palavra purgatório sugere a ideia de um lugar circunscrito: eis por 
que mais naturalmente se aplica à Terra do que ao Espaço innito onde 
erram os Espíritos sofredores, e tanto mais quanto a natureza da expiação 
terrena tem os caracteres da verdadeira expiação.

Melhorados os homens, não fornecerão ao mundo invisível senão 
bons Espíritos; e estes, encarnando-se, por sua vez só fornecerão à humani-
dade corporal elementos aperfeiçoados. A Terra deixará, então, de ser um 
mundo expiatório e os homens não sofrerão mais as misérias decorrentes 
das suas imperfeições.

Aliás, por esta transformação, que neste momento se opera, a Terra 
se elevará na hierarquia dos mundos.38

37  Nota de Allan Kardec: Vede O evangelho segundo o espiritsmo, cap. XXVII, it. Ação da prece.
38  Nota de Allan Kardec: Idem, cap. III, it. Progressão dos mundos.

Primeira Parte – Capítulo V

60



10. Por que não teria o Cristo falado do purgatório? É que, não exis-
tindo a ideia, não havia palavra que a representasse.

O Cristo serviu-se da palavra inferno, a única usada, como termo 
genérico, para designar as penas futuras, sem distinção. Colocasse Ele, ao 
lado da palavra inferno, uma equivalente a purgatório e não poderia pre-
cisar-lhe o verdadeiro sentido sem ferir uma questão reservada ao futuro; 
teria, enm, de consagrar a existência de dois lugares especiais de castigo. 
O inferno em sua concepção genérica, revelando a ideia de punição, en-
cerrava, implicitamente, a do purgatório, que não é senão um modo de 
penalidade.

Reservado ao futuro o esclarecimento sobre a natureza das penas, 
competia-lhe igualmente reduzir o inferno ao seu justo valor. Uma vez que 
a Igreja, após seis séculos, houve por bem suprir o silêncio de Jesus quanto 
ao purgatório, decretando-lhe a existência, é porque ela julgou que Ele não 
havia dito tudo. E por que não havia de dar-se sobre outros pontos o que 
com este se deu?

O purgatório

61





CAPÍTULO VI

M

Doutrina das penas eternas

• Origem da doutrina das penas eternas • Argumentos a 
favor das penas eternas • Impossibilidade material das penas 

eternas • A doutrina das penas eternas fez sua época • Ezequiel 
contra a eternidade das penas e o pecado original

Origem da doutrina das penas eternas
1. A crença na eternidade das penas perde terreno dia a dia, de modo 

que, sem ser profeta, pode prever-se-lhe o m próximo.
Tais e de tal ordem poderosos e peremptórios têm sido os argumen-

tos a ela opostos, que nos parece quase supéruo ocuparmo-nos de tal 
doutrina de ora em diante, deixando que por si mesma se extinga.

Não se pode contestar, porém, que, apesar de caduca, ainda consti-
tui o baluarte dos adversários das ideias novas, o ponto que defendem com 
mais obstinação, convictos aliás da vulnerabilidade que ela apresenta, e não 
menos convictos das consequências dessa queda.

Por este lado, a questão merece sério exame.
2. A doutrina das penas eternas teve sua razão de ser, como a do 

inferno material, enquanto o temor podia constituir um freio para os ho-
mens pouco adiantados intelectual e moralmente.

Na impossibilidade de apreenderem as nuanças tantas vezes delica-
das do bem e do mal, bem como o valor relativo das atenuantes e agravan-
tes, os homens não se impressionariam, então, a não ser pouco ou mesmo 
nada com a ideia das penas morais.



Tampouco compreenderiam a temporalidade dessas penas e a justiça 
decorrente das suas gradações e proporções.

3. Quanto mais próximo do estado primitivo, mais material é o 
 homem.

O senso moral é o que de mais tardio nele se desenvolve, razão pela 
qual também não pode fazer de Deus, dos seus atributos e da vida futura, 
senão uma ideia muito imperfeita e vaga.

Assimilando-o à sua própria natureza, Deus não passa para ele de 
um soberano absoluto, tanto mais terrível quanto invisível, como um rei 
despótico que, fechado no seu palácio, jamais se mostrasse aos súditos. 
Deus só é então poderoso pela força material, porque eles não compreen-
dem o poder espiritual. Só o concebem armado com o raio, ou no meio 
de relâmpagos e tempestades, semeando de passagem a destruição, a ruína, 
semelhantemente aos guerreiros invencíveis.

Um Deus de mansuetude e cordura não seria um Deus, porém um 
ser fraco e sem meios de se fazer obedecer. A vingança implacável, os cas-
tigos terríveis, eternos, nada tinham de incompatíveis com a ideia que se 
fazia de Deus, não lhes repugnavam à razão. Implacável também ele, ho-
mem, nos seus ressentimentos, cruel para os inimigos e inexorável para os 
vencidos, Deus, que lhe era superior, deveria ser ainda mais terrível.

Para tais homens eram precisas crenças religiosas assimiladas à sua 
natureza rústica. Uma religião toda espiritual, toda amor e caridade não 
podia aliar-se à brutalidade dos costumes e das paixões.

Não censuremos, pois, a Moisés sua legislação draconiana, apenas 
bastante para conter o povo indócil, nem o haver feito de Deus um Deus 
vingativo. A época assim o exigia, essa época em que a doutrina de Jesus 
não encontraria eco e até se anularia.

4. À medida que o Espírito se desenvolvia, o véu material ia-se-lhe 
dissipando pouco a pouco, e os homens habilitavam-se a compreender as 
coisas espirituais. Mas isso não aconteceu senão lenta e gradualmente. Por 
ocasião de sua vinda, já Jesus pôde proclamar um Deus clemente, falando 
do seu reino, não deste mundo, e acrescentando: «Amai-vos uns aos outros 
e fazei bem aos que vos odeiam” (LUCAS, 6:27), ao passo que os antigos 
diziam: “olho por olho, dente por dente”.

Ora, quais eram os homens que viviam no tempo de Jesus? 

Primeira Parte – Capítulo VI

64



Seriam almas novamente criadas e encarnadas? Mas se assim fosse, 
Deus teria criado para o tempo de Jesus almas mais adiantadas que para o 
tempo de Moisés? E daí o que teria decorrido para estas últimas? Consu-
mir-se-iam por toda a eternidade no embrutecimento? O mais comezinho 
bom senso repele essa suposição. Não; essas almas eram as mesmas que 
viviam sob o império das leis mosaicas e que tinham adquirido, em várias 
existências, o desenvolvimento suciente à compreensão de uma doutrina 
mais elevada, assim como hoje mais adiantadas se encontram para receber 
um ensino ainda mais completo.

5. O Cristo não pôde, no entanto, revelar aos seus contemporâneos 
todos os mistérios do futuro. Ele próprio o disse: Muitas outras coisas vos di-
ria se estivésseis em estado de as compreender, e eis por que vos falo em parábo-
las. Sobretudo no que diz respeito à moral, isto é, aos deveres do homem, 
foi o Cristo muito explícito porque, tocando na corda sensível da vida 
material, sabia fazer-se compreender; quanto a outros pontos, limitou-se a 
semear sob a forma alegórica os germens que deveriam ser desenvolvidos 
mais tarde.

A doutrina das penas e recompensas futuras pertence a esta última 
ordem de ideias. Sobretudo, em relação às penas, Ele não poderia romper 
bruscamente com as ideias preconcebidas. Vindo traçar aos homens novos 
deveres, substituir o ódio e a vingança pelo amor do próximo e pela cari-
dade, o egoísmo pela abnegação, era já muito; além disso, não podia racio-
nalmente enfraquecer o temor do castigo reservado aos prevaricadores, sem 
enfraquecer ao mesmo tempo a ideia do dever.

Se o Cristo prometia o reino dos Céus aos bons, esse reino estaria 
interdito aos maus, e para onde iriam eles? Ademais, seria necessária a in-
versão da natureza para que inteligências ainda muito rudimentares pudes-
sem ser impressionadas de feição a identicarem-se com a vida espiritual, 
levando-se em conta a circunstância de Jesus se dirigir ao povo, à parte 
menos esclarecida da sociedade, que não podia prescindir de imagens de 
alguma sorte palpáveis, e não de ideias sutis.

Eis a razão por que Jesus não entrou em minúcias supéruas a este 
respeito; nessa época não era preciso mais do que opor uma punição à 
recompensa.

6. Se Jesus ameaçou os culpados com o fogo eterno, também os 
 ameaçou de serem lançados na Geena. Ora, que vem a ser a Geena? Nada 

Doutrina das penas eternas

65



mais nada menos que um lugar nos arredores de Jerusalém, um monturo 
onde se despejavam as imundícies da cidade.

Dever-se-ia interpretar isso também ao pé da letra? Entretanto era 
uma dessas guras enérgicas de que Ele se servia para impressionar as mas-
sas. O mesmo se dá com o fogo eterno. E se tal não fora o seu pensar, Jesus 
estaria em contradição, exaltando a clemência e misericórdia de Deus, pois 
clemência e inexorabilidade são sentimentos antagônicos, que se anulam. 
Desconhecer-se-ia, pois, o sentido das palavras de Jesus, atribuindo-lhes a 
sanção do dogma das penas eternas, quando todo o seu ensino proclamou 
a mansidão do Criador.

No Pai-nosso Jesus nos ensina a dizer: “Perdoai-nos, Senhor, as nossas 
faltas, assim como nós perdoamos aos nossos devedores” (LUCAS, 11:4; 
MATEUS, 6:12). Pois se o culpado não devesse esperar algum perdão, inútil 
seria pedi-lo.

Esse perdão é, porém, incondicional? É uma remissão pura e simples 
da pena em que se incorre? Não; a medida desse perdão subordina-se ao 
modo pelo qual se haja perdoado, o que equivale dizer que não seremos 
perdoados desde que não perdoemos. Deus, fazendo do esquecimento das 
ofensas uma condição absoluta, não podia exigir do homem fraco o que 
Ele, onipotente, não zesse.

O Pai-nosso é um protesto cotidiano contra a eterna vingança de 
Deus.

7. Para homens que só possuíam da espiritualidade da alma uma 
ideia confusa, o fogo material nada tinha de improcedente, mesmo porque 
já participava da crença pagã, quase universalmente propagada. Igualmen-
te a eternidade das penas nada tinha que pudesse repugnar a homens desde 
muitos séculos submetidos à legislação do terrível Jeová. No pensamento 
de Jesus o fogo eterno não podia passar, portanto, de simples gura, pouco 
lhe importando fosse essa gura interpretada à letra, desde que ela servisse 
de freio às paixões humanas. Sabia Ele ademais que o tempo e o progresso 
se incumbiriam de explicar o sentido alegórico, mesmo porque, segundo 
a sua predição, o Espírito de Verdade viria esclarecer aos homens todas as 
coisas. O caráter essencial das penas irrevogáveis é a inecácia do arrepen-
dimento, e Jesus nunca disse que o arrependimento não mereceria a graça 
do Pai.

Primeira Parte – Capítulo VI

66



Ao contrário, sempre que se lhe deparou ensejo, Ele falou de um 
Deus clemente, misericordioso, solícito em receber o lho pródigo que 
voltasse ao lar paterno; inexível, sim, para o pecador obstinado, porém, 
pronto sempre a trocar o castigo pelo perdão do culpado sinceramente 
arrependido. Este não é, por certo, o traço de um Deus sem piedade. Tam-
bém convém assinalar que Jesus nunca pronunciou contra quem quer que 
fosse, mesmo contra os maiores culpados, a condenação irremissível.

8. Todas as religiões primitivas, revestindo o caráter dos povos, tive-
ram deuses guerreiros que combatiam à frente dos exércitos.

O Jeová dos hebreus facultava-lhes mil modos de exterminar os 
inimigos; recompensava-os com a vitória ou punia-nos com a derrota. 
Tal ideia a respeito de Deus levava a honrá-lo ou apaziguá-lo com sangue 
de animais ou de homens, e daí os sacrifícios sangrentos que representa-
vam papel tão saliente em todas as religiões da Antiguidade. Os judeus 
tinham abolido os sacrifícios humanos; os cristãos, apesar dos ensina-
mentos do Cristo, por muito tempo julgaram honrar o Criador votando, 
aos milhares, às chamas e às torturas, os que denominavam hereges, o 
que constituía sob outra forma verdadeiros sacrifícios humanos, pois que 
os promoviam para a maior glória de Deus, e com acompanhamento de 
cerimônias religiosas. Hoje, ainda invocam o Deus dos exércitos antes do 
combate, gloricam-no após a vitória, e quantas vezes por causas as mais 
injustas e anticristãs.

9. Quão tardo é o homem em desfazer-se dos seus hábitos, pre-
juízos e primitivas ideias! Quarenta séculos nos separam de Moisés, e 
a nossa geração cristã ainda vê traços de antigos usos bárbaros, senão 
consagrados, ao menos aprovados pela Religião atual! Foi preciso a po-
derosa opinião dos não-ortodoxos para acabar com as fogueiras e fazer 
compreender a verdadeira grandeza de Deus. À falta de fogueiras, porém, 
prevalecem ainda as perseguições materiais e morais, tão radicada está 
no homem a ideia da crueldade divina. Nutrido por sentimentos incul-
cados desde a infância, poderá o homem estranhar que o Deus que lhe 
apresentam, lisonjeado por atos bárbaros, condene a eternas torturas e 
veja sem piedade o sofrimento dos culpados? Sim, são lósofos, ímpios 
como querem alguns, que se hão escandalizado vendo o nome de Deus 
profanado por atos indignos dele. São eles que o mostram aos homens na 

Doutrina das penas eternas

67



plenitude da sua grandeza, despojando-o de paixões e baixezas atribuídas 
por uma crença menos esclarecida.

Neste ponto a Religião tem ganho em dignidade o que tem perdido 
em prestígio exterior, porque se homens há devotados à forma, maior é o 
número dos sinceramente religiosos pelo sentimento, pelo coração.

Ao lado destes, porém, quantos não têm sido levados, sem mais re-
exão, a negarem toda a Providência! O modo por que a Religião tem esta-
cionado, em antagonismo com os progressos da razão humana, sem saber 
conciliá-los com as crenças, degenerou em deísmo para uns, em ceticis-
mo absoluto para outros, sem esquecermos o panteísmo, isto é, o homem 
fazendo-se deus ele próprio, à falta de um mais perfeito.

Argumentos a favor das penas eternas
10. Voltemos ao dogma das penas eternas. Eis o principal argumen-

to invocado em seu favor: “É doutrina sancionada entre os homens que a 
gravidade da ofensa é proporcionada à qualidade do ofendido. O crime de 
lesa-majestade, por exemplo, o atentado à pessoa de um soberano, sendo 
considerado mais grave do que o fora em relação a qualquer súdito, é, por 
isso mesmo, mais severamente punido. E sendo Deus muito mais que um 
soberano, pois é Innito, deve ser innita a ofensa a Ele, como innito o 
respectivo castigo, isto é, eterno.”

REFUTAÇÃO: Toda refutação é um raciocínio que deve ter seu ponto 
de partida, uma base sobre a qual se apoie, premissas, enm. Tomemos 
essas premissas aos próprios atributos de Deus: — único, eterno, imutá-
vel, imaterial, onipotente, soberanamente justo e bom, innito em todas as 
perfeições.

É impossível conceber Deus de outra maneira, visto como, sem a 
innita perfeição, poder-se-ia conceber outro ser que lhe fosse superior. 
Para que seja único acima de todos os seres, faz-se mister que ninguém 
possa excedê-lo ou sequer igualá-lo em qualquer coisa. Logo, é necessário 
que seja de todo innito.

E porque são innitos, os atributos divinos não sofrem aumento 
nem diminuição, sem o que não seriam innitos e Deus perfeito tam-
pouco. Se se tirasse a menor parcela de um só dos seus atributos, não 
haveria mais Deus, por isso que poderia coexistir um ser mais  perfeito. 

Primeira Parte – Capítulo VI

68



O innito de uma qualidade exclui a possibilidade da existência de outra 
qualidade contrária que pudesse diminuí-la ou anulá-la. Um ser in-
nitamente bom não pode ter a menor parcela de maldade, nem o ser 
innitamente mau pode ter a menor parcela de bondade. Assim também 
um objeto não seria de um negro absoluto com a mais leve nuança de 
branco, e vice-versa. Estabelecido este ponto de partida, oporemos aos 
argumentos supra os seguintes:

11. Só um ser innito pode fazer algo de innito. O homem, nito 
nas virtudes, nos conhecimentos, no poderio, nas aptidões e na existência 
terrestre, não pode produzir senão coisas limitadas.

Se o homem pudesse ser innito no mal que faz, sê-lo-ia igualmente 
no bem, igualando-se, então, a Deus. Se o homem, porém, fosse innito no 
bem não praticaria o mal, pois o bem absoluto é a exclusão de todo o mal.

Admitindo-se que uma ofensa temporária à Divindade pudesse ser 
innita, Deus, vingando-se por um castigo innito, seria logo innitamen-
te vingativo; e sendo Deus innitamente vingativo não pode ser inni-
tamente bom e misericordioso, visto como um destes atributos exclui o 
outro. Se não for innitamente bom não é perfeito; e não sendo perfeito 
deixa de ser Deus. 

Se Deus é inexorável para o culpado que se arrepende, não é mi-
sericordioso; e se não é misericordioso, deixa de ser innitamente bom. 
E por que daria Deus aos homens uma lei de perdão, se Ele próprio não 
 perdoasse? Resultaria daí que o homem que perdoa aos seus inimigos e 
lhes retribui o mal com o bem, seria melhor que Deus, surdo ao arre-
pendimento dos que o ofendem, negando-lhes por todo o sempre o mais 
ligeiro carinho. 

Achando-se em toda parte e tudo vendo, Deus deve ver também as 
torturas dos condenados; e se Ele se conserva insensível aos gemidos por 
toda a eternidade, será eternamente impiedoso; ora, sem piedade, não há 
bondade innita.

12. A isto se responde que o pecador arrependido, antes da morte, 
tem a misericórdia de Deus, e que mesmo o maior culpado pode receber 
essa graça. Quanto a isto não há dúvida, e compreende-se que Deus só 
perdoe ao arrependido, mantendo-se inexível para com os obstinados; 
mas se Ele é todo misericordioso para a alma arrependida antes da mor-
te, por que deixará de o ser para quem se arrepende depois dela? Por 

Doutrina das penas eternas

69



que a ecácia do arrependimento só durante a vida, um breve instante, 
e não na eternidade que não tem m? Circunscritas a um dado tempo, a 
bondade e Misericórdia divinas teriam limites, e Deus não seria inni-
tamente bom.

13. Deus é soberanamente justo. A soberana justiça não é inexorá-
vel absolutamente, nem leva a complacência ao ponto de deixar impunes 
todas as faltas; ao contrário, pondera rigorosamente o bem e o mal, recom-
pensando um e punindo outro equitativa e proporcionalmente, sem se 
enganar jamais na aplicação.

Se por uma falta passageira, resultante sempre da natureza imper-
feita do homem e muitas vezes do meio em que vive, a alma pode ser 
castigada eternamente, sem esperança de clemência ou de perdão, não há 
proporção entre a falta e o castigo — não há justiça. Reconciliando-se 
com Deus, arrependendo-se, e pedindo para reparar o mal praticado, o 
culpado deve subsistir para o bem, para os bons sentimentos. Se, porém, 
o castigo é irrevogável, esta subsistência para o bem não frutica, e um 
bem não considerado signica injustiça. Entre os homens, o condenado 
que se corrige tem por comutada e às vezes mesmo perdoada a sua pena; 
e, assim, haveria mais equidade na justiça humana que na divina.

Se a pena é irrevogável, inútil será o arrependimento, e o culpado, 
nada tendo a esperar de sua correção, persiste no mal, de modo que Deus 
não só o condena a sofrer perpetuamente, mas ainda a permanecer no 
mal por toda a eternidade. Nisso não há nem bondade nem justiça.

14. Sendo em tudo innito, Deus deve abranger o passado e o fu-
turo; deve saber, ao criar uma alma, se ela virá a falir, assaz gravemente, 
para ser eternamente condenada. Se o não souber, a sua sabedoria deixará 
de ser innita, e Ele deixará de ser Deus. Sabendo-o, cria voluntariamen-
te uma alma desde logo votada ao eterno suplício, e, nesse caso, deixa de 
ser bom.

Uma vez que Deus pode conferir a graça ao pecador arrependido, 
tirando-o do inferno, deixam de existir penas eternas, e o juízo dos ho-
mens está revogado.

15. Conseguintemente, a doutrina das penas eternas absolutas 
conduz à negação, ou, pelo menos, ao enfraquecimento de alguns atribu-
tos de Deus, sendo incompatível com a perfeição absoluta, donde  resulta 

Primeira Parte – Capítulo VI

70



este dilema: Ou Deus é perfeito e não há penas eternas, ou há penas 
eternas e Deus não é perfeito.

16. Também se invoca a favor do dogma da eternidade das penas 
o seguinte argumento:

“A recompensa conferida aos bons, sendo eterna, deve ter por co-
rolário a eterna punição. Justo é proporcionar a punição à recompensa.” 

REFUTAÇÃO: Deus criou as almas para fazê-las felizes ou  desgraçadas?
Evidentemente a felicidade da criatura deve ser o to do Criador, 

ou Ele não seria bom. Ela atinge a felicidade pelo próprio mérito, que, 
adquirido, não mais o perde. O contrário seria a sua degeneração. A feli-
cidade eterna é, pois, a consequência da sua imortalidade.

Antes, porém, de chegar à perfeição, tem lutas a sustentar, com-
bates a travar com as más paixões. Não tendo sido criada perfeita, mas 
suscetível de o ser, a m de que tenha o mérito de suas obras, a alma pode 
cair em faltas, que são consequentes à sua natural fraqueza. E se por esta 
fraqueza fora eternamente punida, era caso de perguntar por que não a 
criou Deus mais forte?

A punição é antes uma advertência do mal já praticado, devendo 
ter por m reconduzi-la ao bom caminho. Se a pena fosse irremissível, o 
desejo de melhorar seria supéruo; nem o m da criação seria alcança-
do, porquanto haveria seres predestinados à felicidade ou à desgraça. Se 
uma alma se arrepende, pode regenerar-se, e podendo regenerar-se pode 
aspirar à felicidade.

E Deus seria justo se lhe recusasse os respectivos meios?
Sendo o bem o m supremo da Criação, a felicidade, que é o seu 

prêmio, deve ser eterna; e o castigo, como meio de alcançá-la, tempo-
rário. A noção mais comezinha da justiça humana prescreve que se não 
pode castigar perpetuamente quem se mostra desejoso de praticar o bem.

17. Um último argumento a favor das penas eternas é este:
“O temor das penas eternas é um freio; anulado este, o homem, 

por nada temer, entregar-se-ia a todos os excessos.”
REFUTAÇÃO: Esse raciocínio procederia se a temporalidade das pe-

nas importasse, de fato, na supressão de toda sanção penal.
A felicidade ou infelicidade futura é consequência rigorosa da Jus-

tiça de Deus, pois a identidade de condições para o bom e para o mau 
seria a negação dessa justiça.

Doutrina das penas eternas

71



E não sendo eterno, nem por isso o castigo deixa de ser temeroso, 
e tanto maior será o temor quanto maior a convicção.

Esta, por sua vez, tanto mais profunda será, quanto mais racional 
a procedência do castigo. Uma penalidade, em que se não crê, não pode 
ser um freio, e a eternidade das penas está nesse caso.

A crença nessa penalidade, já o armamos, teve a sua utilidade, a sua 
razão de ser em dada época; hoje, não somente deixa de impressionar os 
ânimos, mas até produz descrentes.

Antes de a preconizar como necessidade, fora mister demonstrar a 
sua realidade. Seria preciso, além disso, inferir a sua ecácia relativamente 
aos que a preconizam e se esforçam por demonstrá-la.

E, desgraçadamente, entre esses, muitos provam pelos atos que nada 
temem das penas eternas.

Assim, impotente para reprimir os próprios protentes, que império 
poderá exercer sobre os descrentes e refratários?

Impossibilidade material das penas eternas
18. Até aqui, só temos combatido o dogma das penas eternas com 

o raciocínio. Demonstremo-lo agora em contradição com os fatos positi-
vos que observamos, provando-lhe a impossibilidade.

Por este dogma a sorte das almas, irrevogavelmente xada depois 
da morte, é, como tal, um travão denitivo aplicado ao progresso.

Ora, a alma progride ou não? Eis a questão: Se progride, a eterni-
dade das penas é impossível.

E poder-se-á duvidar desse progresso, vendo a variedade enorme de 
aptidões morais e intelectuais existentes sobre a Terra, desde o selvagem 
ao homem civilizado, aferindo a diferença apresentada por um povo de 
um a outro século? Se se admite não ser das mesmas almas, é força admi-
tir que Deus criou almas em todos os graus de adiantamento, segundo 
os tempos e lugares, favorecendo umas e destinando outras à perpétua 
inferioridade — o que seria incompatível com a justiça, que, aliás, deve 
ser igual para todas as criaturas.

19. É incontestável que a alma atrasada moral e intelectualmente, 
como a dos povos bárbaros, não pode ter os mesmos elementos de felici-
dade, as mesmas aptidões para gozar dos esplendores do Innito, como a 

Primeira Parte – Capítulo VI

72



alma cujas faculdades estão largamente desenvolvidas. Se, portanto, estas 
almas não progredirem, não podem em condições mais favoráveis gozar 
na eternidade senão de uma felicidade, por assim dizer, negativa.

Para estar de acordo com a rigorosa justiça, chegaremos, pois, à 
conclusão de que as almas mais adiantadas são as atrasadas de outro 
 tempo, com progressos posteriormente realizados. Aqui, então, atingi-
mos a questão magna da pluralidade das existências como meio único e 
racional de resolver a diculdade. Façamos abstração, porém, dessa ques-
tão e consideremos a alma sob o ponto de vista de uma única existência.

20. Figuremos um rapaz de 20 anos, desses que comumente se 
encontram, ignorante, viciado por índole, cético, negando-se a sua alma 
e a Deus, entregue à desordem e cometendo toda sorte de malvadeza. 
Esse rapaz encontra-se, depois, num meio favorável, melhor; trabalha, 
instrui-se, corrige-se gradualmente e acaba por tornar-se crente e pie-
doso. Eis aí um exemplo palpável do progresso da alma durante a vida, 
exemplo que se reproduz todos os dias. Esse homem morre em avançada 
idade, como um santo, e naturalmente certa se lhe torna a salvação; mas 
qual seria a sua sorte se um acidente lhe pusesse termo à existência, trinta 
ou quarenta anos mais cedo? Ele estava nas condições exigidas para ser 
condenado, e, se o fosse, todo o progresso se lhe tornaria impossível.

E assim, segundo a doutrina das penas eternas, teremos um ho-
mem salvo somente pela circunstância de viver mais tempo, circunstân-
cia,  aliás, fragilíssima, uma vez que um acidente qualquer poderia tê-la 
anulado fortuitamente. Desde que sua alma pôde progredir em um tem-
po dado, por que razão não mais poderia progredir depois da morte, se 
uma causa alheia à sua vontade a tivesse impedido de fazê-lo durante a 
vida? Por que lhe recusaria Deus os meios de regenerar-se na outra vida, 
concedendo-lhos nesta? Neste caso, o arrependimento veio, posto que 
tardio, mas se desde o momento da morte se impusesse irrevogável con-
denação, esse arrependimento seria infrutífero por todo o sempre, como 
destruídas seriam as aptidões dessa alma para o progresso, para o bem.

21. O dogma da eternidade absoluta das penas é, portanto, incom-
patível com o progresso das almas, ao qual opõe uma barreira insuperá-
vel. Esses dois princípios destroem-se, e a condição indeclinável da exis-
tência de um é o aniquilamento do outro. Qual dos dois existe de fato? A 
lei do progresso é evidente: não é uma teoria, é um fato corroborado pela 

Doutrina das penas eternas

73



experiência: é uma Lei da natureza, divina, imprescritível. E, pois, que 
esta lei existe inconciliável com a outra, é porque a outra não existe. Se 
o dogma das penas eternas existisse verdadeiramente, Santo Agostinho, 
Paulo e tantos outros jamais teriam visto o Céu, caso morressem antes de 
realizar o progresso que lhes trouxe a conversão.

A esta última asserção respondem que a conversão dessas santas per-
sonagens não é um resultado do progresso da alma, porém, da graça que 
lhes foi concedida e de que foram tocadas.

Porém, isto é simples jogo de palavras. Se esses santos praticaram o 
mal e depois o bem, é que melhoraram; logo, progrediram. E por que lhes 
teria Deus concedido como especial favor a graça de se corrigirem? Sim, 
por que a eles, e não a outros? Sempre, sempre a doutrina dos privilégios, 
incompatível com a Justiça de Deus e com seu igual amor por todas as 
criaturas.

Segundo a Doutrina Espírita, de acordo mesmo com as palavras do 
Evangelho, com a lógica e com a mais rigorosa justiça, o homem só merece 
por suas obras, durante esta vida e depois da morte, nada devendo ao fa-
voritismo: Deus o recompensa pelos esforços e pune pela negligência, isto 
por tanto tempo quanto nela persistir.

A doutrina das penas eternas fez sua época
22. A crença na eternidade das penas prevaleceu salutarmente en-

quanto os homens não tiveram ao seu alcance a compreensão do poder 
moral. É o que sucede com as crianças durante certo tempo contidas pela 
ameaça de seres quiméricos com os quais são intimidadas; chegadas ao 
período do raciocínio, repelem por si mesmas essas quimeras da infân-
cia, tornando-se absurdo o querer governá-las por tais meios. Se os que 
as dirigem pretendessem incutir-lhes ainda a veracidade de tais fábulas, 
certo decairiam da sua conança. É isso que se dá hoje com a humani-
dade, saindo da infância e abandonando, por assim dizer, os cueiros. O 
homem não é mais passivo instrumento vergado à força material, nem o 
ente crédulo de outrora que tudo aceitava de olhos fechados.

23. A crença é um ato de entendimento que, por isso mesmo, não 
pode ser imposta. Se, durante certo período da humanidade, o dogma da 
eternidade das penas se manteve inofensivo e benéco mesmo,  chegou o 

Primeira Parte – Capítulo VI

74



momento de tornar-se perigoso. Imposto como verdade absoluta, quan-
do a razão o repele, ou o homem quer acreditar e procura uma crença 
mais racional, afastando-se dos que o professam, ou, então, descrê abso-
lutamente de tudo. Quem quer que estude o assunto, calmamente, verá 
que, em nossos dias, o dogma da eternidade das penas tem feito mais 
ateus e materialistas do que todos os lósofos.

As ideias seguem um curso incessantemente progressivo, e absurdo 
é querer governar os homens desviando-os desse curso; pretender contê-
-los, retroceder ou simplesmente parar enquanto o curso avança, é con-
denar e perder os homens. Seguir ou deixar de seguir essa evolução é uma 
questão de vida ou de morte para as religiões como para os governos.

Este fatalismo é um bem ou um mal? Para os que vivem do pas-
sado, vendo-o aniquilar-se, será um mal, mas para os que vivem pelo 
futuro é uma lei do progresso, de Deus em suma.

E contra uma Lei de Deus é inútil toda revolta, impossível a luta. 
Para que, pois, sustentar a todo o transe uma crença que se dissolve em 
desuso, fazendo mais danos que benefícios à Religião? Ah! contrista dizê-
-lo, mas uma questão material domina aqui a questão religiosa.

Esta crença tem sido grandemente explorada pela ideia de que com 
dinheiro se abrem as portas do Céu, livrando das do inferno. As quantias 
por estes meios arrecadadas, outrora e ainda hoje, são incalculáveis, e ver-
dadeiramente fabuloso o imposto prévio pago ao temor da eternidade. 
E sendo facultativo tal imposto, a renda é sempre proporcional à crença; 
extinta esta, improdutivo será aquele.

De bom grado cede a criança o bolo a quem lhe promete afugentar 
o lobisomem, mas se a criança já não acreditar em lobisomens, guardará 
o bolo.

24. A Nova Revelação, dando noções mais sensatas da vida futura 
e provando que podemos, cada um de nós, promover a felicidade pelas 
próprias obras, deve encontrar tremenda oposição, tanto mais viva por 
estancar uma das mais rendosas fontes de receita. E assim tem sido, sem-
pre que uma nova descoberta ou invento abala costumes inveterados e 
 preestabelecidos.

Quem vive de antigos e custosos costumes sempre os defendem, 
alegando a superioridade e excelência deles, e assim desabonam as novi-
dades, por melhores que sejam.

Doutrina das penas eternas

75



Acreditar-se-ia, por exemplo, que a imprensa, apesar dos benefícios 
prestados à sociedade, tenha sido aclamada pela classe dos copistas? 

Não, certamente eles deveriam proigá-la. O mesmo se tem dado 
em relação a maquinismos, caminho de ferro e centenárias de outras des-
cobertas e aplicações.

Aos olhos dos incrédulos o dogma da eternidade das penas agura-se 
futilidade da qual se riem; para o lósofo esse dogma tem uma gravidade 
social pelos abusos que acoroçoa, ao passo que o homem verdadeiramente 
religioso tem a dignidade da Religião interessada na destruição dos abusos 
que tal dogma origina, e da sua causa, enm.

Ezequiel contra a eternidade das 
penas e o pecado original

25. A quem pretenda encontrar na Bíblia a justicação da eternidade 
das penas, pode-se opor os textos contrários que a tal respeito não compor-
tam ambiguidades. As seguintes palavras de Ezequiel são a mais explícita 
negação, não somente das penas irremissíveis, mas da responsabilidade que 
o pecado do pai do gênero humano acarretasse à sua raça:

1. O Senhor novamente me falou e disse: — 2. Donde vem o uso desta parábola 

entre vós e consagrada proverbialmente em Israel: Os pais, dizeis, comeram uvas 

verdes, e os dentes dos lhos caram estragados? — 3. Por mim juro, disse o 

Senhor Deus, que essa parábola não passará mais entre vós, como provérbio em 

Israel: — 4. Pois todas as almas me pertencem; a do lho está comigo como a do 

pai; a alma que tiver pecado morrerá ela própria.

5. Se um homem for justo, se proceder segundo a equidade e a justiça; — 7. Se 

não magoar nem oprimir ninguém; se entregar ao seu devedor o penhor que este 

lhe houver dado; se não tomar nada do bem de outrem por violência; se dá o seu 

pão a quem tem fome; se veste os que estão nus; — 8. Se não se presta à usura e 

não percebe mais do que tem dado; se desvia sua mão da iniquidade e promove 

um juízo conciliatório entre dois que contendem; — 9. Se caminha segundo a 

pauta dos meus preceitos e observa as minhas ordens para obrar conforme a ver-

dade, esse homem é justo e viverá mui certamente, disse o Senhor Deus.

Primeira Parte – Capítulo VI

76



10. Se esse homem tem um lho que dê em ladrão, e derrame sangue, ou que 

cometa algumas destas faltas; — 13. Esse lho morrerá mui certamente, pois tem 

praticado todas essas ações detestáveis, e seu sangue permanecerá sobre a terra.

14. Se esse homem tem um lho que, vendo todos os crimes por seu pai cometi-

dos, se aterrorize e evite imitá-lo; — 17. Este não morrerá por causa da iniquidade 

de seu pai, mas viverá mui certamente. — 18. Seu pai, que tinha oprimido os 

outros por calúnias e que tinha praticado ações criminosas no meio do seu povo, 

morreu por causa da sua própria iniquidade.

19. Se dizes: Por que o lho não tem suportado a iniquidade de seu pai? É porque 

o lho tem obrado segundo a equidade e a justiça; tem guardado todos os meus 

preceitos; e porque os tem praticado viverá mui certamente.

20. A alma que tem pecado morrerá ela mesma: o lho não sofrerá pela iniquidade 

do pai e o pai não sofrerá pela iniquidade do lho; a justiça do justo verterá sobre ele 

mesmo, a impiedade do ímpio verterá sobre ele.

21. Se o ímpio fez penitência de todos os pecados que tem cometido, se observou 

todos os meus preceitos, se obra segundo a equidade e a justiça, ele viverá certa-

mente e não morrerá. — 22. Eu não me lembrarei mais de todas as iniquidades que 

ele tenha cometido; viverá nas obras de justiça que houver praticado.

23. É que Eu quero a morte do ímpio? — disse o Senhor Deus —, e não quero 

antes que se converta e desgarre do mau caminho que trilha? (EZEQUIEL, 18.) 

Dizei-lhes estas palavras: Eu juro por mim mesmo que não quero a morte do 

ímpio, mas que o ímpio se converta, que abandone o mau caminho e que viva. 

(EZEQUIEL, 33:11.)

Doutrina das penas eternas

77





CAPÍTULO VII

M

As penas futuras segundo 
o Espiritismo

• A carne é fraca • Princípios da Doutrina Espírita sobre 
as penas futuras • Código penal da vida futura

A carne é fraca39

Há tendências viciosas que são evidentemente próprias do Espí-
rito, porque se apegam mais ao moral do que ao físico; outras parecem 
antes dependentes do organismo, e, por esse motivo, menos responsáveis 
são julgados os que as possuem: consideram-se como tais as disposições 
à cólera, à preguiça, à sensualidade etc.

Hoje está plenamente reconhecido pelos lósofos espiritualistas 
que os órgãos cerebrais correspondentes a diversas aptidões devem o seu 
desenvolvimento à atividade do Espírito. Assim, esse desenvolvimento é 
um efeito, e não uma causa. Um homem não é músico porque tenha a 
bossa da música, mas possui essa tendência porque o seu Espírito é musi-
cal. Se a atividade do Espírito reage sobre o cérebro, deve também reagir 
sobre as outras partes do organismo.

O Espírito é, deste modo, o artista do próprio corpo, por ele talha-
do, por assim dizer, à feição das suas necessidades e à manifestação das 
suas tendências.

39  N.E.: Ver Nota Explicativa, p. 379.



Desta forma a perfeição corporal das raças adiantadas deixa de 
ser produto de criações distintas para ser o resultado do trabalho espi-
ritual, que aperfeiçoa o invólucro material à medida que as faculdades 
 aumentam.

Por uma consequência natural deste princípio, as disposições mo-
rais do Espírito devem modicar as qualidades do sangue, dar-lhe maior 
ou menor atividade, provocar uma secreção mais ou menos abundante 
de bílis ou de quaisquer outros uidos. É assim, por exemplo, que ao 
glutão enche-se-lhe a boca de saliva diante dum prato apetitoso.

Certo é que a iguaria não pode excitar o órgão do paladar, uma 
vez que com ele não tem contato; é, pois, o Espírito, cuja sensibilidade 
é despertada, que atua sobre aquele órgão pelo pensamento, enquanto 
outra pessoa permanecerá indiferente à vista do mesmo acepipe. É ainda 
por este motivo que a pessoa sensível facilmente verte lágrimas. Não é, 
porém, a abundância destas que dá sensibilidade ao Espírito, mas pre-
cisamente a sensibilidade deste que provoca a secreção abundante das 
lágrimas. Sob o império da sensibilidade, o organismo condiciona-se40 à 
disposição normal do Espírito, do mesmo modo por que se condiciona à 
disposição do Espírito glutão.

Seguindo esta ordem de ideias, compreende-se que um Espírito 
irascível deve encaminhar-se para estimular um temperamento bilioso, 
do que resulta não ser um homem colérico por bilioso, mas bilioso por 
colérico. O mesmo se dá em relação a todas as outras disposições ins-
tintivas: um Espírito indolente e fraco deixará o organismo em estado 
de atonia relativo ao seu caráter, ao passo que, ativo e enérgico, dará ao 
sangue como aos nervos qualidades perfeitamente opostas. A ação do Es-
pírito sobre o físico é tão evidente que não raro vemos graves desordens 
orgânicas sobrevirem a violentas comoções morais.

A expressão vulgar: A emoção transtornou-lhe o sangue não é tão 
destituída de sentido quanto se poderia supor. Ora, que poderia trans-
tornar o sangue senão as disposições morais do Espírito?

Pode admitir-se por conseguinte, ao menos em parte, que o tem-
peramento é determinado pela natureza do Espírito, que é causa, e não 
efeito.  

40  N.E. (1973): O autor escreveu s’est approprié (p. 93, 4ª edição, Paris, 1869), à falta, na época, de verbo 
mais especíco à perfeita tradução da ideia. 

Primeira Parte – Capítulo VII

80



E nós dizemos em parte, porque há casos em que o físico inui 
evidentemente sobre o moral, tais como quando um estado mórbido ou 
anormal é determinado por causa externa, acidental, independente do 
Espírito, como sejam a temperatura, o clima, os defeitos físicos congêni-
tos, uma doença passageira etc.

O moral do Espírito pode, nesses casos, ser afetado em suas mani-
festações pelo estado patológico, sem que a sua natureza intrínseca seja 
modicada. Escusar-se de seus erros por fraqueza da carne não passa de 
sosma para escapar a responsabilidades.

A carne só é fraca porque o Espírito é fraco, o que inverte a ques-
tão, deixando àquele a responsabilidade de todos os seus atos. A carne, 
destituída de pensamento e vontade, não pode prevalecer jamais sobre o 
Espírito, que é o ser pensante e de vontade própria.

O Espírito é quem dá à carne as qualidades correspondentes ao seu 
instinto, tal como o artista que imprime à obra material o cunho do seu 
gênio. Liberto dos instintos da bestialidade, o Espírito elabora um corpo 
que não é mais um tirano de sua aspiração, para espiritualidade do seu 
ser, e é quando o homem passa a comer para viver e não mais vive para 
comer.

A responsabilidade moral dos atos da vida ca, portanto, intacta, 
mas a razão nos diz que as consequências dessa responsabilidade devem 
ser proporcionais ao desenvolvimento intelectual do Espírito. Assim, 
quanto mais esclarecido for este, menos desculpável se torna, uma vez 
que com a inteligência e o senso moral nascem as noções do bem e do 
mal, do justo e do injusto.

Esta lei explica o insucesso da Medicina em certos casos. Desde 
que o temperamento é um efeito, e não uma causa, todo o esforço para 
modicá-lo se nulica ante as disposições morais do Espírito, opondo-
-lhe uma resistência inconsciente que neutraliza a ação terapêutica. Por 
conseguinte, sobre a causa primordial é que se deve atuar.

Daí, se puderdes, coragem ao poltrão, e vereis para logo cessados 
os efeitos siológicos do medo. Isto prova ainda uma vez a necessidade, 
para a arte de curar, de levar em conta a inuência espiritual sobre os 
organismos.(Revista Espírita, março de 1869.)

As penas futuras segundo o Espiritismo

81



Princípios da Doutrina Espírita
sobre as penas futuras

A Doutrina Espírita, no que respeita às penas futuras, não se baseia 
numa teoria preconcebida; não é um sistema substituindo outro siste-
ma: em tudo ela se apoia nas observações, e são estas que lhe dão plena 
 autoridade. Ninguém jamais imaginou que as almas, depois da morte, se 
encontrariam em tais ou quais condições; são elas, essas mesmas almas, 
partidas da Terra, que nos vêm hoje iniciar nos mistérios da vida futura, 
descrever-nos sua situação feliz ou desgraçada, as impressões, a transfor-
mação pela morte do corpo, completando, em uma palavra, os ensina-
mentos do Cristo sobre este ponto.

Preciso é armar que se não trata neste caso das revelações de um 
só Espírito, o qual poderia ver as coisas do seu ponto de vista, sob um só 
aspecto, ainda dominado por terrenos prejuízos. Tampouco se trata de 
uma revelação feita exclusivamente a um indivíduo que pudesse deixar-
-se levar pelas aparências, ou de uma visão extática suscetível de ilusões, 
e não passando muitas vezes de reexo de uma imaginação exaltada.41

Trata-se, sim, de inúmeros exemplos fornecidos por Espíritos de 
todas as categorias, desde os mais elevados aos mais inferiores da escala, 
por intermédio de outros tantos auxiliares (médiuns) disseminados pelo 
mundo, de sorte que a revelação deixa de ser privilégio de alguém, pois 
todos podem prová-la, observando-a, sem obrigar-se à crença pela crença 
de outrem.

Código penal da vida futura
O Espiritismo não vem, pois, com sua autoridade privada, formu-

lar um código de fantasia; a sua lei, no que respeita ao futuro da alma, 
deduzida das observações do fato, pode resumir-se nos seguintes pontos:

1o) A alma ou Espírito sofre na vida espiritual as consequências de 
todas as imperfeições que não conseguiu corrigir na vida corporal. O seu 
estado, feliz ou desgraçado, é inerente ao seu grau de pureza ou impureza.

2o) A completa felicidade prende-se à perfeição, isto é, à puri-
cação completa do Espírito. Toda imperfeição é, por sua vez, causa de 
41  Nota de Allan Kardec: Vede cap. VI, it. 7, e O livro dos espíritos, questões 443 e 444.

Primeira Parte – Capítulo VII

82



sofrimento e de privação de gozo, do mesmo modo que toda perfeição 
adquirida é fonte de gozo e atenuante de sofrimentos.

3o) Não há uma única imperfeição da alma que não importe funestas 
e inevitáveis consequências, como não há uma só qualidade boa que não seja 
fonte de um gozo.

A soma das penas é, assim, proporcionada à soma das imperfeições, 
como a dos gozos proporcionada à das qualidades.

A alma que tem dez imperfeições, por exemplo, sofre mais do que 
a que tem três ou quatro; e quando dessas dez imperfeições não lhe restar 
mais que metade ou um quarto, menos sofrerá.

De todo extintas, então a alma será perfeitamente feliz. Também 
na Terra, quem tem muitas moléstias, sofre mais do que quem tenha 
apenas uma ou nenhuma. Pela mesma razão, a alma que possui dez per-
feições tem mais gozos do que outra menos rica de boas qualidades.

4o) Em virtude da lei do progresso que dá a toda alma a possibili-
dade de adquirir o bem que lhe falta, como de despojar-se do que tem de 
mau, conforme o esforço e vontade próprios, temos que o futuro é aber-
to a todas as criaturas. Deus não repudia nenhum de seus lhos, antes 
recebe-os em seu seio à medida que atingem a perfeição, deixando a cada 
qual o mérito das suas obras.

5o) Dependente o sofrimento da imperfeição, como o gozo da per-
feição, a alma traz consigo o próprio castigo ou prêmio, onde quer que 
se encontre, sem necessidade de lugar circunscrito.

O inferno está por toda parte em que haja almas sofredoras, e o 
Céu igualmente onde houver almas felizes.

6o) O bem e o mal que fazemos decorrem das qualidades que pos-
suímos. Não fazer o bem quando podemos é, portanto, o resultado de 
uma imperfeição. Se toda imperfeição é fonte de sofrimento, o Espírito 
deve sofrer não somente pelo mal que fez como pelo bem que deixou de 
fazer na vida terrestre.

7o) O Espírito sofre pelo mal que fez, de maneira que, sendo a sua 
atenção constantemente dirigida para as consequências desse mal, melhor 
compreende os seus inconvenientes e trata de corrigir-se.

8o) Sendo innita a Justiça de Deus, o bem e o mal são rigoro-
samente considerados, não havendo uma só ação, um só pensamento 
mau que não tenha consequências fatais, como não há uma única ação 

As penas futuras segundo o Espiritismo

83



 meritória, um só bom movimento da alma que se perca, mesmo para os 
mais perversos, por isso que constituem tais ações um começo de progresso.

9o) Toda falta cometida, todo mal realizado é uma dívida contraída 
que deverá ser paga; se o não for em uma existência, sê-lo-á na seguinte 
ou seguintes, porque todas as existências são solidárias entre si. Aquele 
que se quita numa existência não terá necessidade de pagar segunda vez.

10o) O Espírito sofre, quer no mundo corporal, quer no espiritual, 
a consequência das suas imperfeições. As misérias, as vicissitudes padeci-
das na vida corpórea, são oriundas das nossas imperfeições, são expiações 
de faltas cometidas na presente ou em precedentes existências.

Pela natureza dos sofrimentos e vicissitudes da vida corpórea, pode 
julgar-se a natureza das faltas cometidas em anterior existência, e das 
imperfeições que as originaram.

11o) A expiação varia segundo a natureza e gravidade da falta, po-
dendo, portanto, a mesma falta determinar expiações diversas, conforme 
as circunstâncias, atenuantes ou agravantes, em que for cometida.

12o) Não há regra absoluta nem uniforme quanto à natureza e 
duração do castigo; a única lei geral é que toda falta terá punição, e terá 
recompensa todo ato meritório, segundo o seu valor.

13o) A duração do castigo depende da melhoria do Espírito  culpado.
Nenhuma condenação por tempo determinado lhe é prescrita. O 

que Deus exige por termo de sofrimentos é um melhoramento sério, 
efetivo, sincero, de volta ao bem.

Deste modo o Espírito é sempre o árbitro da própria sorte, po-
dendo prolongar os sofrimentos pela pertinácia no mal, ou suavizá-los e 
anulá-los pela prática do bem.

Uma condenação por tempo predeterminado teria o duplo incon-
veniente de continuar o martírio do Espírito renegado, ou de libertá-lo 
do sofrimento quando ainda permanecesse no mal. Ora, Deus, que é 
justo, só pune o mal enquanto existe, e deixa de o punir quando não existe 
mais;42 por outra, o mal moral, sendo por si mesmo causa de sofrimento, 
fará este durar enquanto subsistir aquele, ou diminuirá de intensidade à 
medida que ele decresça.

42  Nota de Allan Kardec: Vede cap. VI, it. 25, citação de Ezequiel.

Primeira Parte – Capítulo VII

84



14o) Dependendo da melhoria do Espírito a duração do castigo, o 
culpado que jamais melhorasse sofreria sempre, e, para ele, a pena seria 
eterna.

15o) Uma condição inerente à inferioridade dos Espíritos é não 
lobrigarem o termo da provação, acreditando-a eterna, como eterno lhes 
parece deva ser um tal castigo.43

16o) O arrependimento, conquanto seja o primeiro passo para a 
regeneração, não basta por si só; são precisas a expiação e a reparação.

Arrependimento, expiação e reparação constituem, portanto, as três 
condições necessárias para apagar os traços de uma falta e suas conse-
quências. O arrependimento suaviza os travos da expiação, abrindo pela 
esperança o caminho da reabilitação; só a reparação, contudo, pode anu-
lar o efeito destruindo-lhe a causa. Do contrário, o perdão seria uma gra-
ça, não uma anulação.

17o) O arrependimento pode dar-se por toda parte e em qualquer 
tempo; se for tarde, porém, o culpado sofre por mais tempo.

Até que os últimos vestígios da falta desapareçam, a expiação con-
siste nos sofrimentos físicos e morais que lhe são consequentes, seja na 
vida atual, seja na vida espiritual após a morte, ou ainda em nova exis-
tência corporal.

A reparação consiste em fazer o bem àqueles a quem se havia feito 
o mal. Quem não repara os seus erros numa existência, por fraqueza ou 
má vontade, achar-se-á numa existência ulterior em contato com as mes-
mas pessoas que de si tiverem queixas, e em condições voluntariamen-
te escolhidas, de modo a demonstrar-lhes reconhecimento e fazer-lhes 
tanto bem quanto mal lhes tenha feito. Nem todas as faltas acarretam 
prejuízo direto e efetivo; em tais casos a reparação se opera, fazendo-se o 
que se deveria fazer e foi descurado; cumprindo os deveres desprezados, 
as missões não preenchidas; praticando o bem em compensação ao mal 
praticado, isto é, tornando-se humilde se foi orgulhoso, amável se foi 
austero, caridoso se foi egoísta, benigno se foi perverso, laborioso se foi 
ocioso, útil se foi inútil, frugal se foi intemperante, trocando em suma 

43  Nota de Allan Kardec: Perpétuo é sinônimo de eterno. Diz-se o limite das neves perpétuas; o eterno 
gelo dos polos; também se diz o secretário perpétuo da Academia, o que não signica que o seja ad 
perpetuam, mas unicamente por tempo ilimitado. Eterno e perpétuo se empregam, pois, no sentido 
de indeterminado. Nesta acepção pode dizer-se que as penas são eternas, para exprimir que não têm 
duração limitada; eternas, portanto, para o Espírito que lhes não vê o termo.

As penas futuras segundo o Espiritismo

85



por bons os maus exemplos perpetrados. E desse modo progride o Espí-
rito, aproveitando-se do próprio passado.44

18o) Os Espíritos imperfeitos são excluídos dos mundos felizes, 
cuja harmonia perturbariam. Ficam nos mundos inferiores a expiarem 
as suas faltas pelas tribulações da vida, e puricando-se das suas imper-
feições até que mereçam a encarnação em mundos mais elevados, mais 
adiantados moral e sicamente. Se se pode conceber um lugar circuns-
crito de castigo, tal lugar é, sem dúvida, nesses mundos de expiação, em 
torno dos quais pululam Espíritos imperfeitos, desencarnados à espera 
de novas existências que lhes permitam reparar o mal, auxiliando-os no 
progresso.

19o) Como o Espírito tem sempre o livre-arbítrio, o progresso por 
vezes se lhe torna lento, e tenaz a sua obstinação no mal. Nesse estado 
pode persistir anos e séculos, vindo por m um momento em que a sua 
contumácia se modica pelo sofrimento, e, a despeito da sua jactância, 
reconhece o poder superior que o domina.

Então, desde que se manifestam os primeiros vislumbres de arre-
pendimento, Deus lhe faz entrever a esperança. Nem há Espírito incapaz 
de nunca progredir, votado a eterna inferioridade, o que seria a negação 
da lei de progresso, que providencialmente rege todas as criaturas.

20o) Quaisquer que sejam a inferioridade e perversidade dos Es-
píritos, Deus jamais os abandona. Todos têm seu anjo da guarda (guia) 
que por eles vela, espreita-lhe os movimentos da alma, e se esforçam por 
suscitar-lhes bons pensamentos, desejos de progredir, de reparar em uma 
nova existência o mal que praticaram. Contudo, essa interferência do 
guia faz-se quase sempre ocultamente e de modo a não haver pressão, 

44  Nota de Allan Kardec: A necessidade da reparação é um princípio de rigorosa justiça, que se pode 
considerar verdadeira lei de reabilitação moral dos Espíritos. Entretanto, essa doutrina Religião 
 alguma ainda a proclamou. Algumas pessoas repelem-na porque acham mais cômodo o poder qui-
tarem-se das más ações por um simples arrependimento, que não custa mais que palavras, por meio 
de algumas fórmulas; contudo, crendo-se, assim, quites, verão mais tarde se isso lhes bastava. Nós 
poderíamos perguntar se esse princípio não é consagrado pela lei humana, e se a Justiça divina pode 
ser inferior à dos homens? E mais, se essas leis se dariam por desafrontadas desde que o indivíduo 
que as transgredisse, por abuso de conança, se limitasse a dizer que as respeita innitamente.

Por que hão de vacilar tais pessoas perante uma obrigação que todo homem honesto se impõe como 
dever, segundo o grau de suas forças?

Quando esta perspectiva de reparação for inculcada na crença das massas, será um outro freio aos 
seus desmandos, e bem mais poderoso que o inferno e respectivas penas eternas, visto como interes-
sa à vida em sua plena atualidade, podendo o homem compreender a procedência das circunstâncias 
que a tornam penosa, ou a sua verdadeira situação.

Primeira Parte – Capítulo VII

86



pois que o Espírito deve progredir por impulso da própria vontade, nunca 
por qualquer sujeição.

O bem e o mal são praticados em virtude do livre-arbítrio, e, con-
seguintemente, sem que o Espírito seja fatalmente impelido para um ou 
outro sentido.

Persistindo no mal, sofrerá as consequências por tanto tempo 
quanto durar a persistência, do mesmo modo que, dando um passo para 
o bem, sente imediatamente benécos efeitos.

OBSERVAÇÃO — Erro seria supor que, por efeito da lei de progresso, a certeza 

de atingir cedo ou tarde a perfeição e a felicidade pode estimular a perseverança 

no mal, sob a condição do ulterior arrependimento: primeiro porque o Espírito 

inferior não se apercebe do termo da sua situação; e segundo porque, sendo ele 

o autor da própria infelicidade, acaba por compreender que de si depende o 

fazê-la cessar; que por tanto tempo quanto perseverar no mal será infeliz; nal-

mente, que o sofrimento será intérmino se ele próprio não lhe der m. Seria, 

pois, um cálculo negativo, cujas consequências o Espírito seria o primeiro a re-

conhecer. Com o dogma das penas irremissíveis é que se verica, precisamente, 

tal hipótese, visto como é para sempre interdita qualquer ideia de esperança, não 

tendo pois, por essa razão, o homem interesse em converter-se ao bem, para ele 

sem proveito.

Diante da nossa lei não procede a objeção sobre a presciência divina, pois Deus 

criando uma alma sabe, com efeito, se ela em virtude do livre-arbítrio fará dele 

bom ou mau uso, como sabe que será punida pelo mal que praticar, mas sabe 

também que tal castigo temporário é o meio de fazê-la compreender  o seu erro 

e de fazê-la entrar no bom caminho, em que a alma chegará cedo ou tarde. Pela 

doutrina das penas eternas conclui-se que Deus sabe que essa alma falirá e, por-

tanto, está previamente condenada a torturas innitas.

21o) A responsabilidade das faltas é toda pessoal, ninguém sofre 
por erros alheios, salvo se a eles deu origem, quer provocando-os pelo 
exemplo, quer não os impedindo quando poderia fazê-lo.

Assim, o suicida é sempre punido, mas aquele que por maldade 
impele outro a cometê-lo, esse sofre ainda maior pena.

22o) Conquanto innita a diversidade de punições, algumas há 
inerentes à inferioridade dos Espíritos, e cujas consequências, salvo por-
menores, são pouco mais ou menos idênticas.

As penas futuras segundo o Espiritismo

87



A punição mais imediata, sobretudo entre os que se acham ligados 
à vida material em detrimento do progresso espiritual, faz-se sentir pela 
lentidão do desprendimento da alma; nas angústias que acompanham a 
morte e o despertar na outra vida, na consequente perturbação que pode 
dilatar-se por meses e anos.

Naqueles que, ao contrário, têm pura a consciência e na vida mate-
rial já se acham identicados com a vida espiritual, o trespasse é rápido, 
sem abalos, quase nula a turbação de um pacíco despertar.

23o) Um fenômeno mui frequente entre os Espíritos de certa in-
ferioridade moral é o acreditarem-se ainda vivos, podendo esta ilusão 
 prolongar-se por muitos anos, durante os quais eles experimentarão to-
das as necessidades, todos os tormentos e perplexidades da vida.

24o) Para o criminoso, a presença incessante das vítimas e das cir-
cunstâncias do crime é um suplício cruel.

25o) Espíritos há mergulhados em densa treva; outros se encon-
tram em absoluto insulamento no Espaço, atormentados pela ignorância 
da própria posição, como da sorte que os aguarda. Os mais culpados 
padecem torturas muito mais pungentes por não lhes entreverem um 
termo.

Alguns são privados de ver os seres queridos, e todos, geralmente, 
passam com intensidade relativa pelos males, pelas dores e privações que 
a outrem ocasionaram. Esta situação perdura até que o arrependimento e 
o desejo de reparação lhes traga a calma para entrever a possibilidade de, 
por eles mesmos, pôr um termo à sua situação.

26o) Para o orgulhoso relegado às classes inferiores, é suplício 
ver acima dele colocados, cheios de glória e bem-estar, os que na Terra 
desprezara. O hipócrita vê desvendados, penetrados e lidos por todo o 
mundo os seus mais secretos pensamentos, sem que os possa ocultar ou 
dissimular; o sátiro, na impotência de os saciar, tem na exaltação dos 
bestiais desejos o mais atroz tormento; vê o avaro o esbanjamento inevi-
tável do seu tesouro, enquanto o egoísta, desamparado de todos, sofre as 
consequências da sua atitude terrena; nem a sede nem a fome lhe serão 
mitigadas, nem amigas mãos se lhe estenderão às suas mãos súplices; e 
pois que em vida só de si cuidara, ninguém dele se compadecerá na morte.

27o) O único meio de evitar ou atenuar as consequências futuras 
de uma falta, está no repará-la, desfazendo-a no presente. Quanto mais 

Primeira Parte – Capítulo VII

88



nos demorarmos na reparação de uma falta, tanto mais penosas e rigoro-
sas serão, no futuro, as suas consequências.

28o) A situação do Espírito, no mundo espiritual, não é outra se-
não a por si mesmo preparada na vida corpórea.

Mais tarde, outra encarnação se lhe faculta para novas provas de 
expiação e reparação, com maior ou menor proveito, dependentes do seu 
livre-arbítrio; e se ele não se corrige, terá sempre uma missão a recome-
çar, sempre e sempre mais acerba, de sorte que pode dizer-se que aquele 
que muito sofre na Terra, muito tinha a expiar; e os que gozam uma feli-
cidade aparente, em que pesem aos seus vícios e inutilidades, pagá-la-ão 
mui caro em ulterior existência. Nesse sentido foi que Jesus disse: “Bem-
-aventurados os aitos, porque serão consolados.” (O evangelho segundo 
o espiritismo, cap. V.)

29o) Certo, a misericórdia de Deus é innita, mas não é cega. O 
culpado que ela atinge não ca exonerado, e, enquanto não houver sa-
tisfeito à justiça, sofre a consequência dos seus erros. Por innita miseri-
córdia, devemos ter que Deus não é inexorável, deixando sempre viável 
o caminho da redenção.

30o) Subordinadas ao arrependimento e reparação dependentes da 
vontade humana, as penas, por temporárias, constituem concomitan-
temente castigos e remédios auxiliares à cura do mal. Os Espíritos, em 
prova, não são, pois, quais galés por certo tempo condenados, mas como 
doentes de hospital sofrendo de moléstias resultantes da própria incúria, 
a compadecerem-se com meios curativos mais ou menos dolorosos que 
a moléstia reclama, esperando alta tanto mais pronta quanto mais estri-
tamente observadas as prescrições do solícito médico assistente. Se os 
doentes, pelo próprio descuido de si mesmos, prolongam a enfermidade, 
o médico nada tem que ver com isso.

31o) Às penas que o Espírito experimenta na vida espiritual ajun-
tam-se as da vida corpórea, que são consequentes às imperfeições do ho-
mem, às suas paixões, ao mau uso das suas faculdades e à expiação de 
presentes e passadas faltas. É na vida corpórea que o Espírito repara o mal 
de anteriores existências, pondo em prática resoluções tomadas na vida 
espiritual. Assim se explicam as misérias e vicissitudes mundanas que, à 
primeira vista, parecem não ter razão de ser. Justas são elas, no entanto, 

As penas futuras segundo o Espiritismo

89



como espólio do passado — herança que serve à nossa romagem para a 
perfectibilidade.45

32o) Deus, diz-se, não daria prova maior de amor às suas criaturas, 
criando-as infalíveis e, por conseguinte, isentas dos vícios inerentes à imper-
feição? Para tanto fora preciso que Ele criasse seres perfeitos, nada mais tendo 
a adquirir, quer em conhecimentos, quer em moralidade. Certo, porém, Deus 
poderia fazê-lo, e se o não fez é que em sua sabedoria quis que o progresso 
constituísse lei geral. Os homens são imperfeitos, e, como tais, sujeitos a vi-
cissitudes mais ou menos penosas. E pois que o fato existe, devemos aceitá-lo.

Inferir dele que Deus não é bom nem justo, fora insensata revolta 
contra a lei.

Injustiça haveria, sim, na criação de seres privilegiados, mais ou me-
nos favorecidos, fruindo gozos que outros porventura não atingem senão 
pelo trabalho, ou que jamais pudessem atingir. Ao contrário, a Justiça di-
vina patenteia-se na igualdade absoluta que preside à criação dos  Espíritos; 
todos têm o mesmo ponto de partida e nenhum se distingue em sua for-
mação por melhor aquinhoado; nenhum cuja marcha progressiva se fa-
cilite por exceção: os que chegam ao m, têm passado, como quaisquer 
outros, pelas fases de inferioridade e respectivas provas.

Isto posto, nada mais justo que a liberdade de ação a cada qual con-
cedida. O caminho da felicidade a todos se abre amplo, como a todos as 
mesmas condições para atingi-la. A lei, gravada em todas as consciências, 
a todos é ensinada. Deus fez da felicidade o prêmio do trabalho, e não do 
favoritismo, para que cada qual tivesse seu mérito.

Todos somos livres no trabalho do próprio progresso, e o que muito 
e depressa trabalha, mais cedo recebe a recompensa. O romeiro que se des-
garra, ou em caminho perde tempo, retarda a marcha e não pode queixar-
-se senão de si mesmo.

O bem como o mal são voluntários e facultativos: livre, o homem 
não é fatalmente impelido para um nem para outro.

33o) Em que pese à diversidade de gêneros e graus de sofrimentos 
dos Espíritos imperfeitos, o código penal da vida futura pode resumir-se 
nestes três princípios:

1. O sofrimento é inerente à imperfeição.

45 Nota de Allan Kardec: Vede Primeira Parte, cap. V, O purgatório, item 3 e seguintes; e, após, 2ª Parte, cap. VIII, 
Expiações terrestres. Vede, também, O evangelho segundo o espiritismo, cap. V, Bem- aventurados os afitos.

Primeira Parte – Capítulo VII

90



2. Toda imperfeição, assim como toda falta dela promanada, traz 
consigo o próprio castigo nas consequências naturais e inevitáveis: assim, 
a moléstia pune os excessos e da ociosidade nasce o tédio, sem que haja 
mister de uma condenação especial para cada falta ou indivíduo.

3. Podendo todo homem libertar-se das imperfeições por efeito da 
vontade, pode igualmente anular os males consecutivos e assegurar a futura 
felicidade.

A cada um segundo as suas obras, no Céu como na Terra — tal é a 
lei da Justiça divina.

As penas futuras segundo o Espiritismo

91





CAPÍTULO VIII

M

Os anjos

• Os anjos segundo a Igreja • Refutação  
• Os anjos segundo o Espiritismo

Os anjos segundo a Igreja
1. Todas as religiões têm tido anjos sob vários nomes, isto é, seres 

superiores à humanidade, intermediários entre Deus e os homens.
Negando toda a existência espiritual fora da vida orgânica, o ma-

terialismo naturalmente classicou os anjos entre as cções e alegorias. 
A crença nos anjos é parte essencial dos dogmas da Igreja, que assim os 
dene:46

2. “Acreditamos rmemente”, diz um concílio geral e ecumênico,47 
“que só há um Deus verdadeiro, eterno e innito, que no começo dos tempos 
tirou conjuntamente do nada as duas criaturas — espiritual e corpórea, 
angélica e mundana — tendo formado depois, como elo entre as duas, a 
natureza humana, composta de corpo e Espírito.

Tal é, segundo a fé, o plano divino na obra da criação, plano ma-
jestoso e completo como convinha à eterna sabedoria. Assim concebi-
do, ele oferece aos nossos pensamentos o ser em todos os seus graus e 
condições.

46  Nota de Allan Kardec: Extraímos este resumo da pastoral do monsenhor Gousset, cardeal-arcebispo 
de Reims, para a quaresma de 1864. Por ele podemos, pois, considerar os anjos, assim como os demô-
nios, cujo resumo tiramos da mesma origem e citamos no capítulo seguinte, como última expressão 
do dogma da Igreja neste sentido.

47  Nota de Allan Kardec: Concílio de Latrão.



 Na esfera mais elevada aparecem a existência e a vida puramen-
te espirituais; na última ordem, uma e outra puramente materiais e, 
 intermediariamente, uma união maravilhosa das duas substâncias, uma vida 
ao mesmo tempo comum ao Espírito inteligente e ao corpo  organizado.

Nossa alma é de natureza simples e indivisível, porém limitada em 
suas faculdades. 

A ideia que temos da perfeição faz-nos compreender que pode ha-
ver outros seres simples quanto a alma, e superiores por suas qualidades e 
privilégios.

A alma é grande e nobre, porém, está associada à matéria, servida por 
órgãos frágeis e limitada no poder e na ação. Por que não haver outras 
ainda mais nobres, libertas dessa escravidão, dessas peias e dotadas de 
uma força e atividade maiores e incomparáveis? Antes que Deus houves-
se colocado o homem na Terra, para conhecê-lo, servi-lo, e amá-lo, não 
teria já chamado outras criaturas, a m de compor-lhe a corte celeste e 
adorá-lo no auge da glória? Deus, enm, recebe das mãos do homem os 
tributos de honra e homenagem deste universo: é, portanto, de admirar 
que receba das mãos dos anjos o incenso e as orações do homem? Se, 
pois, os anjos não existissem, a grande obra do Criador não patentearia o 
acabamento e a perfeição que lhe são peculiares; este mundo, que atesta 
a sua onipotência, não fora mais a obra-prima da sabedoria; nesse caso a 
nossa razão, posto que fraca, poderia conceber um Deus mais completo 
e consumado. 

Em cada página dos sagrados livros, do Velho como do Novo Tes-
tamentos, se fez menção dessas inteligências sublimes, já em piedosas 
invocações, já em referências históricas. A sua intervenção aparece ma-
nifestamente na vida dos patriarcas e dos profetas. Serve-se Deus de tal 
ministério, ora para transmitir a sua vontade, ora para anunciar futuros 
acontecimentos, e os anjos são também quase sempre órgãos de sua jus-
tiça e misericórdia. A sua presença ressalta das circunstâncias que acom-
panharam o nascimento, a vida e a paixão do Salvador; a sua lembrança 
é inseparável da dos grandes homens, como dos fatos mais grandiosos 
da antiguidade religiosa. A crença nos anjos existe no seio mesmo do 
politeísmo e nas fábulas da mitologia, porque essa crença é tão universal 
e antiga quanto o mundo. O culto que os pagãos prestavam aos bons e 

Primeira Parte – Capítulo VIII

94



maus gênios não era mais que falsa aplicação da verdade, um resto dege-
nerado do primitivo dogma. 

As palavras do santo concílio de Latrão contêm fundamental dis-
tinção entre os anjos e os homens: ensinam-nos que os primeiros são 
puros Espíritos, enquanto os segundos se compõem de um corpo e de 
uma alma, isto é, que a natureza angélica subsiste por si mesma não só 
sem mistura como dissociada da matéria, por mais vaporosa e sutil que se 
suponha, ao passo que a nossa alma, igualmente espiritual, associa-se ao 
corpo de modo a formar com ele uma só pessoa, sendo tal e essencialmente 
o seu destino.

Enquanto perdura tão íntima ligação de alma e corpo, as duas 
substâncias têm vida comum e se exercem recíproca inuência; daí o 
não poder a alma libertar-se completamente das imperfeições de tal con-
dição: as ideias chegam-lhe pelos sentidos na comparação dos objetos 
externos e sempre debaixo de imagens mais ou menos aparentes. Eis por 
que a alma não pode contemplar-se a si mesma, nem conceber Deus e os 
anjos sem atribuir-lhes forma visível e palpável. O mesmo se dá quanto 
aos anjos, que para se manifestarem aos santos e profetas hão de revestir 
formas tangíveis e palpáveis. Essas formas, no entanto, não passavam de 
corpos aéreos que faziam mover-se e identicar-se com eles, ou de atri-
butos simbólicos de acordo com a missão a seu cargo.

Seu ser e movimentos não são localizados nem circunscritos a li-
mitado e xo ponto do Espaço. Desligados integralmente do corpo, não 
ocupam qualquer espaço ou vácuo, mas assim como a nossa alma existe 
integral no corpo e em cada uma de suas partes, assim também os anjos 
estão, e quase que simultaneamente, em todos os pontos e partes do 
mundo. Mais rápidos que o pensamento, podem agir em toda parte num 
dado momento, operando por si mesmos sem outros obstáculos, senão 
os da vontade do Criador e os da liberdade humana. Enquanto somos 
condenados a ver pouco a pouco e limitadamente as coisas externas; en-
quanto as verdades sobrenaturais se nos aguram enigmas num espelho, na 
frase de Paulo, eles, os anjos, veem sem esforço o que lhes importa saber, e 
estão sempre em relação imediata com o objeto de seus pensamentos. Os 
seus conhecimentos são resultantes não da indução e do raciocínio, mas dessa 
intuição clara e profunda que abrange de uma só vez o gênero e as espé-
cies deles derivadas, os princípios e as consequências que deles decorrem. 

Os anjos

95



A  distância das épocas, a diferença de lugares, como a multiplicidade de 
objetos, confusão alguma podem produzir em seus espíritos.

Innita, a essência divina é incompreensível; tem mistérios e pro-
fundezas que se não podem penetrar, mas em lhes serem defesos os de-
sígnios particulares da Providência, ela lhos desvenda quando em certas 
circunstâncias são encarregados de os anunciarem aos homens. As co-
municações de Deus com os anjos e destes entre si não se fazem como 
entre nós por meio de sons articulados e de sinais sensíveis. As puras 
inteligências não têm necessidade nem de olhos para ver, nem de ouvidos 
para ouvir; tampouco possuem órgão vocal para manifestar seus pensa-
mentos. Este instrumento usual de nossas relações é-lhes desnecessário, 
pois comunicam seus sentimentos de modo só a eles peculiar, isto é, todo 
espiritual. Basta-lhes querer para se compreenderem. Unicamente Deus 
conhece o número dos anjos. Este número não é, sem dúvida, innito, 
nem pudera sê-lo; porém, segundo os autores sagrados e os santos douto-
res, é assaz considerável, verdadeiramente prodigioso. Se se pode propor-
cionar o número de habitantes de uma cidade à sua grandeza e extensão, 
e sendo a Terra apenas um átomo comparada ao rmamento e às imensas 
regiões do Espaço, força é concluir que o número dos habitantes do ar e 
do céu é muito superior ao dos homens. E se a majestade dos reis se os-
tenta pelo brilhantismo e número dos vassalos, dos ociais e dos súditos, 
que haverá de mais próprio a dar-nos ideia da majestade do Rei dos reis 
do que essa multidão inumerável de anjos que povoam céus e Terra, mar 
e abismos, a dignidade dos que permanecem continuamente prostrados ou 
de pé ante seu trono?

Os padres da Igreja e os teólogos ensinam geralmente que os anjos 
se dividem em três grandes hierarquias ou principados, e cada hierarquia 
em três companhias ou coros.

Os da primeira e mais alta hierarquia designam-se conforme as 
funções que exercem no Céu: Os Serans são assim designados por serem 
como que abrasados perante Deus pelos ardores da caridade; outros, os 
Querubins, por isso que reetem luminosamente a divina sabedoria; e 
nalmente Tronos os que proclamam a grandeza do Criador, cujo brilho 
fazem resplandecer.

Os anjos da segunda hierarquia recebem nomes consentâneos com 
as operações que se lhes atribui no governo geral do universo, e são: as 

Primeira Parte – Capítulo VIII

96



Dominações, que determinam aos anjos de classes inferiores suas mis-
sões e deveres; as Virtudes, que promovem os prodígios reclamados pelos 
 grandes interesses da Igreja e do gênero humano; e as Potências, que pro-
tegem por sua força e vigilância as leis que regem o mundo físico e moral.

Os da terceira hierarquia têm por missão a direção das sociedades 
e das pessoas, e são: os Principados, encarregados de reinos, províncias e 
dioceses; os Arcanjos, que transmitem as mensagens de alta importância, 
e os Anjos da guarda, que acompanham as criaturas a m de velarem pela 
sua segurança e santicação.

Refutação
3. O princípio geral resultante dessa doutrina é que os anjos são se-

res puramente espirituais, anteriores e superiores à humanidade, criaturas 
privilegiadas e votadas à felicidade suprema e eterna desde a sua formação, 
dotadas, por sua própria natureza, de todas as virtudes e conhecimen-
tos, nada tendo feito, aliás, para adquiri-los. Estão, por assim dizer, no 
primeiro plano da Criação, contrastando com o último onde a vida é 
puramente material; e, entre os dois, medianamente existe a humanida-
de, isto é, as almas, seres inferiores aos anjos e ligados a corpos materiais.

De tal sistema decorrem várias diculdades capitais: Em primeiro 
lugar, que vida é essa puramente material? Será a da matéria bruta? Mas 
a matéria bruta é inanimada e não tem vida por si mesma. Acaso referir-
-se-á aos animais e às plantas?

Neste suposto seria uma quarta ordem na Criação, pois não se 
pode negar que no animal inteligente algo há de mais que numa planta, 
e nesta, que numa simples pedra.

Quanto à alma humana, que estabelece a transição, essa ca direta-
mente unida a um corpo, matéria bruta, aliás; porque sem alma o corpo 
tem tanta vida como qualquer bloco de terra.

Evidentemente, esta divisão é obscura e não se compadece com a 
observação; assemelha-se à teoria dos quatro elementos, anulada pelos 
progressos da Ciência. Admitamos, entretanto, estes três termos: a cria-
tura espiritual, a humana e a corpórea, pois que tal é, dizem, o plano 
divino, majestoso e completo como convém à eterna Sabedoria. Note-
mos antes de tudo que não há ligação alguma necessária entre esses três 

Os anjos

97



termos, e que são três criações distintas e formadas sucessivamente, ao 
passo que na natureza tudo se encadeia, mostrando-nos uma lei de unidade 
admirável, cujos elementos, não passando de transformações entre si, têm, 
contudo, seus laços de união.

Essa teoria, porém, embora incompleta, é, até certo ponto, ver-
dadeira, quanto à existência dos três termos: faltam-lhe os pontos de 
contato desses termos, como é fácil demonstrar.

4. Diz a Igreja que esses três pontos culminantes da Criação são 
necessários à harmonia do conjunto. Desde que lhe falte um só que 
seja, a obra incompleta não mais se compadece com a Sabedoria eterna. 
 Entretanto, um dos dogmas fundamentais diz que a Terra, os animais, 
as plantas, o Sol e as estrelas e até a luz foram criados do nada, há seis 
mil anos. Antes dessa época não havia, portanto, criatura humana nem 
corpórea — o que importa dizer que no decurso da eternidade a obra 
divina jazia imperfeita. É artigo de fé capital a criação do universo há 
seis mil anos, tanto que há pouco ainda era a Ciência anatematizada por 
destruir a cronologia bíblica, provando maior ancianidade da Terra e de 
seus habitantes.

Apesar disso, o concílio de Latrão, concílio ecumênico que faz lei 
em matéria ortodoxa, diz: “Acreditamos rmemente num Deus único e 
verdadeiro, eterno e innito, que no começo dos tempos tirou conjunta-
mente do nada as duas criaturas — espiritual e corpórea.” Por começo dos 
tempos só podemos inferir a eternidade transcorrida, visto ser o tempo 
innito como o Espaço, sem começo nem m. Esta expressão, começo dos 
tempos, é antes uma gura, que implica a ideia de uma anterioridade ili-
mitada. O concílio de Latrão acredita, pois, rmemente, que as criaturas 
espirituais como as corpóreas foram simultaneamente formadas e tiradas 
em conjunto do nada, numa época indeterminada, no passado. A que ca 
reduzido, assim, o texto bíblico que data a Criação de seis mil dos nossos 
anos? E, ainda que se admita seja tal o começo do universo visível, esse 
não é seguramente o começo dos tempos. Em qual crer: no concílio ou 
na Bíblia?

5. O concílio formula, além disso, uma estranha proposição: “Nos-
sa alma, diz, igualmente espiritual, é associada ao corpo de maneira a não 
formar com ele mais que uma pessoa, e tal é, essencialmente, o seu desti-
no.” Ora, se o destino essencial da alma é estar unida ao corpo, esta união 

Primeira Parte – Capítulo VIII

98



constitui o estado normal, o desígnio, o m, por isso que é o seu destino. 
Entretanto, a alma é imortal, e o corpo não; a união daquela com este só 
se realiza uma vez, segundo a Igreja, e ainda que durasse um  século, nada 
seria em relação à eternidade. E sendo apenas de algumas horas para mui-
tos, que utilidade teria para a alma união tão efêmera? Mas que se pro-
longue essa união tanto quanto se pode prolongar uma existência terrena 
e, ainda assim, poder-se-á armar que o seu destino é estar essencialmente 
integrada ao corpo? Não, essa união mais não é na realidade do que um 
incidente, um estádio da alma, nunca o seu estado essencial.

Se o destino essencial da alma é estar ligada ao corpo humano; se, 
por sua natureza e segundo o m providencial da Criação, essa união é 
necessária às manifestações das suas faculdades, forçoso é concluir que, 
sem corpo, a alma humana é um ser incompleto. Ora, para que a alma 
 preencha os seus desígnios, deixando um corpo, preciso se faz que tome 
um outro — o que nos conduz à pluralidade forçada das existências, ou, 
por outra, à reencarnação, à perpetuidade.

É verdadeiramente estranhável que um concílio, havido por um 
dos luminares da Igreja, tenha a tal ponto identicado os seres espiritual 
e material, de modo a não subsistirem por si mesmos, pois que a condi-
ção essencial da sua criação é estarem unidos.

6. O quadro hierárquico dos anjos nos mostra que várias ordens 
têm, nas suas atribuições, o governo físico do mundo e da humanidade, 
para cujo m foram criados. Mas, segundo o  Gênesis, o mundo físico 
e a humanidade não existem senão há seis mil anos; e o que faziam, 
pois, tais anjos, anteriormente a essa era, durante a eternidade, quando 
não existia o objetivo das suas ocupações? E teriam eles sido criados de 
toda a eternidade? Assim deve ser, uma vez que servem à gloricação 
do  Todo-Poderoso. Mas, criando-os numa época qualquer determinada, 
Deus caria até então, isto é, durante uma eternidade, sem adoradores.

7. Diz ainda o concílio: “Enquanto dura esta união tão íntima da 
alma com o corpo.” Há, por conseguinte, um momento em que a união 
se desfaz? Esta proposição contradita a que sustenta a essencialidade dessa 
união. E diz mais o concílio: “As ideias lhes chegam pelos sentidos, na 
comparação dos objetos exteriores.” Eis aí uma doutrina losóca em par-
te verdadeira, que não em sentido absoluto.

Os anjos

99



Receber as ideias pelos sentidos é, segundo o eminente teólogo, uma 
condição inerente à natureza humana; mas ele esquece as ideias inatas, as 
faculdades por vezes tão transcendentes, a intuição das coisas que a criança 
traz do berço, não devidas a quaisquer ensinos. Por meio de quais senti-
dos, jovens pastores, naturais calculistas, admiração dos sábios, adquirem 
ideias necessárias à resolução quase instantânea dos mais complicados 
problemas? Outro tanto pode dizer-se de músicos, pintores e lólogos 
precoces.

“Os conhecimentos dos anjos não resultam da indução e do racio-
cínio”; têm-nos porque são anjos, sem necessidade de aprendê-los, pois 
tais foram por Deus criados: quanto à alma, essa deve aprender. Mas se a 
alma só recebe as ideias por meio dos órgãos corporais, que ideias pode 
ter a alma de uma criança morta ao m de alguns dias, se admitirmos 
com a Igreja que essa alma não renasce?

8. Aqui reponta uma questão vital, qual a de saber-se se a alma 
pode adquirir conhecimentos após a morte do corpo. Se uma vez liberta 
do corpo não pode adquirir novos conhecimentos, a alma da criança, do 
selvagem, do imbecil, do idiota ou do ignorante permanecerá tal qual era 
no momento da morte, condenada à nulidade por todo o sempre. Mas 
se, ao contrário, ela adquire novos conhecimentos depois da vida atual, 
então, é que pode progredir.

Sem progresso ulterior para a alma, chega-se a conclusões absurdas, 
tanto quanto admitindo-o se conclui pela negação de todos os dogmas 
fundados sobre o estacionamento, a sorte irrevogável, as penas eternas 
etc. Progredindo a alma, qual o limite do progresso? Não há razão para 
não atingir por ele o grau dos anjos ou puros Espíritos. Ora, com tal 
possibilidade não se justicaria a criação de seres especiais e privilegiados, 
isentos de qualquer labor, gozando incondicionalmente de eterna felici-
dade, ao passo que outros seres menos favorecidos só obtêm essa felicida-
de a troco de longos, de cruéis sofrimentos e rudes provas. Sem dúvida 
que Deus poderia ter assim determinado, mas, admitindo-lhe o innito 
de perfeição sem o qual não fora Deus, força é admitir que coisa alguma 
criaria inutilmente, desmentindo a sua justiça e bondade soberanas.

9. “E se a majestade dos reis ostenta o seu brilhantismo pelo núme-
ro dos vassalos, ociais e súditos, que haverá de mais próprio a dar-nos 
ideia da majestade do Rei dos reis do que essa inumerável multidão de 

Primeira Parte – Capítulo VIII

100



anjos que povoam Céu e terra, mar e abismos, a dignidade dos que perma-
necem continuamente prostrados ou de pé ante seu trono?”

E não será rebaixar a Divindade confrontá-la com o fausto dos so-
beranos da Terra? Essa ideia, inculcada no espírito das massas ignorantes, 
falseia a opinião de sua verdadeira grandeza. Sempre Deus reduzido às 
mesquinhas proporções da humanidade! Atribuir-lhe, como  necessidade, 
milhões de adoradores, perenemente genuexos ou de pé diante dele, é 
emprestar-lhe vaidade e fraqueza próprias dos orgulhosos déspotas do 
Oriente! E que é que faz os soberanos verdadeiramente grandes? É o nú-
mero e brilho dos cortesãos? não; é a bondade, é a justiça, é o título me-
recido de pais do seu povo. Perguntareis se haverá algo de mais próprio 
a dar-nos a ideia da grandeza e majestade de Deus do que a multidão de 
anjos que lhe compõem a corte... Mas, certamente que há, e essa coisa 
melhor é apresentar-se Deus às suas criaturas soberanamente bom, justo 
e misericordioso, que não colérico, invejoso, vingativo, exterminador e 
parcial, criando para sua própria glória esses seres privilegiados, cumu-
lados de todos os dons e nascidos para a felicidade eterna, enquanto a 
outros impõe condições penosas na aquisição de bens, punindo erros 
momentâneos com eternos suplícios...

10. A respeito da união da alma com o corpo, o Espiritismo profes-
sa uma doutrina innitamente mais espiritualista, para não dizer menos 
materialista, tendo ademais a seu favor a conformidade com a observa-
ção e o destino da alma. Ele ensina-nos que a alma é independente do 
corpo, não passando este de temporário invólucro: a espiritualidade é-lhe 
a essência, e a sua vida normal é a vida espiritual. O corpo é apenas ins-
trumento da alma para exercício das suas faculdades nas relações com o 
mundo material; separada desse corpo, goza dessas faculdades mais livre 
e altamente.

11. A união da alma com o corpo, em ser necessária aos seus pri-
meiros progressos, ocorre no período que poderemos classicar como da 
sua infância e adolescência; atingido, porém, que seja, um certo grau de 
perfeição e desmaterialização, essa união é prescindível, e o progresso faz-
-se na sua vida de Espírito. Ademais, por numerosas que sejam as existên-
cias corpóreas, elas são limitadas à existência do corpo, e a sua soma total 
não compreende, em todos os casos, senão uma parte imperceptível da 
vida espiritual, que é ilimitada.

Os anjos

101



Os anjos segundo o Espiritismo
12. Que haja seres dotados de todas as qualidades atribuídas aos 

anjos, não restam dúvidas. A revelação espírita neste ponto conrma a 
crença de todos os povos, fazendo-nos conhecer ao mesmo tempo a ori-
gem e natureza de tais seres.

As almas ou Espíritos são criados simples e ignorantes, isto é, sem 
conhecimentos nem consciência do bem e do mal, porém, aptos para ad-
quirir o que lhes falta. O trabalho é o meio de aquisição, e o m — que 
é a perfeição — é para todos o mesmo. Conseguem-no mais ou menos 
prontamente em virtude do livre-arbítrio e na razão direta dos seus es-
forços; todos têm os mesmos degraus a franquear, o mesmo trabalho a 
concluir. Deus não aquinhoa melhor a uns do que a outros, porquanto é 
justo, e, visto serem todos seus lhos, não tem predileções. Ele lhes diz: 
Eis a lei que deve constituir a vossa norma de conduta; ela só pode levar-vos 
ao m; tudo que lhe for conforme é o bem; tudo que lhe for contrário é o 
mal. Tendes inteira liberdade de observar ou infringir esta lei, e assim sereis 
os árbitros da vossa própria sorte. Conseguintemente, Deus não criou o 
mal; todas as suas leis são para o bem, e foi o homem que criou esse mal, 
divorciando-se dessas leis; se ele as observasse escrupulosamente, jamais 
se desviaria do bom caminho.

13. Entretanto, a alma, qual criança, é inexperiente nas primeiras 
fases da existência, e daí o ser falível. Não lhe dá Deus essa experiência, 
mas dá-lhe meios de adquiri-la. Assim, um passo em falso na senda do 
mal é um atraso para a alma, que, sofrendo-lhe as consequências, apren-
de à sua custa o que importa evitar. 

Deste modo, pouco a pouco, se desenvolve, aperfeiçoa e adianta 
na hierarquia espiritual até o estado de puro Espírito ou anjo. Os an-
jos são, pois, as almas dos homens chegados ao grau de perfeição que 
a criatura comporta, fruindo em sua plenitude a prometida felicidade. 
Antes, porém, de atingir o grau supremo, gozam de felicidade relativa 
ao seu adiantamento, felicidade que consiste, não na ociosidade, mas nas 
funções que a Deus apraz conar-lhes, e por cujo desempenho se sentem 
ditosas, tendo ainda nele um meio de progresso. (Vede Primeira Parte, 
cap. III, O céu.)

Primeira Parte – Capítulo VIII

102



14. A humanidade não se limita à Terra: habita inúmeros mundos, 
que no Espaço circulam, já habitou os desaparecidos, e habitará os que 
se formarem. Tendo-a criado de toda a eternidade, Deus jamais cessa 
de criá-la. Muito antes que a Terra existisse e por mais remota que a 
suponhamos, outros mundos havia, nos quais Espíritos encarnados per-
correram as mesmas fases que ora percorrem os de mais recente forma-
ção, atingindo seu m antes mesmo que houvéramos saído das mãos do 
Criador.

De toda a eternidade têm havido, pois, puros Espíritos ou anjos, 
mas, como a sua existência humana se passou num innito passado, eis 
que os supomos como se tivessem sido sempre anjos de todos os tempos.

15. Realiza-se assim a grande lei de unidade da Criação; Deus nun-
ca esteve inativo e sempre teve puros Espíritos, experimentados e escla-
recidos, para transmissão de suas ordens e direção do universo, desde o 
governo dos mundos até os mais ínmos detalhes. Tampouco teve Deus 
necessidade de criar seres privilegiados, isentos de obrigações; todos, an-
tigos e novos, adquiriram suas posições na luta e por mérito próprio; 
todos, enm, são lhos de suas obras.

E, desse modo, completa-se com igualdade a soberana Justiça do 
 Criador.

Os anjos

103





CAPÍTULO IX

M

Os demônios

• Origem da crença nos demônios • Os demônios segundo 
a Igreja • Os demônios segundo o Espiritismo

Origem da crença nos demônios
1. Em todos os tempos os demônios representaram papel saliente 

nas diversas teogonias, e, posto que consideravelmente decaídos no con-
ceito geral, a importância que se lhes atribui, ainda hoje, dá à questão 
uma tal ou qual gravidade, por tocar o fundo mesmo das crenças religio-
sas. Eis por que útil se torna examiná-la, com os desenvolvimentos que 
comporta.

A crença num poder superior é instintiva no homem. Encontra-
mo-la, sob diferentes formas, em todas as idades do mundo. Mas se hoje, 
dado o grau de cultura atingido, ainda se discute sobre a natureza e atri-
butos desse poder, calcule-se que noções teria o homem a respeito, na 
infância da humanidade.

2. Como prova da sua inocência, o quadro dos homens primitivos 
extasiados ante a natureza e admirando nela a bondade do Criador é, sem 
dúvida, muito poético, mas pouco real. De fato, quanto mais se aproxi-
ma do primitivo estado, mais o homem se escraviza ao instinto, como 
se verica ainda hoje nos povos bárbaros e selvagens contemporâneos; 
o que mais o preocupa, ou, antes, o que exclusivamente o preocupa é a 
satisfação das necessidades materiais, mesmo porque não tem outras.



O único sentido que pode torná-lo acessível aos gozos puramen-
te morais não se desenvolve senão gradual e morosamente; a alma tem 
 também a sua infância, a sua adolescência e virilidade como o corpo 
 humano, mas para compreender o abstrato, quantas evoluções não tem 
ela de experimentar na humanidade! Por quantas existências não deve ela 
passar!

Sem nos remontarmos aos tempos primeiros, olhemos em torno a 
gente do campo e perscrutemos os sentimentos de admiração que nela 
despertam o esplendor do Sol nascente, do rmamento a estrelada abó-
bada, o trinado dos pássaros, o murmúrio das ondas claras, o vergel ori-
do dos prados. Para essa gente o Sol nasce por hábito, e uma vez que des-
prende o necessário calor para sazonar as searas, não tanto que as creste, 
está realizado tudo o que ela almejava; olha o céu para saber se bom ou 
mau tempo sobrevirá; que cantem ou não as aves, tanto se lhe dá, desde 
que não desbastem da seara os grãos; prefere às melodias do rouxinol, o 
cacarejar da galinhada e o grunhido dos porcos; o que deseja dos regatos 
cristalinos, ou lodosos, é que não sequem nem inundem; dos prados, que 
produzam boa erva, com ou sem ores.

Eis aí tudo o que essa gente almeja, ou, o que é mais, tudo o que 
da natureza apreende, conquanto muito distanciada já dos primitivos 
 homens.

3. Se nos remontarmos a estes últimos, então, surpreendê-los-emos 
mais exclusivamente preocupados com a satisfação de necessidades mate-
riais, resumindo o bem e o mal neste mundo somente no que concerne à 
satisfação ou prejuízo dessas necessidades.

Acreditando num poder extra-humano e porque o prejuízo mate-
rial é sempre o que mais de perto lhes importa, atribuem-no a esse poder, 
do qual fazem, aliás, uma ideia muito vaga. E por nada conceberem fora 
do mundo visível e tangível, tal poder se lhes agura identicado nos 
seres e coisas que os prejudicam.

Os animais nocivos não passam para eles de representantes na-
turais e diretos desse poder. Pela mesma razão, veem nas coisas úteis a 
personicação do bem: daí, o culto votado a certas plantas e mesmo a 
objetos inanimados.

Mas o homem é comumente mais sensível ao mal que ao bem; este 
lhe parece natural, ao passo que aquele mais o afeta. Nem por outra razão 

Primeira Parte – Capítulo IX

106



se explica, nos cultos primitivos, as cerimônias sempre mais numerosas 
em honra ao poder maléco: o temor suplanta o reconhecimento.

Durante muito tempo o homem não compreendeu senão o bem e 
o mal físicos; os sentimentos morais só mais tarde marcaram o progres-
so da inteligência humana, fazendo-lhe entrever na espiritualidade um 
poder extra-humano fora do mundo visível e das coisas materiais. Esta 
obra foi, seguramente, realizada por inteligências de escol, mas que não 
puderam exceder certos limites.

4. Provada e patente a luta entre o bem e o mal, triunfante este 
muitas vezes sobre aquele, e não se podendo racionalmente admitir que 
o mal derivasse de um benéco poder, concluiu-se pela existência de 
dois poderes rivais no governo do mundo. Daí nasceu a doutrina dos 
dois princípios, aliás lógica numa época em que o homem se encontrava 
incapaz de, raciocinando, penetrar a essência do Ser supremo. Como 
compreenderia, então, que o mal não passa de estado transitório do qual 
pode emanar o bem, conduzindo-o à felicidade pelo sofrimento e au-
xiliando-lhe o progresso? Os limites do seu horizonte moral, nada lhe 
permitindo ver para além do seu presente, no passado como no futuro, 
também não lhe permitia compreender que já houvesse progredido, que 
progrediria ainda individualmente, e muito menos que as vicissitudes da 
vida resultavam das imperfeições do ser espiritual nele residente, o qual 
preexiste e sobrevive ao corpo, na dependência de uma série de existên-
cias puricadoras até atingir a perfeição.

Para compreender como do mal pode resultar o bem, é preciso 
considerar não uma, porém, muitas existências; é necessário apreender o 
conjunto do qual — e só do qual — resultam nítidas as causas e respec-
tivos efeitos.

5. O duplo princípio do bem e do mal foi, durante muitos séculos, e 
sob vários nomes, a base de todas as crenças religiosas. Vemo-lo assim sin-
tetizado em Oromaze48 e Arimane49 entre os persas, em Jeová e Satã entre os 
hebreus. Todavia, como todo soberano deve ter ministros, as religiões ge-
ralmente admitiram potências secundárias, ou bons e maus gênios. Os pa-
gãos zeram deles individualidades com a denominação genérica de deuses 
48  N.E.: Aúra-Masda ou Ormuz, criador e princípio do bem, deus supremo do masdeísmo (religião do Irã 

antigo, revelada a Zoroastro, que admite dois princípios: um, bom, deus de luz, e o outro, mau, deus 
das trevas e da morte, que travam combate para o destino da humanidade).

49  N.E.: Ahriman ou Arimã, princípio do mal, do caos, das trevas no masdeísmo. 

Os demônios

107



e deram-lhes atribuições especiais para o bem e para o mal, para os  vícios 
e para as virtudes. Os cristãos e os muçulmanos herdaram dos hebreus os 
anjos e os demônios.

6. A doutrina dos demônios tem, por conseguinte, origem na anti-
ga crença dos dois princípios. Compete-nos examiná-la aqui tão somente 
no ponto de vista cristão, para ver se está de acordo com as noções mais 
exatas que possuímos hoje, dos atributos da Divindade.

Esses atributos são o ponto de partida, a base de todas as doutrinas 
religiosas; os dogmas, o culto, as cerimônias, os usos e a moral, tudo é 
relativo à ideia mais ou menos justa, mais ou menos elevada que se forma 
de Deus, desde o fetichismo até o Cristianismo. Se a essência de Deus 
continua a ser um mistério para as nossas inteligências, compreendemo-
-la no entanto melhor que nunca, mercê dos ensinamentos do Cristo. O 
Cristianismo racionalmente ensina-nos que: Deus é único, eterno, imutá-
vel, imaterial, onipotente, soberanamente justo e bom, innito em todas as 
perfeições.

Foi por isso que algures dissemos (Primeira Parte, cap. VI,  Doutrina 
das penas eternas): “Se se tirasse a menor parcela de um só dos seus atri-
butos, não haveria mais Deus, por isso que poderia coexistir um ser mais 
perfeito.” Estes atributos, na sua plenitude absoluta, são, pois, o critério 
de todas as religiões, estalão da verdade de cada um dos princípios que 
ensinam. E para que qualquer desses princípios seja verdadeiro, preciso 
é que não encerre um atentado às divinas perfeições. Vejamos se assim é, 
de fato, na doutrina vulgar dos demônios.

Os demônios segundo a Igreja
7. Satanás, o chefe ou o rei dos demônios, não é, segundo a Igreja, 

uma personicação alegórica do mal, mas uma entidade real, praticando 
exclusivamente o mal, enquanto Deus pratica exclusivamente o bem.

Tomemo-lo, pois, tal qual no-lo representam. Satanás existe de 
toda a eternidade, como Deus, ou ser-lhe-á posterior? Existindo de toda 
a eternidade é incriado, e, por consequência, igual a Deus. Este Deus, por 
sua vez deixará de ser único, pois haverá um deus do mal. Mas se lhe for 
posterior? Neste caso passa a ser uma criatura de Deus. Como tal, só pra-
ticando o mal por incapaz de fazer o bem e tampouco de  arrepender-se, 

Primeira Parte – Capítulo IX

108



Deus teria criado um ser votado exclusiva e eternamente ao mal. Não 
sendo o mal obra de Deus, seria contudo de uma das suas criaturas, e 
nem por isso deixava Deus de ser o autor, deixando igualmente de ser 
profundamente bom. O mesmo se dá, exatamente, em relação aos seres 
maus chamados demônios.

8. Tal foi, por muito tempo, a crença neste sentido. Hoje dizem:50 
“Deus, que é a bondade e santidade por excelência, não os havia criado 
perversos e maus. A mão paternal que se apraz imprimir em todas as 
suas obras o cunho de innitas perfeições, cumulara-os de magnícos 
predicados. Às qualidades eminentíssimas de sua natureza, juntara as li-
beralidades da sua graça; em tudo os zera iguais aos Espíritos sublimes 
de glória e felicidade; subdivididos por todas as suas ordens e adstritos 
a todas as classes, eles tinham o mesmo m e idênticos destinos. Foi 
seu chefe o mais belo dos arcanjos. Eles poderiam até ter alcançado a 
conrmação de justos para todo o sempre, e serem admitidos ao gozo 
da bem-aventurança dos Céus. Este último favor, que deverá ser o com-
plemento de todos os outros, constituía o prêmio da sua docilidade, mas 
dele desmereceram por insensata e audaciosa revolta.

Qual foi o escolho da sua perseverança? Que verdade desconhece-
ram? Que ato de adoração, de fé, recusaram a Deus? A Igreja e os anais das 
Santas Escrituras não no-lo dizem positivamente, mas certo parece que não 
aquiesceram à mediação do Filho de Deus, nem à exaltação da natureza 
humana em Jesus Cristo.

O Verbo divino, criador de todas as coisas, é também o media-
dor e salvador único, na Terra como no Céu. O m sobrenatural não 
foi dado aos anjos e aos homens senão na previsão de sua encarnação 
e méritos, pois não há proporção alguma entre a obra dos Espíritos 
eminentes e a recompensa, que é o próprio Deus. Nenhuma criatura 
poderia alcançar tal m, sem esta maravilhosa e sublime intervenção da 
caridade. Ora, para preencher a distância innita que separa a sua essên-
cia das suas obras, preciso fora reunisse à sua pessoa os dois extremos, 
associando à divindade as naturezas ou do anjo, ou do homem: e prefe-
riu então a natureza humana. Esse plano, concebido de toda eternidade, 

50  Nota de Allan Kardec: As citações seguintes são extraídas da pastoral de monsenhor Gousset, car-
deal-arcebispo de Reims, pela quaresma de 1865. Atentos ao mérito pessoal e à posição do autor, 
podemos considerá-las a última expressão da Igreja sobre a doutrina dos demônios.

Os demônios

109



foi  manifestado aos anjos muito antes da sua execução: o Homem-Deus 
foi-lhes mostrado como aquele que deveria conrmá-los na graça e guiá-
-los à glória, sob a condição de o adorarem durante a missão terrestre, 
e para todo o sempre no Céu.  Revelação inesperada, arrebatadora visão 
para corações generosos e gratos, mas — mistério profundo — humi-
lhante para espíritos soberbos! Esse m sobrenatural, essa glória imensa 
que lhes propunham não seria unicamente a recompensa de seus mé-
ritos pessoais. Nunca poderiam atribuir a si próprios os títulos dessa 
glória! Um mediador entre Deus e eles! Que injúria à sua dignidade! 
E a preferência espontânea pela natureza humana? Que injustiça! que 
afronta aos seus direitos!

E chegarão eles a ver esta humanidade, que lhes é tão inferior, dei-
cada pela união com o Verbo, sentada à mão direita de Deus em trono 
resplandecente? Consentirão enm que ela ofereça a Deus, eternamente, 
a homenagem da sua adoração?

Lúcifer e a terça parte dos anjos sucumbiram a tais pensamentos de 
inveja e de orgulho. São Miguel e com ele muitos exclamaram: ‘Quem é 
semelhante a Deus? Ele é o dono de seus dons, o soberano Senhor de to-
das as coisas. Glória a Deus e ao Cordeiro, que tem de ser imolado à sal-
vação do mundo.’ O chefe dos rebeldes, porém, esquecido de que a Deus 
devia a sua nobreza e prerrogativas, raiando pela temeridade, disse: ‘Sou 
eu quem ao Céu subirá; xarei residência acima dos astros;  sentar-me-ei 
sobre o monte da aliança, nos ancos do Aquilão, dominarei as nuvens 
mais elevadas e serei semelhante ao Altíssimo.’ Os que de tais sentimen-
tos partilharam, acolheram essas palavras com murmúrios de aprovação, 
e partidários houve em todas as hierarquias. A sua multidão, contudo, 
não os preserva do castigo.”

9. Esta doutrina suscita várias objeções:
1a) Se Satã e os demônios eram anjos, eles eram perfeitos; como, 

sendo perfeitos, puderam falir a ponto de desconhecer a autoridade desse 
Deus, em cuja presença se encontravam? Ainda se tivessem logrado uma 
tal eminência gradualmente, depois de haver percorrido a escala da per-
feição, poderíamos conceber um triste retrocesso; não, porém, do modo 
por que no-los apresentam, isto é, perfeitos de origem.

Primeira Parte – Capítulo IX

110



A conclusão é esta: Deus quis criar seres perfeitos, porquanto os 
favorecera com todos os dons, mas enganou-se: logo, segundo a Igreja, 
Deus não é infalível!51

2a) Pois que nem a Igreja e nem os sagrados anais explicam a causa 
da rebelião dos anjos para com Deus e apenas dão como problemática 
(quase certa) a relutância no reconhecimento da futura missão do Cristo, 
que valor — perguntamos —, que valor pode ter o quadro tão preciso e 
detalhado da cena então ocorrente? A que fonte recorreram, para inferir 
se de fato foram pronunciadas palavras tão claras e até simples colóquios? 
De duas uma: ou a cena é verdadeira ou não é. No primeiro caso, não ha-
vendo dúvida alguma, por que a Igreja não resolve a questão? Se a Igreja 
e a História se calam, se a coisa apenas parece certa, claro, não passa de 
hipótese, e a cena descritiva é mero fruto da imaginação.52

3a) As palavras atribuídas a Lúcifer revelam uma ignorância admi-
rável num arcanjo que, por sua natureza e grau atingido, não deve par-
ticipar, quanto à organização do universo, dos erros e dos prejuízos que 
os homens têm professado, até serem pela Ciência esclarecidos. Como 
poderia, então, dizer que xaria residência acima dos astros, dominando 
as mais elevadas nuvens?! 

É sempre a velha crença da Terra como centro do universo, do céu 
como que formado de nuvens estendendo-se às estrelas, e da limitada 
região destas, que a Astronomia nos mostra disseminadas ao innito no 

51 Nota de Allan Kardec: Esta doutrina monstruosa é corroborada por Moisés, quando diz (GênesIs, 6:6 
e 7): “Ele se arrependeu de haver criado o homem na Terra e, penetrado da mais íntima dor, disse: 
— Exterminarei a Criação da face da Terra; exterminarei tudo, desde o homem aos animais, desde 
os que rastejam sobre a terra até os pássaros do céu, porque me arrependo de os ter criado.” Ora, um 
Deus que se arrepende do que fez não é perfeito nem infalível; portanto, não é Deus. E são estas 
as palavras que a Igreja proclama! Tampouco se percebe o que poderia haver de comum entre os 
animais e a perversidade dos homens, para que merecessem tal extermínio.

52 Nota de Allan Kardec: Encontra-se em Isaías, 14:11 e seguintes: “Teu orgulho foi precipitado nos infer-
nos; teu corpo morto baqueou por terra; tua cama verterá podridão, e vermes tua vestimenta. Como 
caíste do Céu, Lúcifer, tu que parecias tão brilhante ao romper do dia? Como foste arrojado sobre a 
Terra, tu que ferias as nações com teus golpes; que dizias de coração: Subirei aos Céus, estabelecerei 
meu trono acima dos astros de Deus, sentar-me-ei acima das nuvens mais altas e serei igual ao Al-
tíssimo! E todavia foste precipitado dessa glória no inferno, até o mais fundo dos abismos. Os que te 
virem, aproximando-se, encarar-te-ão, dizendo: — Será este o homem que turbou a Terra, que aterrou 
seus reinos, que fez do mundo um deserto, que destruiu cidades e reteve acorrentados os que se lhe 
entregaram prisioneiros?” Estas palavras do profeta não se referem à revolta dos anjos; são, sim, uma 
alusão ao orgulho e à queda do Rei de Babilônia, que retinha os judeus em cativeiro, como atestam 
os últimos versículos. O Rei de Babilônia é alegoricamente designado por Lúcifer, mas não se faz aí 
qualquer menção da cena descrita. Essas palavras são do rei que as tinha no coração e se colocava por 
orgulho acima de Deus, cujo povo escravizara. A profecia da libertação do povo judeu, da ruína de 
Babilônia e do destroço dos assírios é, ademais, o assunto exclusivo desse capítulo.

Os demônios

111



innito Espaço! Sabendo-se, como hoje se sabe, que as nuvens não se 
elevam a mais de duas léguas da superfície terráquea, e falando-se em 
dominá-las por mais alto, referindo-se a montanhas, preciso fora que 
a observação partisse da Terra, sendo ela, de fato, a morada dos anjos. 
Dado, porém, ser esta em região superior, inútil fora alçar-se acima das 
nuvens. Emprestar aos anjos uma linguagem tisnada de ignorância, é 
confessar que os homens contemporâneos são mais sábios que os anjos. 
A Igreja tem caminhado sempre erradamente, não levando em conta os 
progressos da Ciência.

10. A resposta à primeira objeção acha-se na seguinte passagem:
“A escritura e a tradição denominam Céu o lugar no qual se ha-

viam colocado os anjos, no momento da sua criação. Mas esse não era o 
Céu dos céus, o Céu da visão beatíca, onde Deus se mostra de face aos 
seus eleitos, que o contemplam claramente e sem esforço, porque aí não 
há mais possibilidade nem perigo de pecado; a tentação e a dúvida são aí 
desconhecidas; a justiça, a paz e a alegria reinam imutáveis, a santidade 
e a glória imperecíveis. Era, portanto, outra região celeste, uma esfera 
luminosa e afortunada, essa em que permaneciam tão nobres criaturas 
favorecidas pelas divinas comunicações, que deveriam receber com fé e 
humildade até serem admitidas no conhecimento da sua realidade — es-
sência do próprio Deus.”

Do que precede se infere que os anjos decaídos pertenciam a uma 
categoria menos elevada e perfeita, não tendo atingido ainda o lugar 
supremo em que o erro é impossível. Pois seja, mas, então, há manifesta 
contradição nesta armativa: Deus em tudo os tinha criado semelhantes 
aos espíritos sublimes que, subdivididos em todas as ordens e adstritos a 
todas as classes, tinham o mesmo m e idênticos destinos, e que seu che-
fe era o mais belo dos arcanjos. Ora, em tudo semelhantes aos outros, 
não lhes seriam inferiores em natureza; idênticos em categorias, não 
podiam permanecer em um lugar especial. Intacta subsiste, portanto, a 
objeção.

11. E ainda há uma outra que é, certamente, a mais séria e a mais 
grave.

Dizem: “Este plano (a intervenção do Cristo), concebido desde 
toda a eternidade, foi manifestado aos anjos muito antes da sua execu-
ção.” Deus sabia, portanto, e de toda a eternidade, que os anjos, tanto 

Primeira Parte – Capítulo IX

112



quanto os homens, teriam necessidade dessa intervenção. Ainda mais: 
o Deus onisciente sabia que alguns dentre esses anjos viriam a falir, ar-
cando com a eterna condenação e arrastando a igual sorte uma parte da 
humanidade. E assim, de caso pensado, previamente condenava o gênero 
humano, a sua própria criação. Deste raciocínio não há fugir, porquanto 
de outro modo teríamos que admitir a inconsciência divina, apregoan-
do a não presciência de Deus. Para nós é impossível identicar uma tal 
criação com a soberana bondade. Em ambos os casos vemos a negação de 
atributos, sem a plenitude absoluta dos quais Deus não seria Deus.

12. Admitindo a falibilidade dos anjos como a dos homens, a pu-
nição é consequência, justa e natural, da falta, mas se admitirmos con-
comitantemente a possibilidade do resgate, a regeneração, a graça, após 
o arrependimento e a expiação, tudo se esclarece e se conforma com 
a bondade de Deus. Ele sabia que errariam, que seriam punidos, mas 
sabia igualmente que tal castigo temporário seria um meio de lhes fazer 
compreender o erro, revertendo alm em benefício deles. Eis como se 
explicam as palavras do profeta Ezequiel: “Deus não quer a morte, porém 
a salvação do pecador.”53

A inutilidade do arrependimento e a impossibilidade de regene-
ração, isso sim, importaria na negação da divina bondade. Admitida tal 
hipótese, poder-se-ia mesmo dizer, rigorosa e exatamente, que estes anjos, 
desde a sua criação, visto Deus não poder ignorá-los, foram votados à perpe-
tuidade do mal, e predestinados a demônios para arrastarem os homens ao 
mal.

13. Vejamos agora qual a sorte desses tais anjos e o que fazem:
“Mal apenas se manifestou a revolta na linguagem dos Espíritos, 

isto é, no arrojo dos seus pensamentos, foram eles banidos da celestial 
mansão e precipitados no abismo. Por estas palavras entendemos que 
foram arremessados a um lugar de suplícios, no qual sofrem a pena de 
fogo, conforme o texto do Evangelho, que é a palavra do Salvador. ‘Ide, 
malditos, ao fogo eterno preparado pelo demônio e seus anjos.’ O após-
tolo Pedro expressamente diz: ‘que Deus os prendeu às cadeias e torturas 
infernais, sem que lá estejam, contudo, perpetuamente, visto como só no 
m do mundo serão para sempre enclausurados com os réprobos. Pre-
sentemente, Deus ainda permite que ocupem lugar nesta criação, à qual 

53  Nota de Allan Kardec: Vede 1a Parte, cap. VI, it. 25, citação de Ezequiel.

Os demônios

113



pertencem, na ordem de coisas idênticas à sua existência, nas relações 
enm que deviam ter com os homens, e das quais fazem o mais pernicio-
so abuso. Enquanto uns cam na tenebrosa morada, servindo de instru-
mento da Justiça divina contra as almas infelizes que seduziram, outros, 
em número innito, formam legiões e residem nas camadas inferiores da 
atmosfera, percorrendo todo o globo. Envolvem-se em tudo que aqui se 
passa, tomando mesmo parte muito ativa nos acontecimentos terrenos’.”

Quanto ao que diz respeito às palavras do Cristo sobre o suplício 
do fogo eterno, já nos explanamos no cap. IV, O inferno.

14. Por esta doutrina, apenas uma parte dos demônios está no in-
ferno; a outra vaga em liberdade, envolvendo-se em tudo que aqui se pas-
sa, dando-se ao prazer de praticar o mal e isso até o m do mundo, cuja 
época indeterminada não chegará tão cedo, provavelmente. Mas por que 
uma tal distinção? Serão estes menos culpados? Certo que não, a menos 
que se não revezem, como se pode inferir destas palavras: “Enquanto uns 
cam na tenebrosa morada, servindo de instrumento da Justiça divina 
contra as almas infelizes que seduziram.”

Suas ocupações consistem, pois, em martirizar as almas que sedu-
ziram. Assim, não se encarregam de punir faltas livre e voluntariamente 
cometidas, porém as que eles próprios provocaram. São ao mesmo tempo 
a causa do erro e o instrumento do castigo; e, coisa singular, que a justiça 
humana por imperfeita não admitiria — a vítima que sucumbe por fra-
queza, em contingências alheias e porventura superiores à sua vontade, 
é tanto ou mais severamente punida do que o agente provocador que 
emprega astúcia e artifício, visto como essa vítima, deixando a Terra, vai 
para o inferno sofrer sem tréguas, nem favor, eternamente, enquanto o 
causador da sua primeira falta, o agente provocador, goza de uma tal ou 
qual dilação e liberdade até o m do mundo.

Como pode a Justiça de Deus ser menos perfeita que a dos  homens?
15. Mas ainda não é tudo: “Deus permite que ocupem lugar nesta 

criação, nas relações que com o homem deviam ter e das quais abusam 
perniciosamente.” Deus podia ignorar, no entanto, o abuso que fariam 
de uma liberdade por Ele mesmo concedida? Então, por que a conce-
deu? Mas nesse caso é com conhecimento de causa que Deus abandona 
suas criaturas à mercê delas mesmas, sabendo, pela sua onisciência, que 
vão sucumbir, tendo a sorte dos demônios. Não serão elas de si mesmas 

Primeira Parte – Capítulo IX

114



bastante fracas para falirem, sem a provocação de um inimigo tanto mais 
perigoso quanto invisível? Ainda se o castigo fora temporário e o culpado 
pudesse remir-se pela reparação! Mas não: a condenação é irrevogável, 
eterna! Arrependimento, regeneração, lamentos, tudo supéruo!

Os demônios não passam portanto de agentes provocadores e de 
antemão destinados a recrutar almas para o inferno, isto com a permissão 
de Deus, que antevia, ao criar estas almas, a sorte que as aguardava. Que 
se diria na Terra de um juiz que recorresse a tal expediente para abarrotar 
prisões? Estranha ideia que nos dão da Divindade, de um Deus cujos 
 atributos essenciais são: justiça e bondade soberanas! E dizer-se que é em 
nome de Jesus, daquele que só pregou amor, perdão e caridade, que tais 
doutrinas são ensinadas! Houve um tempo em que tais anomalias pas-
savam despercebidas, porque não eram compreendidas nem sentidas; o 
homem, curvado ao jugo do despotismo, submetia-se à fé cega, abdicava 
da razão. Hoje, porém, que a hora da emancipação soou, esse homem 
compreende a justiça, e, desejando-a tanto na vida quanto na morte, 
exclama: — Não é, não pode ser tal, ou Deus não fora Deus!

16. O castigo segue por toda a parte os seres decaídos: o inferno 
está neles e com eles: nem paz nem repouso, transformadas em amar-
gores as doçuras da esperança, que se lhes torna odiosa. A mão de Deus 
desferiu-lhes o castigo no ato mesmo de pecarem, e sua vontade galvani-
zou-se no mal.

Tornados perversos, obstinam-se em o ser e sê-lo-ão para sempre.
São, depois do pecado, o que é o homem depois da morte.  A rea-

bilitação dos que caíram torna-se também impossível; a sua perda é, desde 
então, irreparável, mantendo-se eles no seu orgulho perante Deus, no seu 
ódio contra o Cristo, na sua inveja contra a humanidade.

Não tendo podido apropriar-se da glória celeste pelo desmesurado 
da sua ambição, esforçam-se por implantar seu império na Terra, banin-
do dela o reino de Deus. O Verbo encarnado cumpriu, apesar disso, os 
seus desígnios para salvação e glória da humanidade. Também por isso 
procuram por todos os meios promover a perda das almas pelo Cristo 
resgatadas: o artifício e a importunação, a mentira e a sedução, tudo 
põem em jogo para arrastá-las ao mal e consumar-lhes a perda.

E como são infatigáveis e poderosos, a vida do homem com inimi-
gos tais não pode deixar de ser uma luta sem tréguas, do berço ao túmulo.

Os demônios

115



Efetivamente esses inimigos são os mesmos que, depois de terem 
introduzido o mal no mundo, chegaram a cobri-lo com as espessas trevas 
do erro e do vício; os mesmos que, por longos séculos, se zeram adorar 
como deuses e que reinaram em absoluto sobre os povos da Antiguidade; 
os mesmos, enm, que ainda hoje exercem tirânica inuência nas regiões 
idólatras, fomentando a desordem e o escândalo até no seio das socieda-
des cristãs. Para compreender todos os recursos de que dispõem ao servi-
ço da malvadez, basta notar que nada perderam das prodigiosas faculdades 
que são o apanágio da natureza angélica. Certo, o futuro e sobretudo a 
ordem natural têm mistérios que Deus se reservou e que eles não podem 
penetrar; mas a sua inteligência é bem superior à nossa, porque percebem 
de um jacto os efeitos nas causas e vice-versa. Esta percepção permite-
-lhes predizer acontecimentos futuros que escapam às nossas conjeturas. 
A distância e variedade dos lugares desaparecem ante a sua agilidade. 
Mais prontos que o raio, mais rápidos que o pensamento, acham-se qua-
se instantaneamente sobre diversos pontos do globo e podem descrever, 
a distância, os acontecimentos na mesma hora em que ocorrem.

As leis pelas quais Deus rege o universo não lhes são acessíveis, 
razão por que não podem derrogá-las, e, por conseguinte, predizer ou 
operar verdadeiros milagres; possuem, no entanto, a arte de imitar e fal-
sicar, dentro de certos limites, as divinas obras; sabem quais os fenôme-
nos resultantes da combinação dos elementos, predizem com maior ou 
menor êxito os que sobrevêm naturalmente, assim como os que por si 
mesmos podem produzir. Daí os numerosos oráculos, os extraordinários 
vaticínios que sagrados e profanos livros recolheram, baseando e acoro-
çoando tantas e tantas superstições.

A sua substância simples e imaterial subtrai-os às nossas vistas; per-
manecem ao nosso lado sem que os vejamos, interessam-nos a alma sem 
que nos ram o ouvido. Acreditando obedecer aos nossos pensamentos, 
estamos no entanto, e muitas vezes, debaixo da sua funesta inuência. As 
nossas disposições, ao contrário, são deles conhecidas pelas impressões 
que delas transparecem em nós, e atacam-nos ordinariamente pelo lado 
mais fraco. Para nos seduzirem com mais segurança, costumam servir-se 
de sugestões e engodos conformes com as nossas inclinações. Modicam 
a ação segundo as circunstâncias e os traços característicos de cada tem-
peramento. Contudo, suas armas favoritas são a hipocrisia e a mentira.

Primeira Parte – Capítulo IX

116



17. Armam que o castigo os segue por toda parte; que não sabem 
o que seja paz nem repouso. Esta asserção de modo algum destrói a ob-
servação que zemos quanto ao privilégio dos que estão fora do inferno, 
e que reputamos tanto menos justicado por isso que podem fazer, e 
fazem, maior mal. É de crer que esses demônios extrainfernais não sejam 
tão felizes como os bons anjos, mas não se deverá ter em conta a sua 
relativa liberdade? Eles não possuirão a felicidade moral que a virtude 
defere, mas são incontestavelmente mais felizes que os seus comparsas 
do inferno em chamas. Depois, para o mau, sempre há um certo gozo na 
prática do mal, de mais a mais livremente. Perguntai ao criminoso o que 
prefere: se car na prisão, ou percorrer livremente os campos, agindo à 
vontade? Pois o caso é exatamente o mesmo.

Armam, outrossim, que o remorso os persegue sem tréguas nem 
misericórdia, esquecidos de que o remorso é o precursor imediato do 
arrependimento, quando não é o próprio arrependimento. “Tornados 
perversos, obstinam-se em o ser, e sê-lo-ão para sempre.” Mas desde que 
se obstinam em ser perversos, é que não têm remorsos; do contrário, 
ao menor sentimento de pesar, renunciariam ao mal e pediriam perdão. 
Logo, o remorso não é para eles um castigo.

18. “São, depois do pecado, o que é o homem depois da morte. A 
reabilitação dos que caíram torna-se, portanto, impossível.” 

Donde provém essa impossibilidade? Não se compreende que ela 
seja a consequência de sua similitude com o homem depois da morte, 
proposição que, ademais, é muito ambígua.

Acaso provirá da própria vontade dos demônios? Porventura da 
vontade divina? No primeiro caso a pertinácia denota uma extrema per-
versidade, um endurecimento absoluto no mal, e nem mesmo se com-
preende que seres tão profundamente perversos pudessem jamais ter sido 
anjos de virtude, conservando por tempo indenido, na convivência des-
tes, todos os traços da sua péssima índole e natureza. 

No segundo caso, ainda menos se compreende que Deus inija 
como castigo a impossibilidade da reparação, após uma primeira falta. O 
Evangelho nada diz que com isso se pareça.

19. “A sua perda é desde então irreparável, mantendo-se eles no 
seu orgulho perante Deus.” E de que lhes serviria não manterem tal or-
gulho, uma vez que é inútil todo o arrependimento? O bem só poderia 

Os demônios

117



 interessá-los se eles tivessem uma esperança de reabilitação, fosse qual 
fosse o seu preço. Assim não acontece, no entanto, e pois se perseveram 
no mal é porque lhes trancaram a porta da esperança. Mas por que lhes 
trancaria Deus essa porta? Para se vingar da ofensa decorrente da sua in-
submissão. E, assim, para saciar o seu ressentimento contra alguns culpa-
dos, Deus prefere não somente vê-los sofrer, mas agravar o mal com mal 
maior; induzir à perdição eterna toda a humanidade, quando por um 
simples ato de clemência podia evitar tão grande desastre, aliás previsto 
de toda a eternidade!

Trata-se, no caso vertente, de um ato de clemência, de uma graça 
pura e simples que pudesse transformar-se em estímulo do mal? Não, 
 trata-se de um perdão condicional, subordinado a uma regeneração sin-
cera e completa. Mas, em vez de uma palavra de esperança e miseri-
córdia, é como se Deus dissera: “Pereça toda a raça humana antes que 
a minha vingança.” E com semelhante doutrina ainda muita gente se 
admira de que haja incrédulos e ateus! E é assim que Jesus nos representa 
seu Pai? Ele que nos deu a lei expressa do esquecimento e do perdão das 
ofensas, que nos manda pagar o mal com o bem, que prescreve o amor 
dos nossos inimigos como a primeira das virtudes que nos conduzem ao 
Céu, quereria desse modo que os homens fossem melhores, mais justos, 
mais indulgentes que o próprio Deus?

Os demônios segundo o Espiritismo
20. Segundo o Espiritismo, nem anjos nem demônios são entida-

des distintas, por isso que a criação de seres inteligentes é uma só. Unidos 
a corpos materiais, esses seres constituem a humanidade que povoa a 
Terra e as outras esferas habitadas; uma vez libertos do corpo material, 
constituem o mundo espiritual ou dos Espíritos, que povoam os Espa-
ços. Deus criou-os perfectíveis e deu-lhes por escopo a perfeição, com a 
felicidade que dela decorre. Não lhes deu, contudo, a perfeição, pois quis 
que a obtivessem por seu próprio esforço, a m de que também e real-
mente lhes pertencesse o mérito. Desde o momento da sua criação que os 
seres progridem, quer encarnados, quer no estado espiritual. Atingido o 
apogeu, tornam-se puros Espíritos ou anjos segundo a expressão vulgar, de 

Primeira Parte – Capítulo IX

118



sorte que, a partir do embrião do ser inteligente até o anjo, há uma cadeia 
na qual cada um dos elos assinala um grau de progresso.

Do exposto resulta que há Espíritos em todos os graus de adian-
tamento, moral e intelectual, conforme a posição em que se acham, na 
imensa escala do progresso.

Em todos os graus existe, portanto, ignorância e saber, bondade 
e maldade. Nas classes inferiores destacam-se Espíritos ainda profunda-
mente propensos ao mal e comprazendo-se com o mal. A estes pode-se 
denominar demônios, pois são capazes de todos os malefícios aos ditos 
atribuídos. O Espiritismo não lhes dá tal nome por se prender ele à ideia 
de uma criação distinta do gênero humano, como seres de natureza es-
sencialmente perversa, votados ao mal eternamente e incapazes de qual-
quer progresso para o bem.

21. Segundo a doutrina da Igreja os demônios foram criados bons 
e tornaram-se maus por sua desobediência: são anjos colocados primi-
tivamente por Deus no ápice da escala, tendo dela decaído. Segundo o 
Espiritismo os demônios são Espíritos imperfeitos, suscetíveis de regene-
ração e que, colocados na base da escala, hão de nela graduar-se. Os que 
por apatia, negligência, obstinação ou má vontade persistem em car, 
por mais tempo, nas classes inferiores, sofrem as consequências dessa ati-
tude, e o hábito do mal diculta-lhes a regeneração. Chega-lhes, porém, 
um dia a fadiga dessa vida penosa e das suas respectivas consequências; 
eles comparam a sua situação à dos bons Espíritos e compreendem que o 
seu interesse está no bem, procurando então melhorarem-se, mas por ato 
de espontânea vontade, sem que haja nisso o mínimo constrangimento. 
Submetidos à lei geral do progresso, em virtude da sua aptidão para o mesmo, 
não progridem, ainda assim, contra a vontade. Deus fornece-lhes constan-
temente os meios, porém, com a faculdade de aceitá-los ou recusá-los. Se 
o progresso fosse obrigatório não haveria mérito, e Deus quer que todos 
tenhamos o mérito de nossas obras. Ninguém é colocado em primeiro 
lugar por privilégio, mas o primeiro lugar a todos é franqueado à custa 
do esforço próprio.

Os anjos mais elevados conquistaram a sua graduação, passando, 
como os demais, pela rota comum.

Os demônios

119



22. Chegados a certo grau de pureza, os Espíritos têm missões ade-
quadas ao seu progresso; preenchem assim todas as funções atribuídas aos 
anjos de diferentes categorias.

E como Deus criou de toda a eternidade, segue-se que de toda a eter-
nidade houve número suciente para satisfazer às necessidades do governo 
universal. Deste modo uma só espécie de seres inteligentes, submetida à lei 
de progresso, satisfaz todos os ns da Criação.

Por m, a unidade da Criação, aliada à ideia de uma origem comum, 
tendo o mesmo ponto de partida e trajetória, elevando-se pelo próprio 
mérito, corresponde melhor à Justiça de Deus do que a criação de espécies 
diferentes, mais ou menos favorecidas de dotes naturais, que seriam outros 
tantos privilégios.

23. A doutrina vulgar sobre a natureza dos anjos, dos demônios 
e das almas, não admitindo a lei do progresso, mas vendo todavia seres 
de diversos graus, concluiu que seriam produto de outras tantas criações 
especiais. E assim foi que chegou a fazer de Deus um pai parcial, tudo 
 concedendo a alguns de seus lhos, e a outros impondo o mais rude tra-
balho. Não admira que por muito tempo os homens achassem justica-
ção para tais preferências, quando eles próprios delas usavam em relação 
aos lhos, estabelecendo direitos de primogenitura e outros privilégios de 
nascimento. Podiam tais homens acreditar que andavam mais errados que 
Deus? 

Hoje, porém, alargou-se o círculo das ideias: o homem vê mais claro 
e tem noções mais precisas de justiça; desejando-a para si e nem sempre 
encontrando-a na Terra, ele quer pelo menos encontrá-la mais perfeita no 
Céu.

E aqui está por que lhe repugna à razão toda e qualquer doutrina, 
na qual não resplenda a Justiça divina na plenitude integral da sua pureza.

Primeira Parte – Capítulo IX

120



CAPÍTULO X

M

Intervenção dos demônios 
nas modernas manifestações

1. Os modernos fenômenos do Espiritismo têm atraído a atenção 
sobre fatos análogos de todos os tempos, e nunca a História foi tão com-
pulsada neste sentido como ultimamente. Pela semelhança dos efeitos, 
inferiu-se a unidade da causa. Como sempre acontece relativamente a 
fatos extraordinários que o senso comum desconhece, o vulgo viu nos 
fenômenos espíritas uma causa sobrenatural, e a superstição completou 
o erro ajuntando-lhes absurdas crendices. Provém daí uma multidão de 
lendas que, pela maior parte, são um amálgama de poucas verdades e 
muitas mentiras.

2. As doutrinas sobre o demônio, prevalecendo por tanto tempo, 
haviam de tal maneira exagerado o seu poder, que zeram, por assim 
dizer, esquecer Deus; por toda parte surgia o dedo de Satanás, bastando 
para tanto que o fato observado ultrapassasse os limites do poder huma-
no. Até as coisas melhores, as descobertas mais úteis, sobretudo as que 
podiam abalar a ignorância e alargar o círculo das ideias — foram tidas 
muita vez por obras diabólicas. Os fenômenos espíritas de nossos dias, 
mais generalizados e mais bem observados à luz da razão e com o auxílio 
da Ciência conrmaram, é certo, a intervenção de inteligências ocultas, 
porém agindo dentro de leis naturais e revelando por sua ação uma nova 
força e leis até então desconhecidas.

A questão reduz-se, portanto, a saber de que ordem são essas 
 inteligências.



Enquanto se não possuía do mundo espiritual noções mais que 
incertas e sistemáticas, a verdade podia ser desviada, mas hoje que obser-
vações rigorosas e estudos experimentais esclareceram a natureza, origem 
e destino dos Espíritos, bem como o seu modo de ação e papel no univer-
so — hoje, dizemos, a questão se resolve por fatos. Sabemos, agora, que 
essas inteligências ocultas são as almas dos que viveram na Terra. Sabe-
mos também que as diversas categorias de bons e maus Espíritos não são 
seres de espécies diferentes, porém que apenas representam graus diversos 
de adiantamento. Segundo a posição que ocupam em virtude do desen-
volvimento intelectual e moral, os seres que se manifestam apresentam 
os mais fundos contrastes, sem que por isso possamos supor não tenham 
saído todos da grande família humana, do mesmo modo que o selvagem, 
o bárbaro e o homem civilizado.

3. Sobre este ponto, como sobre muitos outros, a Igreja mantém as 
velhas crenças a respeito dos demônios. Diz ela: “Há princípios que não 
variam há dezoito séculos, porque são imutáveis.” O seu erro é precisa-
mente esse de não levar em conta o progresso das ideias; é supor Deus 
insucientemente sábio para não proporcionar a revelação ao desenvol-
vimento das inteligências; é, em suma, falar aos contemporâneos a mes-
ma linguagem do passado. Ora, progredindo a humanidade enquanto a 
Igreja se broquela em velhos erros sistematicamente, tanto em matéria 
espiritual como na cientíca, cedo virá a incredulidade, avassalando a 
própria Igreja.

4. Eis como esta explica a intervenção exclusiva dos demônios nas 
manifestações espíritas:54

“Nas suas intervenções exteriores os demônios procuram dissimu-
lar a sua presença, a m de afastar suspeitas. Sempre astutos e pér-
dos, seduzem o homem com ciladas antes de algemá-lo na opressão e no 
 servilismo.

Aqui lhe aguçam a curiosidade com fenômenos e partidas pue-
ris; além, despertam-lhe a admiração e subjugam-no pelo encanto do 
 maravilhoso.

54 Nota de Allan Kardec: As citações deste capítulo são extraídas da mesma pastoral indicada no prece-
dente, e da qual são corolários. É a mesma fonte e, por conseguinte, a mesma autoridade.

Primeira Parte – Capítulo X

122



Se o sobrenatural aparece e os desmascara, então, acalmam-
-se, extinguem quaisquer apreensões, solicitam conança e provocam 
 familiaridade.

Ora se apresentam como divindades e bons gênios, ora assimilam 
nomes e mesmo traços de memorados mortos. Com o auxílio de tais 
 fraudes dignas da antiga serpente, falam e são ouvidos; dogmatizam e são 
acreditados; misturam com suas mentiras algumas verdades e inculcam o 
erro debaixo de todas as formas. Eis o que signicam as pretensas revela-
ções de além-túmulo. E é para um tal resultado que a madeira e a pedra, 
as orestas e as fontes, o santuário dos ídolos e os pés das mesas e as mãos 
das crianças se tornam oráculos: é por isso que a pitonisa profetiza em 
delírio; que o ignorante se torna cientista num sono misterioso. Enganar 
e perverter, tal é, em toda parte e de todos os tempos, o supremo objetivo 
dessas manifestações.

Os resultados surpreendentes dessas práticas ou atos ordinariamen-
te fantásticos e ridículos, não podendo provir da sua virtude intrínseca, 
nem da ordem estabelecida por Deus, só podem ser atribuídos ao concurso 
das potências ocultas. Tais são, notadamente, os fenômenos extraordiná-
rios obtidos em nossos dias pelos processos aparentemente inofensivos 
do magnetismo, como os das mesas falantes. Por meio das operações 
da moderna magia, vemos reproduzirem-se no presente as evocações, as 
consultas, as curas e sortilégios que ilustraram os templos dos ídolos e os 
antros das sibilas. Como outrora, interroga-se a madeira e esta responde; 
manda-se e ela obedece; isto em todas as línguas e sobre todos os assun-
tos; acha-se a gente em presença de seres invisíveis a usurparem nomes 
de mortos, e cujas pretensas revelações têm o cunho da contradição e 
da mentira; formas inconsistentes e leves aparecem rápidas e repentinas, 
patenteando-se dotadas de força sobre-humana.

Quais são os agentes secretos desses fenômenos, os verdadeiros 
atores dessas cenas inexplicáveis? Os anjos, esses não aceitariam tais pa-
péis indignos, como também não se prestariam a todos os caprichos da 
 curiosidade.

As almas dos mortos, que Deus proíbe evocar, essas demoram no 
lugar que lhes designa a sua justiça, e não podem, sem sua permissão, 
colocar-se às ordens dos vivos. Assim, os seres misteriosos que acodem ao 
primeiro apelo do herege, do ímpio ou do crente — o que importa dizer da 

Intervenção dos demônios nas modernas manifestações

123



inocência ou do crime — não são nem enviados de Deus, nem apóstolos 
da verdade e da salvação, porém, fatores do erro e agentes do inferno. 
Apesar do cuidado com que se ocultam sob os mais veneráveis nomes, eles 
traem-se pela nulidade das suas doutrinas, pela baixeza dos atos e incoe-
rência das palavras.

Procuram apagar do símbolo religioso os dogmas do pecado ori-
ginal, da ressurreição do corpo, da eternidade das penas, como de toda a 
revelação divina, para subtrair às leis a sua verdadeira sanção e abrir ao 
vício todas as barreiras. Se as suas sugestões pudessem prevalecer, acaba-
riam por formar uma Religião cômoda para uso do socialismo e de todos 
a quem importuna a noção do dever e da consciência.

A incredulidade do nosso século facilitou-lhes o caminho. Assim 
possam as sociedades cristãs, por uma sincera dedicação à fé católica, 
escapar ao perigo desta nova e terrível invasão!”

5. Toda esta teoria deriva do princípio de que os anjos e os demô-
nios são seres distintos das almas humanas, sendo estas antes o produto 
de uma criação especial, aliás inferiores aos demônios em inteligência, 
em conhecimento e em toda espécie de faculdade. E é assim que opina 
pela exclusiva intervenção dos maus anjos, nas antigas como nas moder-
nas manifestações dos Espíritos.

A possibilidade da comunicação dos mortos é uma questão de fato, 
é o resultado de observações e experiências que não vêm ao caso discutir 
aqui. Admitamos, porém, como hipótese, a doutrina citada, e vejamos se 
ela não se destrói por si mesma com os seus próprios argumentos.

6. Das três categorias de anjos segundo a Igreja, a primeira ocupa-
-se exclusivamente do Céu; a segunda, do governo do universo, e a ter-
ceira, da Terra. É nesta última que se encontram os anjos de guarda en-
carregados da proteção de cada indivíduo. Somente uma parte dos anjos, 
desta última categoria, é que compartilhou da revolta e foi transformada 
em demônios. Ora, desde que Deus lhes permitira com tanta liberdade, 
já por sugestões ocultas, já por ostensivas manifestações, induzir os ho-
mens em erro, e porque esse Deus é soberanamente justo e bom, devia ao 
menos, para atenuar os males de tão odiosa concessão, permitir também 
a manifestação dos bons anjos. Ao menos, assim, os homens teriam a li-
berdade e o recurso da escolha. Dar, porém, aos anjos maus o monopólio 
da tentação, com poderes amplos de simular o bem para melhor seduzir; 

Primeira Parte – Capítulo X

124



e vedando ao mesmo tempo toda e qualquer intervenção dos bons, é atri-
buir a Deus o intuito inconcebível de agravar a fraqueza, a inexperiência 
e a boa-fé dos homens.

É mais ainda: é supor da parte de Deus um abuso de conança, 
pela fé que nos merece. A razão recusa admitir tanta parcialidade em 
proveito do mal. Vejamos os fatos.

7. Aos demônios concedem-se faculdades transcendentes: nada 
perderam da natureza angélica; possuem o saber, a perspicácia, a pre-
vidência e a penetração dos anjos, tendo ainda, a mais, astúcia, ardil e 
artifício, tudo em grau mais elevado. O objetivo que os move é desviar os 
homens do bem, afastá-los de Deus e arrastá-los ao inferno, do qual são 
provedores e recrutadores. Assim, compreende-se que se dirijam de pre-
ferência aos que estão no bom caminho e nele persistem; compreende-se 
o emprego das seduções e simulacros do bem para atraí-los e perdê-los, 
mas o que se não compreende é que se dirijam aos que já lhes pertencem 
de corpo e alma, procurando reconduzi-los a Deus e ao bem.

Quem mais estará nas garras do demônio do que aquele que de 
Deus blasfema, atido ao vício e à desordem das paixões? Esse não estará 
no caminho do inferno? Mas então como compreender que a uma tal 
presa esse demônio exorte a rogar a Deus, a submeter-se à sua vontade, 
a renunciar ao mal?

Como se compreende que exalte aos seus olhos a vida deliciosa 
dos bons Espíritos e lhe pinte a horrorosa posição dos maus? Jamais se 
viu negociante realçar aos seus fregueses a mercadoria do vizinho em 
detrimento da sua, aconselhando-os a ir à casa daquele. Nunca se viu 
um arrebanhador de soldados depreciar a vida militar, decantando o re-
pouso da vida doméstica! Poderá ele dizer aos recrutas que terão vida de 
trabalhos e privações com dez probabilidades contra uma de morrerem 
ou, pelo menos, de carem sem braços nem pernas? É este, no entanto, o 
papel estúpido do demônio, pois é notório — e é um fato — que as ins-
truções emanadas do mundo invisível têm regenerado incrédulos e ateus, 
insuando-lhes na alma fervor e crenças nunca havidos.

Ainda por inuência dessas manifestações têm-se visto — e veem-se 
diariamente — regenerarem-se viciosos contumazes, procurando melhora-
rem-se a si mesmos. Ora, atribuir ao demônio tão benéca propaganda e 
salutar resultado é conferir-lhe diploma de tolo.

Intervenção dos demônios nas modernas manifestações

125



E como não se trata de simples suposição, mas de fato experimen-
tal contra o qual não há argumento, havemos de concluir, ou que o de-
mônio é um desazado de primeira ordem, ou que não é tão astuto e mau 
como se pretende, e, conseguintemente, tão temível quanto dizem; ou, 
então, que todas as manifestações não partem dele.

8. “Eles inculcam o erro sob todas as formas, e é para obter esse 
resultado que a madeira, a pedra, as orestas, as fontes, os santuários dos 
ídolos, os pés das mesas e as mãos dos meninos se tornam oráculos.”

Mas, se assim é, qual o sentido e valor destas palavras do Evange-
lho: “Eu repartirei meu Espírito por toda a carne, vossos lhos e lhas 
profetizarão, os jovens terão visões e os velhos terão sonhos. Nesses dias 
repartirei meu Espírito por todos os meus servidores e servidoras, e eles 
profetizarão.” (JOEL, 2:28 e 29; ATOS DOS APÓSTOLOS, 2:17 e 18.) 

Não estará nessas palavras a predição tácita da mediunidade dos 
nossos dias a todos concedida, mesmo às crianças? E essa faculdade foi 
anatematizada pelos Apóstolos? Não; eles a apregoam como graça divina, 
e não como obra do demônio.

Terão os teólogos de hoje mais autoridade que os Apóstolos? Por 
que não ver antes o dedo de Deus na realização daquelas palavras?

9. “Por meio das operações da moderna magia vemos reproduzi-
rem-se no presente as evocações, as consultas, as curas e os sortilégios que 
ilustraram os templos dos ídolos e os antros das sibilas.”

Nós perguntamos: que há de comum entre as operações da magia 
e as evocações espíritas?

Houve tempo em que tais operações faziam fé e acreditava-se na 
sua ecácia, mas hoje são simplesmente ridículas. Ninguém as toma a 
sério, e o Espiritismo condena-as. Na época em que orescera a magia, 
era imperfeita a noção sobre a natureza dos Espíritos, geralmente havidos 
por seres dotados de poder sobre-humano.

A troco da própria alma, ninguém os evocava que não fosse para 
obter favores da sorte e da fortuna, achar tesouros, revelar o futuro ou 
obter ltros. A magia com seus sinais, fórmulas e práticas cabalísticas era 
increpada de fornecer segredos para operar prodígios, constranger Espí-
ritos a carem às ordens dos homens e satisfazerem-lhes os desejos. Hoje 
sabemos que os Espíritos são as almas dos mortos e não os evocamos 
senão para receber conselhos dos bons, moralizar os maus e continuar 

Primeira Parte – Capítulo X

126



relações com seres que nos são caros. Eis o que diz o Espiritismo a tal 
respeito:

10. Não podereis obrigar nunca a presença de um Espírito vosso 
igual ou superior em moralidade, por vos faltar autoridade sobre ele; 
mas, do vosso inferior, e sendo para seu benefício, consegui-lo-eis, vis-
to como outros Espíritos vos secundam. (O livro dos médiuns, 2a Parte,  
cap. XXV.) 

— A mais essencial de todas as disposições para evocar é o reco-
lhimento, quando desejarmos tratar com Espíritos sérios. Com a fé e o 
desejo do bem, mais aptos nos tornamos para evocar Espíritos superiores. 
Elevando nossa alma por alguns instantes de concentração no momento 
de evocá-los, identicamo-nos com os bons Espíritos, predispondo a sua 
vinda. (O livro dos médiuns, 2a Parte, cap. XXV.)

— Nenhum objeto, medalha ou talismã tem a propriedade de 
atrair ou repelir Espíritos, pois a matéria ação alguma exerce sobre eles. 
Nunca um bom Espírito aconselha tais absurdos. A virtude dos talismãs 
só pode existir na imaginação de pessoas simplórias. (O livro dos médiuns, 
2a Parte, cap. XXV.)

 — Não há fórmulas sacramentais para evocar Espíritos. Quem 
quer que pretendesse estabelecer uma fórmula, poderia ser tachado 
de usar de charlatanismo, visto que para os Espíritos puros a fórmula 
nada vale. A evocação deve, porém, ser feita sempre em nome de Deus.  
(O livro dos médiuns, 2a Parte, cap. XVII.)

— Os Espíritos que prexam entrevistas em lugares lúgubres e a 
horas indevidas são os que se divertem à custa de quem os ouve. É sempre 
inútil e muitas vezes perigoso ceder a tais sugestões; inútil, porque nada 
se ganha além de uma misticação, e perigoso, não pelo mal que possam 
fazer os Espíritos, mas pela inuência que tais fatos podem exercer sobre 
cérebros fracos. (O livro dos médiuns, 2a Parte, cap. XXV.)

— Não há dias nem horas mais especialmente propícios às evoca-
ções: isso, como tudo que é material, é completamente indiferente aos 
Espíritos, além de ser supersticiosa a crença em tais inuências. Os mo-
mentos mais favoráveis são aqueles em que o evocador pode abstrair-se 
melhor das suas preocupações habituais, calmo de corpo e de espírito.  
(O livro dos médiuns, 2a Parte, cap. XXV.)

Intervenção dos demônios nas modernas manifestações

127



— A crítica malévola apraz-se em representar as comunicações es-
píritas revestidas das práticas ridículas e supersticiosas da magia e da ni-
gromancia. Entretanto, se os que falam do Espiritismo, sem conhecê-lo, 
procurassem estudá-lo, poupariam trabalhos de imaginação e alegações 
que só servem para demonstrar a sua ignorância e má vontade.

Para conhecimento das pessoas estranhas à ciência, diremos que 
não há horas mais propícias, umas que outras, como não há dias nem 
lugares, para comunicar com os Espíritos. Diremos mais: que não há 
fórmulas nem palavras sacramentais ou cabalísticas para evocá-los; que 
não há necessidade alguma de preparo ou iniciação; que é nulo o empre-
go de quaisquer sinais ou objetos materiais para atraí-los ou repeli-los, 
bastando para tanto o pensamento; e, nalmente, que os médiuns re-
cebem deles as comunicações sem sair do estado normal, tão simples e 
naturalmente como se tais comunicações fossem ditadas por uma pessoa 
vivente. Só o charlatanismo poderia emprestar às comunicações formas 
excêntricas, enxertando-lhes ridículos acessórios. (O que é o espiritismo, 
cap. II, item 49.)

— O futuro é vedado ao homem por princípio, e só em casos ra-
ríssimos e excepcionais é que Deus faculta a sua revelação. Se o homem 
conhecesse o futuro, por certo que negligenciaria o presente e não agiria 
com a mesma liberdade. Absorvidos pela ideia da fatalidade de um acon-
tecimento, ou procuramos conjurá-lo ou não nos preocupamos dele. 
Deus não permitiu que assim fosse, a m de que cada qual concorresse 
para a realização dos acontecimentos mesmos, que porventura desejaria 
evitar. Ele permite, no entanto, a revelação do futuro, quando o conhe-
cimento prévio de uma coisa não estorva, mas facilita a sua realização, 
induzindo a procedimento diverso do que se teria sem tal circunstância. 
(O livro dos espíritos, parte 3a, cap. X.)

— Os Espíritos não podem guiar descobertas nem investigações 
cientícas. A Ciência é obra do gênio e só deve ser adquirida pelo traba-
lho, pois é por este que o homem progride. Que mérito teríamos nós se, 
para tudo saber, apenas bastasse interrogar os Espíritos? Por esse preço, 
todo imbecil poderia tornar-se sábio. O mesmo se dá relativamente aos 
inventos e descobertas da indústria. Chegado que seja o tempo de uma 
descoberta, os Espíritos encarregados da sua marcha procuram o homem 
capaz de levá-la a bom termo e inspiram-lhe as ideias necessárias, isto 

Primeira Parte – Capítulo X

128



de molde a não lhe tirar o respectivo mérito, que está na elaboração 
e execução dessas ideias. Assim tem sido com todos os grandes traba-
lhos da inteligência humana. Os Espíritos deixam cada indivíduo na sua 
 esfera: do homem apenas apto para lavrar a terra não fazem depositários 
dos segredos de Deus, mas sabem arrancar da obscuridade aquele que se 
mostra capaz de secundar-lhes os desígnios. Não vos deixeis, por conse-
guinte, dominar pela ambição e pela curiosidade, em terreno alheio ao do 
Espiritismo, que tais tos não tem, pois com eles só conseguireis as mais 
ridículas misticações. (O livro dos médiuns, 2a Parte, cap. XXVI.)

— Os Espíritos não podem concorrer para a descoberta de tesou-
ros ocultos. Os superiores não se ocupam de tais coisas e só os zombetei-
ros podem entreter-se com elas, já indicando tesouros que o mais das ve-
zes não existem, já apontando sítios diametralmente opostos àqueles em 
que realmente existem. Esta circunstância tem, contudo, uma utilidade, 
qual a de mostrar que a verdadeira fortuna reside no trabalho. Quando 
a Providência tem destinado a alguém quaisquer riquezas ocultas, esse 
alguém as encontrará naturalmente; do contrário não, nunca. (O livro 
dos médiuns, 2a Parte, cap. XXVI.)

— Esclarecendo-nos sobre as propriedades dos uidos — agentes e 
meios de ação do mundo invisível, constituindo uma das forças e potên-
cias da natureza — o Espiritismo nos dá a chave de inúmeros fatos e coi-
sas inexplicados e inexplicáveis de outro modo, fatos e coisas que passa-
ram por prodígios, em outras eras. Do mesmo modo que o magnetismo, 
ele nos revela uma lei, senão desconhecida, pelo menos incompreendida, 
ou então, para melhor dizer, efeitos de todos os tempos conhecidos, pois 
que de todos os tempos se produziram, mas cuja lei se ignorava e de 
cuja ignorância brotava a superstição. Conhecida essa lei, desaparece o 
maravilhoso e os fenômenos entram para a ordem das coisas naturais. Eis 
por que os Espíritos não produzem milagres, fazendo girar as mesas ou 
escrever os mortos, como milagre não fazem o médico em restituir à vida 
o moribundo, e o físico provocando a queda do raio. Quem pretendesse 
fazer milagres pelo Espiritismo não passaria de ignorante ou então de 
mero prestidigitador. (O livro dos médiuns, 1a Parte, cap. II.)

Pessoas há que fazem das evocações uma ideia muito falsa: há mesmo 
quem acredite que os mortos evocados se apresentam com todo o aparelho 
lúgubre do túmulo. Tais suposições podem ser atribuídas ao que vemos 

Intervenção dos demônios nas modernas manifestações

129



nos teatros ou lemos nos romances e contos fantásticos, em que os mortos 
aparecem amortalhados com o chocalhar dos ossos.

O Espiritismo, que nunca fez milagres, também não faz esse, pois 
que jamais fez reviver um corpo morto. O Espírito, uídico, inteligente, 
esse não baixa à campa com o grosseiro invólucro, que lá ca deni-
tivamente. Separa-se dele no momento da morte, e nada mais têm de 
comum entre si. (O que é o espiritismo, cap. II, item 48.)

11. Ampliamos estas citações para mostrar que os princípios do 
Espiritismo não têm relação alguma com os da magia. Assim, nem Espí-
ritos às ordens dos homens; nem meios de os constranger; nem sinais ou 
fórmulas cabalísticas; nem descobertas de tesouros; nem processos para 
enriquecer, e tampouco milagres ou prodígios, adivinhações e aparições 
fantásticas: nada, enm, do que constitui o m e os elementos essenciais 
da magia. O Espiritismo não só reprova tais coisas como demonstra a 
impossibilidade e inecácia delas. Não há, armamo-lo ainda uma vez, 
analogia alguma entre os processos e ns da magia e os do Espiritismo; 
só a ignorância e a má-fé poderão confundi-los. Dessa forma, tal erro 
não pode prevalecer, uma vez que os princípios espíritas não se furtam ao 
exame, e aí estão formulados inequívoca e claramente para todos.

Quanto às curas, reconhecidas como reais na crença precitada, o 
exemplo está mal selecionado como meio de evitar relações com os Es-
píritos. Efetivamente, essas curas são outros tantos benefícios que levam 
à gratidão e que todos podem experimentar. Pouca gente estará disposta 
a renunciar a elas, mormente depois de haver esgotado outros recursos 
antes de recorrer ao diabo. Depois, se o diabo cura, força é confessar que 
faz uma boa e meritória ação.55

12. “Quais são os agentes secretos de tais fenômenos, os verda-
deiros autores dessas cenas inexplicáveis? Os anjos, esses não aceitariam 
papéis indignos, como também não se prestariam aos caprichos todos da 
curiosidade.”

O autor quer falar das manifestações físicas dos Espíritos, no nú-
mero das quais algumas há evidentemente pouco dignas de Espíritos su-
periores. Nós lhe pediremos, contudo, que substitua o vocábulo anjo 
pelo de Espíritos puros ou Espíritos superiores, pois que assim teremos 

55  Nota de Allan Kardec: Querendo persuadir as pessoas curadas pelo Espiritismo que o foram pelo 
diabo, grande número delas se há separado da Igreja, sem que jamais pensassem fazê-lo.

Primeira Parte – Capítulo X

130



exatamente o que diz o Espiritismo. Indignas, porém, dos bons Espíri-
tos, não se pode considerar uma multidão de comunicações dadas pela 
 escrita, pela palavra, pela audição etc., pois que tais comunicações seriam 
e são dignas dos homens mais eminentes da Terra. O mesmo poderemos 
dizer quanto às curas, aparições e um sem-número de fatos, que os livros 
santos citam em profusão como obra de anjos ou de santos. Se, pois, os 
anjos e os santos produziram outrora fenômenos semelhantes, por que 
não os produzirão hoje? Por que serem idênticos fatos julgados bruxa-
ria nas mãos de uns, enquanto nas mãos de outros se reputam santos 
 milagres?

Sustentar semelhante tese é abdicar toda a lógica.
O autor da Pastoral labora em erro quando arma que tais fe-

nômenos são inexplicáveis. O que se dá é justamente o contrário, isto 
é, hoje esses fenômenos são perfeitamente explicados, tanto que se não 
consideram mais como maravilhosos e sobrenaturais. E mesmo que ain-
da permanecessem inexplicados, não seria tão lógico atribuí-los ao diabo, 
quanto era lógico noutros tempos dar a este as honras de todos os fenô-
menos naturais cuja causa então se desconhecia.

Por papéis indignos devemos entender os que são ridículos e os 
que estimulam o mal, mas não podemos qualicar dessa forma os dos 
Espíritos que promovem o bem, encaminhando os homens para Deus e 
para a  virtude.

Ora, o Espiritismo diz expressamente que os papéis indignos não 
cabem aos Espíritos superiores, como se infere dos seguintes preceitos:

13. A categoria do Espírito se reconhece por sua linguagem: os 
verdadeiramente bons e superiores têm-na sempre digna, nobre, lógica, 
imune de qualquer contradição; ressumbra sabedoria, modéstia, benevo-
lência e a mais pura moral.

Além disso é concisa, clara, sem redundâncias inúteis. Os Espíritos 
inferiores, ignorantes ou orgulhosos, é que suprem a vacuidade das ideias 
com abundância de frases. Todo pensamento implicitamente falso, toda 
máxima contrária à sã moral, todo conselho ridículo, toda expressão gros-
seira, trivial ou simplesmente frívola, qualquer sinal de malevolência, de 
presunção ou de arrogância, são indícios incontestáveis da inferioridade de 
um Espírito.

Intervenção dos demônios nas modernas manifestações

131



— Os Espíritos superiores só se ocupam de comunicações 
inteligentes, visando instruir-nos.

As manifestações físicas ou puramente materiais competem mais 
comumente aos Espíritos inferiores, vulgarmente designados por Espí-
ritos batedores, pela mesma razão por que entre nós os torneios de força 
e agilidade são próprios de saltimbancos, e não de sábios. Absurdo seria 
supor que um Espírito, por pouco elevado que seja, goste do alarde e do re-
clamo. (O que é o espiritismo, cap. II, itens 37 a 40 e 60. Vede também 
O livro dos espíritos, parte 2a, cap. I, itens Diferentes ordens de Espíritos; 
Escala espírita, e O livro dos médiuns, 2a Parte, cap. XXIV — Identidade 
dos Espíritos, item Modo de se distinguirem os bons dos maus Espíritos.)

Qual é o homem de boa-fé que pode lobrigar nestes preceitos atri-
buições incompatíveis com Espíritos elevados? Não, o Espiritismo não 
confunde os Espíritos, antes, pelo contrário, distingue-os. A Igreja, sim, 
atribui aos demônios uma inteligência igual à dos anjos, ao passo que o 
Espiritismo arma e conrma, baseado na observação dos fatos, que os 
Espíritos inferiores são mais ou menos ignorantes, tendo muito limita-
dos o seu horizonte moral e perspicácia, de feição a terem das coisas uma 
ideia muita vez falsa e incompleta, incapazes de resolver certas questões e, 
conseguintemente, de fazer tudo quanto se atribui aos demônios.

14. “As almas dos mortos, que Deus proíbe evocar, essas demoram 
no lugar que lhes designa a sua justiça, e não podem, sem sua permissão, 
colocar-se à disposição dos vivos.”

O Espiritismo vai além, é mais rigoroso: não admite manifestação 
de quaisquer Espíritos, bons ou maus, sem a permissão de Deus, ao pas-
so que a Igreja de tal não cogita relativamente aos demônios, os quais, 
segundo a sua teoria, se dispensam de tal permissão.

O Espiritismo diz mais, que, mediante tal permissão e correspon-
dendo ao apelo dos vivos, os Espíritos não se põem à disposição destes. 

O Espírito evocado vem voluntariamente, ou é constrangido a 
 manifestar-se?

Obedecendo à vontade de Deus, isto é, à lei que rege o universo, ele 
julga da utilidade ou inutilidade da sua manifestação, o que constitui 
uma prerrogativa do seu livre-arbítrio.

O Espírito superior não deixa de vir sempre que é evocado para 
um m útil, só se recusando a responder quando em reunião de pessoas 

Primeira Parte – Capítulo X

132



pouco sérias que levem a coisa em ar de gracejo. (O livro dos médiuns, 2a 
Parte, cap. XXV.)

— Pode o Espírito evocado recusar-se a vir pela evocação que lhe 
fazem? Perfeitamente, visto como tem o seu livre-arbítrio. Podeis acaso 
acreditar que todos os seres do universo estejam à vossa disposição? E vós 
mesmos vos julgais obrigados a responder a todos quantos pronunciam 
o vosso nome? Mas quando digo que o Espírito pode recusar-se, subor-
dino essa negativa ao pedido do evocador, por isso que um Espírito infe-
rior pode ser constrangido por um superior a manifestar-se. (O livro dos  
médiuns, 2a Parte, cap. XXV.) 

Tanto os espíritas estão convencidos de que nada podem sobre os 
Espíritos diretamente, sem a permissão de Deus, que dizem, quando evo-
cam: “Rogamos a Deus todo-poderoso permitir que um bom Espírito se 
comunique conosco, bem como aos nossos anjos de guarda assistir-nos e 
afastarem os maus Espíritos.” E tratando-se de evocação de um Espírito 
determinado: “Rogamos a Deus todo-poderoso permitir que tal Espírito se 
comunique conosco” etc. (O livro dos médiuns, 2a Parte, cap. XVII, item 203.)

15. As acusações formuladas pela Igreja, contra as evocações, não 
atingem, portanto, o Espiritismo, porém as práticas da magia, com a 
qual este nada tem de comum. O Espiritismo condena tanto quanto a 
Igreja as referidas práticas, ao mesmo tempo que não confere aos Espí-
ritos superiores um papel indigno deles, nem algo pergunta ou pretende 
obter sem a permissão de Deus.

Certo, pode haver quem abuse das evocações, quem delas faça um 
jogo, quem lhes desnature o caráter providencial em proveito de inte-
resses pessoais, ou ainda quem por ignorância, leviandade, orgulho ou 
ambição se afaste dos verdadeiros princípios da Doutrina; o verdadeiro 
Espiritismo, o Espiritismo sério os condena porém, tanto quanto a ver-
dadeira Religião condena os crentes hipócritas e os fanáticos. Portanto, 
não é lógico nem razoável imputar ao Espiritismo os abusos que ele é o 
primeiro a condenar, e os erros daqueles que o não compreendem. Antes 
de formular qualquer acusação, convém saber se é justa. Assim, diremos: 
A censura da Igreja recai nos charlatães, nos especuladores, nos pratican-
tes de magia e sortilégio, e com razão. Quando a crítica religiosa ou céti-
ca, dissecando abusos, proiga o charlatanismo, não faz mais que realçar 
a pureza da sã doutrina, auxiliando-a no expurgo de maus elementos e 

Intervenção dos demônios nas modernas manifestações

133



facilitando-nos a tarefa. O erro da crítica está no confundir o bom e o 
mau, o que muitas vezes sucede pela má-fé de alguns e pela ignorância 
do maior número. Mas a distinção que uma tal crítica não faz, outros 
a fazem. Finalmente, a censura aplicada ao mal e à qual todo espírita 
sincero e reto se associa, essa nem prejudica nem afeta a Doutrina.

16. “Assim, os seres misteriosos que acodem ao primeiro apelo do 
herege, do ímpio ou do crente — o que importa dizer: da inocência ou do 
crime — não são nem enviados de Deus, nem apóstolos da verdade e da 
salvação, mas fatores do erro e agentes do inferno.”

Assim, ao herético, ao ímpio, ao criminoso, Deus não permite que 
os bons Espíritos venham tirá-los do erro para salvá-los da perdição eter-
na! Não lhe envia senão os subordinados do inferno para ená-los mais 
no lamaçal! Bem mais, não envia à inocência senão seres perversos para 
perverte-la!

Não se encontra, pois, entre os anjos, entre as criaturas privile-
giadas de Deus, um ser bastante compassivo que venha em socorro das 
almas transviadas! Para que servem, pois, as brilhantes qualidades que 
exornam tais seres? Acaso e tão somente para seu gozo pessoal? E serão 
eles realmente bons, quando, extasiados pelas delícias da contemplação, 
veem tantas almas no caminho do inferno sem que procurem desviá-las? 
Mas isso é precisamente a imagem do egoísmo desses potentados que, 
impiedosos na farta opulência, deixam morrer à fome o mendigo que 
lhes bate à porta!

É mais ainda: É o próprio egoísmo arvorado em virtude e colocado 
aos pés do Criador!

Mas vós vos admirais que bons Espíritos venham ao herege e ao 
ímpio, certamente porque vos esquecestes desta parábola do Cristo: “Não 
é o homem são que precisa de médico.” Então não tendes um ponto de 
vista mais elevado que o dos fariseus daquele tempo? E vós mesmos, vós 
vos recusareis mostrar o bom caminho ao descrente que vos chamasse? 
Pois bem: os bons Espíritos fazem o que faríeis; dirigem-se ao ímpio para 
dar-lhe bons conselhos. Oh! em lugar de anatematizardes as comunica-
ções de além-túmulo, melhor fora bendissésseis os decretos do Senhor, 
admirando-lhe a onipotência e bondade innitas.

17. Dizem que há anjos de guarda, mas quando não podem insi-
nuar-se pela voz misteriosa da consciência ou da inspiração, por que não 

Primeira Parte – Capítulo X

134



empregarem meios de ação mais diretos e materiais de modo a  sensibilizar 
os sentidos, uma vez que tais meios existem? Deus oferece para isso esses 
meios, que pertencem a sua própria obra, desde que tudo provém dele e 
nada ocorre sem a sua permissão, podemos admitir que Ele faculte tais 
meios aos maus Espíritos e os recuse aos bons?

Nesse caso é preciso confessar que Deus facilita mais poderes ao 
demônio para perder os homens, do que aos anjos de guarda para salvá-
-los! Pois bem! o que os anjos de guarda, segundo a Igreja, não podem 
fazer, fazem por si os demônios: servindo-se de tais comunicações, ditas 
infernais, reconduzem a Deus os que o renegavam e ao bem os escra-
vizados do mal. Esses demônios fazem mais: dão-nos o espetáculo de 
milhões de homens acreditando em Deus por intercessão da sua potência 
diabólica, ao passo que a Igreja era impotente para convertê-los. Homens 
que jamais oraram, fazem-no hoje com fervor, graças às instruções des-
ses demônios! Quantos orgulhosos, egoístas e debochados se tornaram 
humildes, caridosos e recatados?! E tudo por obra do diabo! Ah! mas se 
assim for, claro é que a toda essa gente o demônio tem prestado melhor 
serviço e guarda que os próprios anjos. É necessário, porém, formar uma 
triste opinião do senso humano dos nossos tempos, para crer que os ho-
mens aceitem cegamente tais ideias. Uma Religião, porém, que faz pedra 
angular de tal doutrina, uma Religião que se destrói pela base, tirando-se-lhe 
os seus demônios, o seu inferno, as suas penas eternas e o seu deus impiedoso; 
uma Religião tal, dizemos, é uma Religião que se suicida.

18. Dizem que Deus enviou o Cristo, seu lho, para salvar os ho-
mens, provando-lhes com isso o seu amor. Como se explica, entretanto, 
que os deixasse depois em abandono?

Não há dúvida de que Jesus é o mensageiro divino enviado aos ho-
mens para ensinar-lhes a verdade, e, por ela, o caminho da salvação, mas 
contai — e somente após a sua vinda — quantos não puderam ouvir-
-lhe a palavra da verdade, quantos morreram e morrerão sem conhecê-la, 
quantos, nalmente, dos que a conhecem, a põem em prática. Então, por 
que não lhes enviar Deus, sempre solícito na salvação de suas criaturas, 
outros mensageiros, que, baixando a todas as terras, entre grandes e pe-
quenos, ignorantes e sábios, crédulos e céticos, venham ensinar a verdade 
aos que a desconhecem, torná-la compreensível aos que não a compreen-
dem, e suprir, enm, pelo seu ensino direto e múltiplo, a insuciência 

Intervenção dos demônios nas modernas manifestações

135



na propagação do Evangelho, abreviando o evento do reinado divino? 
Mas eis que chegam esses mensageiros em hostes inumeráveis, abrindo os 
olhos aos cegos, convertendo os ímpios, curando os enfermos, consolan-
do os aitos, a exemplo de Jesus! Que fazeis vós, e como os recebeis vós? 
Ah! vós os repudiais, repelis o bem que fazem e clamais: são demônios!

Outra não era a linguagem dos fariseus relativamente ao Cristo, 
que, diziam, fazia o bem por artes do diabo! E o Nazareno respondeu-
-lhes: “Reconhecei a árvore por seu fruto: a má árvore não pode dar bons 
frutos.”

Para os fariseus eram maus os frutos de Jesus, porque Ele vinha 
destruir o abuso e proclamar a liberdade que lhes arruinaria a autoridade. 
Se, em vez disso, Jesus tivesse vindo lisonjear-lhes o orgulho, sancionar 
os seus erros e sustentar-lhes o poder, então, sim, Ele seria o esperado 
messias dos judeus. Mas o Cristo era só, pobre e fraco: decretaram-lhe a 
morte julgando extinguir-lhe a palavra, e a palavra sobreviveu-lhe por-
que era divina. Importa contudo dizer que essa palavra só lentamente se 
propagou, e, após dezoito séculos, apenas é conhecida de uma décima 
parte do gênero humano.56 Além disso, em que pesem tais razões, nu-
merosos cismas rebentaram já do seio da cristandade. Pois bem: agora, 
Deus, em sua misericórdia, envia os Espíritos a conrmá-la, a completá-
-la, a difundi-la por todos e em toda a Terra — a santa palavra de Jesus. 
E o grande caso é que os Espíritos não estão encarnados num só homem 
cuja voz fora limitada: eles são inumeráveis, andam por toda parte e não 
podem ser tolhidos. Também por isso, o seu ensino se amplia com a 
rapidez do raio; e porque falam ao coração e à razão, são pelos humildes 
mais compreendidos.

19. Não é indigno de celestes mensageiros — dizeis — o transmitirem 
suas instruções por meio tão vulgar qual o das mesas? Não será ultrajá-los o 
supor que se divertem com frivolidades deixando a sua mansão de luz para se 
porem à disposição do primeiro curioso?

Jesus também deixou a mansão do Pai para nascer num estábulo. 
E quem vos disse que o Espiritismo atribui frioleiras aos Espíritos supe-
riores? Não; o Espiritismo arma positivamente o contrário, isto é, que 

56  N.E.: Estima-se que o Cristianismo atualmente seja a religião com maior número de adeptos (aprox. 
2,2 bilhões), seguida pelo Islamismo (aprox. 1,6 bilhão) e Hinduísmo (aprox. 900 milhões). O Espiritis-
mo aparece em 8o lugar, com seus 13 milhões de adeptos.

Primeira Parte – Capítulo X

136



as coisas vulgares são próprias de Espíritos vulgares. Não obstante, dessas 
vulgaridades resulta um benefício, qual o de abalar muitas imaginações, 
provando a existência do mundo espiritual e demonstrando à saciedade 
que esse mundo não é tal, porém muito diferente do que se julgava. Essas 
manifestações iniciais eram porventura simples como tudo que começa, 
mas nem por germinar de minúscula semente a árvore deixa um dia de 
estender virente e copada a sua ramagem.

Quem acreditaria que da misérrima manjedoura de Belém pudesse 
sair a palavra que havia de transformar o mundo?

Sim! O Cristo é bem o Messias divino. A sua palavra é bem a pala-
vra da verdade, fundada na qual a Religião se torna inabalável, mas sob 
condição de praticar os sublimes ensinamentos que ela contém, e não de 
fazer do Deus justo e bom, que nela reconhecemos, um Deus parcial, 
vingativo e cruel.

Intervenção dos demônios nas modernas manifestações

137





CAPÍTULO XI

N

Da proibição de 
evocar os mortos

1. A Igreja de modo algum nega a realidade das manifestações. Ao 
contrário, como vimos nas citações precedentes, admite-as totalmente, 
atribuindo-as à exclusiva intervenção dos demônios. É debalde invocar 
os Evangelhos como fazem alguns para justicar a sua interdição, visto 
que os Evangelhos nada dizem a esse respeito. O supremo argumento 
que prevalece é a proibição de Moisés. A seguir damos os termos nos 
quais se refere ao assunto a mesma pastoral que citamos nos capítulos 
precedentes:

“Não é permitido entreter relações com eles (os Espíritos), seja 
imediatamente, seja por intermédio dos que os evocam e interrogam. A 
lei mosaica punia com a morte essas práticas detestáveis, usadas entre os 
gentios. Não procureis os mágicos, diz o Levítico, nem procureis saber 
coisa alguma dos adivinhos, de maneira a vos contaminardes por meio 
deles.” (19:31.) “Morra de morte o homem ou a mulher em quem hou-
ver Espírito pitônico; sejam apedrejados e sobre eles recaia seu sangue.” 
(20:27.) “O Deuteronômio diz: — Nunca exista entre vós quem consulte 
adivinhos, quem observe sonhos e agouros, quem use de malefícios, sor-
tilégios, encantamentos, ou consultem os que têm o Espírito pitônico 
e se dão a práticas de adivinhação interrogando os mortos. O Senhor 
abomina todas essas coisas e destruirá, na vossa entrada, as nações que 
cometem tais crimes.” (18:10 a 12.)



2. É útil, para melhor compreensão do verdadeiro sentido das pa-
lavras de Moisés, reproduzir por completo o texto um tanto abreviado na 
citação antecedente. Ei-lo:

“Não vos desvieis do vosso Deus para procurar mágicos; não con-
sulteis os adivinhos, e receai que vos contamineis dirigindo-vos a eles. Eu 
sou o Senhor vosso Deus.” (LEVÍTICO, 19:31.) “O homem ou a mulher 
que tiver Espírito pitônico, ou de adivinho, morra de morte. Serão ape-
drejados, e o seu sangue recairá sobre eles.” (LEVÍTICO, 20:27.) “Quan-
do houverdes entrado na terra que o Senhor vosso Deus vos há de dar, 
guardai-vos; tomai cuidado em não imitar as abominações de tais povos; 
e entre vós ninguém haja que pretenda puricar lho ou lha passando-os 
pelo fogo; que use de malefícios, sortilégios e encantamentos; que consul-
te os que têm o Espírito de Píton e se propõem adivinhar, interrogando 
os mortos para saber a verdade. O Senhor abomina todas essas coisas e 
exterminará todos esses povos, à vossa entrada, por causa dos crimes que 
têm cometido.” (DEUTERONÔMIO, 18:9 a 12.)

3. Se a lei de Moisés deve ser tão rigorosamente observada neste 
ponto, força é que o seja igualmente em todos os outros. Por que seria 
ela boa no tocante às evocações e má em outras de suas partes? É preciso 
ser consequente. Desde que se reconhece que a lei mosaica não está mais 
de acordo com a nossa época e costumes em dados casos, a mesma razão 
procede para a proibição de que tratamos.

Ademais, é preciso expender os motivos que justicavam essa proi-
bição e que hoje se anularam completamente. O legislador hebreu queria 
que o seu povo abandonasse todos os costumes adquiridos no Egito, 
onde as evocações estavam em uso e facilitavam abusos, como se infere 
destas palavras de Isaías: “O Espírito do Egito se aniquilará de si mesmo 
e eu precipitarei seu conselho; eles consultarão seus ídolos, seus adivi-
nhos, seus pítons e seus mágicos.” (19:3.)

Os israelitas não deviam contratar alianças com as nações estran-
geiras, e sabido era que naquelas nações que iam combater encontrariam 
as mesmas práticas. Moisés devia pois, por política, inspirar aos hebreus 
aversão a todos os costumes que pudessem ter semelhanças e pontos de 
contato com o inimigo. Para justicar essa aversão, preciso era que apresen-
tasse tais práticas como reprovadas pelo próprio Deus, e daí estas palavras:  

Primeira Parte – Capítulo XI

140



“O Senhor abomina todas essas coisas e destruirá, na vossa chegada, as 
nações que cometem tais crimes.”

4. A proibição de Moisés era assaz justa, porque a evocação dos mor-
tos não se originava nos sentimentos de respeito, afeição ou piedade para 
com eles, sendo antes um recurso para adivinhações, tal como nos augúrios 
e presságios explorados pelo charlatanismo e pela superstição. Essas práti-
cas, ao que parece, também eram objeto de negócio, e Moisés, por mais 
que zesse, não conseguiu desentranhá-las dos costumes  populares.

As seguintes palavras do profeta justicam o asserto:  “Quando vos 
disserem: — Consultai os mágicos e adivinhos que balbuciam encanta-
mentos, respondei: — Não consulta cada povo ao seu Deus? E aos mortos 
se fala do que compete aos vivos?” (ISAÍAS, 8:19.) “Sou eu quem aponta a 
falsidade dos prodígios mágicos; quem enlouquece os que se propõem adi-
vinhar, quem transtorna o espírito dos sábios e confunde a sua ciência vã.” 
(44:25.)

“Que esses adivinhos, que estudam o céu, contemplam os astros e 
contam os meses para fazer predições, dizendo revelar-vos o futuro, ve-
nham agora salvar-vos. — Eles tornaram-se como a palha, e o fogo os 
devorou; não poderão livrar suas almas do fogo ardente; não restarão das 
chamas que despedirem, nem carvões que possam aquecer, nem fogo ao 
qual se possam sentar. — Eis ao que carão reduzidas todas essas coisas das 
quais vos tendes ocupado com tanto anco: os comerciantes que convosco 
negociavam desde a infância foram-se, cada qual para seu lado, sem que 
um só deles se encontre que vos tire os vossos males.” (47:13 a 15.) 

Neste capítulo, Isaías dirige-se aos babilônios sob a gura alegóri-
ca “da virgem lha de Babilônia, lha de caldeus”. (v. 1.) Diz ele que os 
adivinhos não impedirão a ruína da monarquia. No seguinte capítulo 
dirige-se diretamente aos israelitas.

“Vinde aqui vós outros, lhos de uma agoureira, raça dum homem 
adúltero e de uma mulher prostituída. — De quem rides vós? Contra quem 
abristes a boca e mostrastes ferinas línguas? Não sois vós lhos perversos de 
bastarda raça — vós que procurais conforto em vossos deuses debaixo de 
todas as frontes, sacricando-lhes os tenros lhinhos nas torrentes, sob os ro-
chedos sobranceiros? Depositastes a vossa conança nas pedras da torrente, 
espalhastes e bebestes licores em sua honra,  oferecestes sacrifícios. Depois 
disso como não se acender a minha  indignação?” (57:3 a 6.) 

Da proibição de evocar os mortos

141



Estas palavras são inequívocas e provam claramente que nesse tem-
po as evocações tinham por m a adivinhação, ao mesmo tempo que 
constituíam comércio, associadas às práticas da magia e do sortilégio, 
acompanhadas até de sacrifícios humanos. Moisés tinha razão, portanto, 
proibindo tais coisas e armando que Deus as abominava.

Essas práticas supersticiosas perpetuaram-se até a Idade Média, 
mas hoje a razão predomina, ao mesmo tempo que o Espiritismo veio 
mostrar o m exclusivamente moral, consolador e religioso das relações 
de além-túmulo.

Uma vez, porém, que os espíritas não sacricam criancinhas nem 
fazem libações para honrar deuses; uma vez que não interrogam astros, 
mortos e áugures para adivinhar a verdade sabiamente velada aos ho-
mens; uma vez que repudiam qualquer transação com a faculdade de co-
municar com os Espíritos; uma vez que os não move a curiosidade nem 
a cupidez, mas um sentimento de piedade, um desejo de instruir-se e 
melhorar-se, aliviando as almas sofredoras; uma vez que assim é, porque 
o é — a proibição de Moisés não lhes pode ser extensiva.

Se os que clamam injustamente contra os espíritas se aprofundas-
sem mais no sentido das palavras bíblicas, reconheceriam que nada existe 
de análogo, nos princípios do Espiritismo, com o que se passava entre 
os hebreus. A verdade é que o Espiritismo condena tudo que motivou 
a interdição de Moisés, mas os seus adversários, no afã de encontrar ar-
gumentos com que rebatam as novas ideias, nem se apercebem que tais 
argumentos são negativos, por serem completamente falsos.

A lei civil contemporânea pune todos os abusos que Moisés tinha 
em vista reprimir.

Contudo, se ele pronunciou a pena última contra os delinquentes, 
é porque lhe faleciam meios brandos para governar um povo tão indisci-
plinado. Esta pena, ademais, era muito prodigalizada na legislação mo-
saica, pois não havia muito onde escolher nos meios de repressão. Sem 
prisões nem casas de correção no deserto, Moisés não podia graduar a 
penalidade como se faz em nossos dias, além de que o seu povo não era 
de natureza a atemorizar-se com penas puramente disciplinares. Carecem 
portanto de razão os que se apoiam na severidade do castigo para provar 
o grau de culpabilidade da evocação dos mortos. Conviria, por conside-
ração à lei de Moisés, manter a pena capital em todos os casos nos quais 

Primeira Parte – Capítulo XI

142



ele a prescrevia? Por que, então, reviver com tanta insistência este arti-
go, silenciando ao mesmo tempo o princípio do capítulo que proíbe aos 
 sacerdotes a posse de bens terrenos e partilhar de qualquer herança, porque o 
Senhor é a sua própria herança? (DEUTERONÔMIO, 28:1 e 2.)

5. Há duas partes distintas na lei de Moisés: a Lei de Deus pro-
priamente dita, promulgada sobre o Sinai, e a lei civil ou disciplinar, 
apropriada aos costumes e caráter do povo. Uma dessas leis é invariável, 
ao passo que a outra se modica com o tempo, e a ninguém ocorre que 
possamos ser governados pelos mesmos meios por que o eram os judeus 
no deserto e tampouco que os capitulares de Carlos Magno se moldem 
à França do século XIX. Quem pensaria hoje, por exemplo, em reviver 
este artigo da lei mosaica: “Se um boi escornar um homem ou mulher, 
que disso morram, seja o boi apedrejado e ninguém coma de sua carne, 
mas o dono do boi será julgado inocente?” (ÊXODO, 21:28 e seguintes.)

 Este artigo, que nos parece tão absurdo, não tinha, no entanto, 
outro objetivo que o de punir o boi e inocentar o dono, equivalendo 
simplesmente à conscação do animal, causa do acidente, para obrigar o 
proprietário a maior vigilância. A perda do boi era a punição que devia 
ser bem sensível para um povo de pastores, a ponto de dispensar outra 
qualquer; entretanto, essa perda a ninguém aproveitava, por ser proibido 
comer a carne. Outros artigos prescrevem o caso em que o proprietário 
é responsável.

Tudo tinha sua razão de ser na legislação de Moisés, uma vez que 
tudo ela previa em detalhes, mas a forma, bem como o fundo, adapta-
vam-se às circunstâncias ocasionais. Se Moisés voltasse em nossos dias 
para legislar sobre uma nação civilizada, decerto não lhe daria um código 
igual ao dos hebreus.

6. A esta objeção opõem a armativa de que todas as leis de Moisés 
foram ditadas em nome de Deus, assim como as do Sinai, mas, julgando-
-as todas de fonte divina, por que ao decálogo limitam os mandamentos? 
Qual a razão de ser da diferença? Pois não é certo que se todas essas leis 
emanam de Deus devem todas ser igualmente obrigatórias? E por que 
não conservaram a circuncisão, à qual Jesus se submeteu e não aboliu? 
Ah! esquecem que, para dar autoridade às suas leis, todos os legisladores 
antigos lhes atribuíam uma origem divina. Pois bem: Moisés, mais que 
nenhum outro, tinha necessidade desse recurso, atento o caráter do seu 

Da proibição de evocar os mortos

143



povo; e se, a despeito disso, ele teve diculdade em se fazer obedecer, que 
não sucederia se as leis fossem promulgadas em seu próprio nome!

Não veio Jesus modicar a lei mosaica, fazendo da sua lei o código 
dos cristãos?

Não disse Ele: “Vós sabeis o que foi dito aos antigos, tal e tal coisa, 
e Eu vos digo tal outra coisa?” Entretanto Jesus não proscreveu, antes 
sancionou a lei do Sinai, da qual toda a sua doutrina moral é um des-
dobramento. Ora, Jesus nunca aludiu em parte alguma à proibição de 
evocar os mortos, quando este era um assunto bastante grave para ser 
omitido nas suas prédicas, mormente tendo Ele tratado de outros assun-
tos secundários.

7. Finalmente convém saber se a Igreja coloca a lei mosaica acima 
da evangélica, ou por outra, se é mais judia que cristã. Convém também 
notar que, de todas as religiões, precisamente a judia é que faz menos 
oposição ao Espiritismo, porquanto não invoca a lei de Moisés contrária 
às relações com os mortos, como fazem as seitas cristãs.

8. Mas temos ainda outra contradição: Se Moisés proibiu evocar os 
mortos, é que estes podiam vir, pois do contrário inútil fora a proibição. 
Ora, se os mortos podiam vir naqueles tempos, também o podem hoje; e 
se são Espíritos de mortos os que vêm, não são exclusivamente demônios. 
Ademais, Moisés de modo algum fala nesses últimos.

É duplo, portanto, o motivo pelo qual não se pode aceitar logi-
camente a autoridade de Moisés na espécie, a saber: primeiro, porque a 
sua lei não rege o Cristianismo; e, segundo, porque é imprópria aos cos-
tumes da nossa época. Suponhamos, então, que essa lei tem a plenitude 
da autoridade por alguns outorgada, e ainda assim ela não poderá, como 
vimos, aplicar-se ao Espiritismo. É verdade que a proibição de Moisés 
abrange a interrogação dos mortos, porém de modo secundário, como 
acessória às práticas da feitiçaria.

O próprio vocábulo interrogação, junto aos de adivinho e agourei-
ro, prova que entre os hebreus as evocações eram um meio de adivinhar; 
entretanto, os espíritas só evocam mortos para receber sábios conselhos 
e obter alívio em favor dos que sofrem, nunca para conseguir revelações 
ilícitas. Certo, se os hebreus usassem das comunicações como fazem os 
espíritas, longe de as proibir, Moisés acoroçoá-las-ia, porque o seu povo 
só teria que lucrar.

Primeira Parte – Capítulo XI

144



9. É certo que alguns críticos jucundos ou mal-intencionados 
têm descrito as reuniões espíritas como assembleias de nigromantes ou 
feiticeiros, e os médiuns como astrólogos e ciganos, isto porque talvez 
quaisquer charlatães tenham afeiçoado tais nomes às suas práticas, que o 
Espiritismo não pode, aliás, aprovar.

Em compensação, há também muita gente que faz justiça e teste-
munha o caráter essencialmente moral e grave das reuniões sérias. Além 
disso, a Doutrina, escrita em livros ao alcance de todo o mundo, protesta 
bem alto contra os abusos, para que a calúnia recaia sobre quem a  merece.

10. A evocação, dizem, é uma falta de consideração para com os 
mortos, cujas cinzas devem ser respeitadas. Mas quem é que diz tal? São 
os antagonistas de dois campos opostos, isto é, os incrédulos, que nas 
almas não creem, e os crédulos que pretendem que só os demônios, e não 
as almas, podem vir.

Quando a evocação é feita com recolhimento e religiosamente; 
quando os Espíritos são chamados, não por curiosidade, mas por um 
sentimento de afeição e simpatia, com desejo sincero de instrução e 
progresso, não vemos nada de irreverente em apelar-se para as pessoas 
depois de mortas, como se zera com os vivos. Há, contudo, uma outra 
resposta peremptória a essa objeção, e é que os Espíritos se apresentam 
espontaneamente, sem constrangimento, muitas vezes mesmo sem que 
sejam chamados. Eles também dão testemunho da satisfação que expe-
rimentam por comunicar-se com os homens, e queixam-se às vezes do 
esquecimento em que os deixam. Se os Espíritos se perturbassem ou se 
agastassem com os nossos chamados, certo o diriam e não retornariam; 
porém, nessas evocações,  livres como são, se se manifestam, é porque lhes 
convém.

11. Ainda uma outra razão é alegada: As almas permanecem na 
morada que a Justiça divina lhes designa — o que equivale dizer no Céu 
ou no inferno. Assim, as que estão no inferno, de lá não podem sair, 
posto que para tanto a mais ampla liberdade seja outorgada aos demô-
nios. As do Céu, inteiramente entregues à sua beatitude, estão muito 
superiores aos mortais para deles se ocuparem, e são bastante felizes para 
não voltarem a esta terra de misérias, no interesse de parentes e amigos 
que aqui deixassem. Então essas almas podem ser comparadas aos naba-
bos que dos pobres desviam a vista com receio de perturbar a digestão?  

Da proibição de evocar os mortos

145



Mas se assim fora essas almas se mostrariam pouco dignas da suprema 
bem-aventurança, transformando-se em padrão de egoísmo!

Restam ainda as almas do purgatório, porém, estas, sofredoras 
como devem ser, antes que doutra coisa, devem cuidar da sua salvação. 
Deste modo, não podendo nem umas nem outras almas corresponder ao 
nosso apelo, somente o demônio se apresenta em seu lugar.

Então é o caso de dizer: se as almas não podem vir, não há de que 
recear pela perturbação do seu repouso.

12. Mas aqui reponta uma outra diculdade. Se as almas 
 bem-aventuradas não podem deixar a mansão gloriosa para socorrer os 
mortais, por que invoca a Igreja a assistência dos santos que devem fruir 
ainda maior soma de beatitude? Por que aconselha invocá-los em casos 
de moléstia, de aição, de agelos? Por que razão e segundo essa mesma 
Igreja os santos e a própria Virgem aparecem aos homens e fazem mi-
lagres? Estes deixam o Céu para baixar à Terra; entretanto os que estão 
menos elevados não o podem fazer!

13. Que os céticos neguem a manifestação das almas, vá, isto que 
nelas não acreditam, mas o que se torna estranhável é ver encarniçar-se 
contra os meios de provar a sua existência, esforçando-se por demonstrar a 
impossibilidade desses meios, aqueles mesmos cujas crenças repousam na 
existência e no futuro das almas! Parece que seria mais natural acolhe-
rem como benefício da Providência os meios de confundir os céticos 
com provas irrecusáveis, pois que são os negadores da própria religião. 
Os que têm interesse na existência da alma deploram constantemente a 
avalancha da incredulidade que invade, dizimando-o, o rebanho de éis: 
entretanto, quando se lhes apresenta o meio mais poderoso de comba-
tê-la, eles recusam-no com tanta ou mais obstinação que os próprios 
incrédulos. Depois, quando as provas avultam de modo a não deixar 
dúvidas, eis que procuram como recurso de supremo argumento a inter-
dição do assunto, buscando, para justicá-la, um artigo da lei mosaica do 
qual ninguém cogitara, emprestando-lhe, à força, um sentido e aplicação 
inexistentes. E tão felizes se julgam com a descoberta, que não percebem 
que esse artigo é ainda uma justicativa da Doutrina Espírita.

14. Todas as razões alegadas para condenar as relações com os Es-
píritos não resistem a um exame sério. Pelo ardor com que se combate 
nesse sentido é fácil deduzir o grande interesse ligado ao assunto. Daí a 

Primeira Parte – Capítulo XI

146



 insistência. Vendo esta cruzada de todos os cultos contra as manifesta-
ções, dir-se-ia que delas se atemorizam.

O verdadeiro motivo poderia bem ser o receio de que os Espíritos 
muito esclarecidos viessem instruir os homens sobre pontos que se pre-
tende obscurecer, dando-lhes conhecimento, ao mesmo tempo, e certeza 
de um outro mundo, a par das verdadeiras condições para nele serem felizes 
ou desgraçados. A razão deve ser a mesma por que se diz à criança: “Não 
vá lá, que há lobisomens.” Ao homem dizem: “Não chameis os Espíritos: 
São o diabo.” Não importa, porém: impedem os homens de os evocar, 
mas não poderão impedi-los de vir aos homens para levantar a lâmpada 
de sob o alqueire.

O culto que estiver com a verdade absoluta nada terá que temer da 
luz, pois a luz faz brilhar a verdade e o demônio nada pode contra esta.

15. Repelir as comunicações de além-túmulo é repudiar o meio 
mais poderoso de instruir-se, já pela iniciação nos conhecimentos da vida 
futura, já pelos exemplos que tais comunicações nos fornecem. A expe-
riência nos ensina, além disso, o bem que podemos fazer, desviando do 
mal os Espíritos imperfeitos, ajudando os que sofrem a desprenderem-se 
da matéria e a se aperfeiçoarem. Interdizer as comunicações é, portanto, 
privar as almas sofredoras da assistência que lhes podemos e devemos 
dispensar.

As seguintes palavras de um Espírito resumem admiravelmente as 
consequências da evocação, quando praticada com m caritativo:

“Todo Espírito sofredor e desolado vos contará a causa da sua que-
da, os desvarios que o perderam. Esperanças, combates e terrores; remor-
sos, desesperos e dores, tudo vos dirá, mostrando Deus justamente irrita-
do a punir o culpado com toda a severidade. Ao ouvi-lo, dois sentimentos 
vos acometerão: o da compaixão e o do temor! compaixão por ele, temor 
por vós mesmos. E se o seguirdes nos seus queixumes, vereis então que 
Deus jamais o perde de vista, esperando o pecador arrependido e esten-
dendo-lhe os braços logo que procure regenerar-se. Do culpado vereis, 
enm, os progressos benécos para os quais tereis a felicidade e a glória 
de contribuir, com a solicitude e o carinho do cirurgião acompanhando 
a cicatrização da ferida que pensa diariamente.” (Bordeaux, 1861.)

Da proibição de evocar os mortos

147





M

Exemplos

Capítulo I O passamento 
Capítulo II Espíritos felizes
Capítulo III Espíritos em condições medianas 
Capítulo IV Espíritos sofredores 
Capítulo V Suicidas 
Capítulo VI Criminosos arrependidos
Capítulo VII Espíritos endurecidos 
Capítulo VIII Expiações terrestres 

Segunda Parte





CAPÍTULO I

M

O passamento

1. A certeza da vida futura não exclui as apreensões quanto à passa-
gem desta para a outra vida. Há muita gente que teme não a morte, em si, 
mas o momento da transição. Sofremos ou não nessa passagem? Por isso se 
inquietam, e com razão, visto que ninguém foge à lei fatal dessa transição. 
Podemos dispensar-nos de uma viagem neste mundo, menos essa. Ricos 
e pobres, devem todos fazê-la, e, por dolorosa que seja a franquia, nem 
posição nem fortuna poderiam suavizá-la.

2. Vendo-se a calma de alguns moribundos e as convulsões terríveis 
de outros, pode-se previamente julgar que as sensações experimentadas 
nem sempre são as mesmas. Quem poderá no entanto esclarecer-nos a tal 
respeito? Quem nos descreverá o fenômeno siológico da separação entre 
a alma e o corpo? Quem nos contará as impressões desse instante supremo 
quando a Ciência e a Religião se calam? E calam-se porque lhes falta o 
conhecimento das leis que regem as relações do Espírito e da matéria, pa-
rando uma nos umbrais da vida espiritual e a outra nos da vida material. O 
Espiritismo é o traço de união entre as duas, e só ele pode dizer-nos como 
se opera a transição, quer pelas noções mais positivas da natureza da alma, 
quer pela descrição dos que deixaram este mundo. O conhecimento do 
laço uídico que une a alma ao corpo é a chave desse e de muitos outros 
fenômenos.

3. A insensibilidade da matéria inerte é um fato, e só a alma experi-
menta sensações de dor e de prazer. Durante a vida, toda a desagregação 
material repercute na alma, que por este motivo recebe uma impressão 
mais ou menos dolorosa. É a alma, e não o corpo, quem sofre, pois este 
não é mais que instrumento da dor: aquela é o paciente. Após a morte, 



 separada a alma, o corpo pode ser impunemente mutilado que nada sen-
tirá; aquela, por insulada, nada experimenta da destruição orgânica. A 
alma tem sensações próprias cuja fonte não reside na matéria tangível. 
O perispírito é o envoltório da alma e não se separa dela nem antes nem 
depois da morte. Ele não forma com ela mais que uma só entidade, e 
nem mesmo se pode conceber uma sem outro. Durante a vida o uido 
perispirítico penetra o corpo em todas as suas partes e serve de veículo às 
sensações físicas da alma, do mesmo modo como esta, por seu intermé-
dio, atua sobre o corpo e dirige-lhe os movimentos.

4. A extinção da vida orgânica acarreta a separação da alma em 
consequência do rompimento do laço uídico que a une ao corpo, mas 
essa separação nunca é brusca.

O uido perispiritual só pouco a pouco se desprende de todos os 
órgãos, de sorte que a separação só é completa e absoluta quando não 
mais reste um átomo do perispírito ligado a uma molécula do corpo. 
A sensação dolorosa da alma, por ocasião da morte, está na razão direta 
da soma dos pontos de contato existentes entre o corpo e o perispírito, e, por 
conseguinte, também da maior ou menor diculdade que apresenta o rom-
pimento. Não é preciso portanto dizer que, conforme as circunstâncias, 
a morte pode ser mais ou menos penosa. Estas circunstâncias é que nos 
cumpre examinar.

5. Estabeleçamos em primeiro lugar, e como princípio, os quatro 
seguintes casos, que podemos reputar situações extremas dentro de cujos 
limites há uma innidade de variantes:

1o) Se no momento em que se extingue a vida orgânica o despren-
dimento do perispírito fosse completo, a alma nada sentiria.

2o) Se nesse momento a coesão dos dois elementos estiver no auge 
de sua força, produz-se uma espécie de ruptura que reage dolorosamente 
sobre a alma.

3o) Se a coesão for fraca, a separação torna-se fácil e opera-se sem 
abalo.

4o) Se após a cessação completa da vida orgânica existirem ainda 
numerosos pontos de contato entre o corpo e o perispírito, a alma poderá 
ressentir-se dos efeitos da decomposição do corpo, até que o laço intei-
ramente se desfaça.

Segunda Parte – Capítulo I

152



Daí resulta que o sofrimento, que acompanha a morte, está subor-
dinado à força adesiva que une o corpo ao perispírito; que tudo o que pu-
der ajudar na diminuição dessa força, e na rapidez do desprendimento, 
torna a passagem menos penosa; e, nalmente, que, se o desprendimento 
se operar sem diculdade, a alma deixará de experimentar qualquer sen-
timento desagradável.

6. Na transição da vida corporal para a espiritual, produz-se ain-
da um outro fenômeno de importância capital — a perturbação. Nesse 
instante a alma experimenta um torpor que paralisa momentaneamente 
as suas faculdades, neutralizando, ao menos em parte, as sensações. É 
como se disséssemos um estado de catalepsia, de modo que a alma quase 
nunca testemunha conscientemente o derradeiro suspiro. Dizemos  quase 
nunca, porque há casos em que a alma pode contemplar conscientemente 
o desprendimento, como em breve veremos. A perturbação pode, pois, 
ser considerada o estado normal no instante da morte e perdurável por 
tempo indeterminado, variando de algumas horas a alguns anos. À pro-
porção que se liberta, a alma encontra-se numa situação comparável à de 
um homem que desperta de profundo sono; as ideias são confusas, vagas, 
incertas; a vista apenas distingue como que através de um nevoeiro, mas 
pouco a pouco se aclara, desperta-se-lhe a memória e o conhecimento 
de si mesma. Bem diverso é, contudo, esse despertar; calmo, para uns, 
acorda-lhes sensações deliciosas; tétrico, aterrador e ansioso, para outros, 
é qual horrendo pesadelo.

7. O último alento quase nunca é doloroso, uma vez que ordinaria-
mente ocorre em momento de inconsciência, mas a alma sofre antes dele 
a desagregação da matéria, nos estertores da agonia, e, depois, as angústias 
da perturbação. Demo-nos pressa em armar que esse estado não é geral, 
porquanto a intensidade e duração do sofrimento estão na razão direta 
da anidade existente entre corpo e perispírito. Assim, quanto maior for 
essa anidade, tanto mais penosos e prolongados serão os esforços do es-
pírito para desprender-se. Há pessoas nas quais a coesão é tão fraca que o 
desprendimento se opera por si mesmo, como que naturalmente; é como 
se um fruto maduro se desprendesse do seu caule, e é o caso das mortes 
calmas, de pacíco despertar.

8. A causa principal da maior ou menor facilidade de desprendi-
mento é o estado moral da alma. A anidade entre o corpo e o  perispírito 

O passamento

153



é proporcional ao apego à matéria, que atinge o seu máximo no homem, 
cujas preocupações dizem respeito exclusiva e unicamente à vida e go-
zos materiais. Ao contrário, nas almas puras, que antecipadamente se 
 identicam com a vida espiritual, o apego é quase nulo. E desde que a 
lentidão e a diculdade do desprendimento estão na razão do grau de 
pureza e desmaterialização da alma, de nós somente depende o tornar 
fácil ou penoso, agradável ou doloroso, esse desprendimento.

Posto isto, quer como teoria, quer como resultado de observações, 
resta-nos examinar a inuência do gênero de morte sobre as sensações da 
alma nos últimos transes.

9. Tratando-se de morte natural resultante da extinção das forças 
vitais por velhice ou doença, o desprendimento opera-se gradualmen-
te; para o homem cuja alma se desmaterializou e cujos pensamentos se 
destacam das coisas terrenas, o desprendimento quase se completa antes 
da morte real, isto é, ao passo que o corpo ainda tem vida orgânica, já o 
Espírito penetra a vida espiritual, apenas ligado por elo tão frágil, que se 
rompe com a última pancada do coração. Nesta contingência o Espírito 
pode ter já recuperado a sua lucidez, de molde a tornar-se testemunha 
consciente da extinção da vida do corpo, considerando-se feliz por tê-lo 
deixado. Para esse a perturbação é quase nula, ou antes, não passa de li-
geiro sono calmo, do qual desperta com indizível impressão de esperança 
e ventura.

No homem materializado e sensual, que mais viveu do corpo que 
do Espírito, e para o qual a vida espiritual nada signica, nem sequer 
lhe toca o pensamento, tudo contribui para estreitar os laços materiais, 
e, quando a morte se aproxima, o desprendimento, conquanto se opere 
gradualmente também, demanda contínuos esforços. As convulsões da 
agonia são indícios da luta do Espírito, que às vezes procura romper os 
elos resistentes, e outras se agarra ao corpo do qual uma força irresistível 
o arrebata com violência, molécula por molécula.

10. Quanto menos vê o Espírito além da vida corporal, tanto mais 
se lhe apega, e, assim, sente que ela lhe foge e quer retê-la; em vez de se 
abandonar ao movimento que o empolga, resiste com todas as forças e 
pode mesmo prolongar a luta por dias, semanas e meses inteiros.

Certo, nesse momento o Espírito não possui toda a lucidez, visto 
como a perturbação de muito se antecipou à morte, mas nem por isso 

Segunda Parte – Capítulo I

154



sofre menos, e o vácuo em que se acha, e a incerteza do que lhe sucederá, 
agravam-lhe as angústias. Dá-se por m a morte, e nem por isso está tudo 
terminado; a perturbação continua, ele sente que vive, mas não dene se 
material, se espiritualmente, luta, e luta ainda, até que as últimas ligações 
do perispírito se tenham de todo rompido. A morte pôs termo à moléstia 
efetiva, porém, não lhe sustou as consequências, e, enquanto existirem 
pontos de contato do perispírito com o corpo, o Espírito ressente-se e 
sofre com as suas impressões.

11. Quão diversa é a situação do Espírito desmaterializado, mesmo 
nas enfermidades mais cruéis! Sendo frágeis os laços uídicos que o pren-
dem ao corpo, rompem-se suavemente; depois, a conança do futuro 
entrevisto em pensamento ou na realidade, como sucede algumas vezes, 
fá-lo encarar a morte qual redenção e as suas consequências como prova, 
advindo-lhe daí uma calma resignada, que lhe ameniza o sofrimento.

Após a morte, rotos os laços, nem uma só reação dolorosa que o 
afete; o despertar é lépido, desembaraçado; por sensações únicas: o alívio, 
a alegria!

12. Na morte violenta as sensações não são precisamente as mes-
mas. Nenhuma desagregação parcial pôde iniciar previamente a sepa-
ração do perispírito; a vida orgânica em plena exuberância de força é 
subitamente aniquilada. Nestas condições, o desprendimento só começa 
depois da morte e não pode completar-se rapidamente. O Espírito, co-
lhido de improviso, ca como que aturdido e sente, e pensa, e acredita-
-se vivo, prolongando-se esta ilusão até que compreenda o seu estado. 
Este estado intermediário entre a vida corporal e a espiritual é dos mais 
interessantes para ser estudado, porque apresenta o espetáculo singular 
de um Espírito que julga material o seu corpo uídico, experimentando 
ao mesmo tempo todas as sensações da vida orgânica. Há, além disso, 
dentro desse caso, uma série innita de modalidades que variam segundo 
os conhecimentos e progressos morais do Espírito. Para aqueles cuja alma 
está puricada, a situação pouco dura, porque já possuem em si como 
que um desprendimento antecipado, cujo termo a morte mais súbita 
não faz senão apressar. Outros há, para os quais a situação se prolonga 
por anos inteiros. É uma situação essa muito frequente até nos casos de 
morte comum, que, nada tendo de penosa para Espíritos adiantados, 
se torna horrível para os atrasados. No suicida, principalmente, excede a 

O passamento

155



toda expectativa. Preso ao corpo por todas as suas bras, o perispírito faz 
repercutir na alma todas as sensações daquele, com sofrimentos cruciantes.

13. O estado do Espírito por ocasião da morte pode ser assim resumi-
do: Tanto maior é o sofrimento, quanto mais lento for o  desprendimento 
do perispírito; a presteza deste desprendimento está na razão direta do 
adiantamento moral do Espírito; para o Espírito desmaterializado, de 
consciência pura, a morte é qual um sono breve, isento de agonia, e cujo 
despertar é suavíssimo.

14. Para que cada qual trabalhe na sua puricação, reprima as más 
tendências e domine as paixões, preciso se faz que abdique das vantagens 
imediatas em prol do futuro, visto como, para identicar-se com a vida es-
piritual, encaminhando para ela todas as aspirações e preferindo-a à vida 
terrena, não basta crer, mas compreender. Devemos considerar essa vida 
debaixo de um ponto de vista que satisfaça ao mesmo tempo à razão, à 
lógica, ao bom senso e ao conceito em que temos a grandeza, a bondade e 
a Justiça de Deus. Considerado deste ponto de vista, o Espiritismo, pela fé 
inabalável que proporciona, é, de quantas doutrinas losócas que conhe-
cemos, a que exerce mais poderosa inuência.

O espírita sério não se limita a crer porque compreende, e compreende 
porque raciocina; a vida futura é uma realidade que se desenrola incessan-
temente a seus olhos; uma realidade que ele toca e vê, por assim dizer, a 
cada passo e de modo que a dúvida não pode empolgá-lo, ou ter guarida 
em sua alma. A vida corporal, tão limitada, amesquinha-se diante da vida 
espiritual, da verdadeira vida. Que lhe importam os incidentes da jornada 
se ele compreende a causa e utilidade das vicissitudes humanas, quando 
suportadas com resignação? A alma eleva-se-lhe nas relações com o mundo 
visível; os laços uídicos que o ligam à matéria enfraquecem-se, operan-
do-se por antecipação um desprendimento parcial que facilita a passagem 
para a outra vida. A perturbação consequente à transição pouco perdura, 
porque, uma vez franqueado o passo, para logo se reconhece, nada estra-
nhando, antes compreendendo, a sua nova situação.

15. Com certeza não é só o Espiritismo que nos assegura tão auspi-
cioso resultado, nem ele tem a pretensão de ser o meio exclusivo, a garantia 
única de salvação para as almas. Força é confessar, porém, que pelos co-
nhecimentos que fornece, pelos sentimentos que inspira, como pelas dis-
posições em que coloca o Espírito, fazendo-lhe compreender a necessidade 

Segunda Parte – Capítulo I

156



de melhorar-se, facilita enormemente a salvação. Ele dá a mais, e a cada 
um, os meios de facilitar o desprendimento doutros Espíritos ao deixarem 
o invólucro material, abreviando-lhes a perturbação pela evocação e pela 
prece. Pela prece sincera, que é uma magnetização espiritual, provoca-se a 
desagregação mais rápida do uido perispiritual; pela evocação conduzida 
com sabedoria e prudência, com palavras de benevolência e conforto, com-
bate-se o entorpecimento do Espírito, ajudando-o a reconhecer-se mais 
cedo, e, se é sofredor, incute-se-lhe o arrependimento — único meio de 
abreviar seus sofrimentos.57

57  Nota de Allan Kardec: Os exemplos que vamos transcrever mostram-nos os Espíritos nas diferentes 
fases de felicidade e infelicidade da vida espiritual. Não fomos procurá-los nas personagens mais ou 
menos ilustres da Antiguidade, cuja situação pudera ter mudado consideravelmente depois da exis-
tência que lhes conhecemos, e que por isto não ofereceriam provas sucientes de autenticidade. Ao 
contrário, tomamos esses exemplos nas circunstâncias mais ordinárias da vida contemporânea, uma 
vez que assim pode cada qual encontrar mais similitudes e tirar, pela comparação, as mais proveitosas 
instruções. Quanto mais próxima de nós está a existência terrestre dos Espíritos — quer pela posição 
social, quer por laços de parentesco ou de meras relações — tanto mais nos interessamos por eles, 
tornando-se fácil averiguar-lhes a identidade. As posições vulgares são as mais comuns, as de maior 
número, podendo cada qual aplicá-las em si, de modo a tornarem-se úteis, ao passo que as posições 
excepcionais comovem menos, porque saem da esfera dos nossos hábitos. Não foram, pois, as sumi-
dades que procuramos, e se nesses exemplos se encontram quaisquer personagens conhecidas, de 
obscuras se compõe o maior número. Acresce que nomes retumbantes nada adiantariam à instrução 
que visamos, podendo ainda ferir suscetibilidades. E nós não nos dirigimos nem aos curiosos, nem 
aos amadores de escândalos, mas tão somente aos que pretendem instruir-se. Esses exemplos pode-
riam ser multiplicados innitamente, porém, forçados a limitar-lhes o número, zemos escolha dos 
que pudessem melhor esclarecer o mundo espiritual e o seu estado, já pela situação dos Espíritos, 
já pelas explicações que estavam no caso de fornecer. A maior parte destes exemplos está inédi-
ta, e apenas alguns, poucos, foram já publicados na Revista Espírita. Destes, suprimimos supéruas 
minúcias, conservando apenas o essencial ao m que nos propusemos, ajustando-lhes as instruções 
complementares a que poderão dar lugar ulteriormente.

O passamento

157





CAPÍTULO II

M

Espíritos felizes

• Sanson • Jobard • Samuel Philippe • Van Durst • Sixdeniers  
• O doutor Demeure • A Viúva Foulon, nascida Wollis  • Um  médico 

russo • Bernardin • A condessa Paula • Jean Reynaud • Antoine 
Costeau • A Srta. Emma • O doutor  Vignal • Victor 
Lebue • A Sra. Anaïs Gourdon • Maurice Gontran

Sanson
Este antigo membro da Sociedade Espírita de Paris faleceu a 21 

de abril de 1862, depois de um ano de atrozes padecimentos. Prevendo 
a morte, dirigira ao presidente da Sociedade uma carta com o tópico 
seguinte:

“Podendo dar-se o caso de ser surpreendido pela separação entre 
minha alma e meu corpo, ocorre-me reiterar-vos um pedido que vos z 
há cerca de um ano, qual o de evocar o meu Espírito o mais breve pos-
sível, a m de, como membro assaz inútil da nossa Sociedade, poder eu 
prestar-lhe para alguma coisa depois de morto, esclarecendo fase por fase 
as circunstâncias decorrentes do que o vulgo chama morte, e que, para 
nós outros — os espíritas — não passa de uma transformação, segundo 
os desígnios insondáveis de Deus, mas sempre útil ao m que Ele se 
propõe. Além deste pedido — que é uma autorização para me honrardes 
com essa autópsia espiritual, talvez improfícua em razão do meu quase 
nulo adiantamento, e que a vossa sabedoria não consentirá ir além de 
um certo número de ensaios — ouso pedir pessoalmente a vós como a 



todos os colegas que supliquem ao Todo-Poderoso a assistência de bons 
Espíritos, e a São Luís, nosso presidente espiritual, em particular, que 
me guie na escolha e na época de uma nova encarnação, ideia que de há 
muito me preocupa.

Arreceio-me de conar demais nas minhas forças espirituais, rogan-
do a Deus, muito cedo e presunçosamente, um estado corporal no qual eu 
não possa justicar a divina bondade, de modo a prejudicar o meu próprio 
adiantamento e prolongar a estação na Terra ou em outra qualquer parte, 
desde que naufrague.”

Para satisfazer-lhe o desejo, evocando-o o mais breve possível após 
o seu falecimento, dirigimo-nos com alguns membros da Sociedade à 
câmara mortuária, onde, em presença do seu corpo, se passou o seguinte 
colóquio, precedendo uma hora o respectivo enterro. Era duplo o nosso 
m: íamos cumprir uma vontade última e íamos observar, ainda uma 
vez, a situação de uma alma em momento tão imediato à morte, tratan-
do-se, ademais, de um homem eminentemente esclarecido, inteligente e 
profundamente convicto das verdades espíritas. Íamos enm colher nas 
suas primeiras impressões a prova de quanto, sobre o estado do Espírito, 
pode inuir a compenetração dessas verdades. E não nos iludimos na 
expectativa, porquanto o Sr. Sanson descreveu, plenamente lúcido, o ins-
tante da transição, vendo-se morrer e renascer, o que é uma circunstância 
pouco comum e só devida à elevação do seu Espírito.

I

(Câmara mortuária, 23 de abril de 1862.)

1. EVOCAÇÃO. 
— R. Atendo ao vosso chamado para cumprir a minha promessa.
2. Meu caro Sr. Sanson, cumprindo um dever, com satisfação vos 

evocamos o mais cedo possível depois da vossa morte, como era do vosso 
desejo. 

— R. É uma graça especial que Deus me concede para que possa 
manifestar-me; agradeço a vossa boa vontade, porém, sou tão fraco que 
tremo.

Segunda Parte – Capítulo II

160



3. Fostes tão sofredor que podemos, penso eu, perguntar como vos 
achais agora... Sentis ainda as vossas dores? Comparando a situação de hoje 
com a de dois dias atrás, que sensações experimentais? 

— R. A minha situação é bem-ditosa; acho-me regenerado, renova-
do, como se diz entre vós, nada mais sentindo das antigas dores. A passa-
gem da vida terrena para a dos Espíritos deixou-me de começo num estado 
incompreensível, porque camos algumas vezes muitos dias privados de 
lucidez. Eu havia feito no entanto um pedido a Deus para permitir-me 
falar aos que estimo, e Deus ouviu-me.

4. Ao m de que tempo recobrastes a lucidez das ideias? 
— R. Ao m de oito horas. Deus, repito, deu-me uma prova de sua 

bondade, maior que o meu merecimento, e eu não sei como agradecer-lhe.
5. Estais bem certo de não pertencerdes mais ao nosso mundo? No 

caso armativo, como comprová-lo? 
— R. Oh! certamente não sou mais desse mundo, porém, estarei 

sempre ao vosso lado para vos proteger e sustentar, a m de pregardes a 
caridade e a abnegação, que foram os guias da minha vida. Depois, ensi-
narei a verdadeira fé, a fé espírita, que deve elevar a crença do bom e do 
justo; estou forte, robusto, em uma palavra — transformado. Em mim não 
reconhecereis mais o velho enfermo que tudo devia esquecer, fugindo de 
todo prazer e alegria. Eu sou Espírito e a minha pátria é o Espaço, o meu 
futuro é Deus, que reina na imensidade. Desejara poder falar a meus lhos, 
ensinar-lhes aquilo mesmo que sempre desdenharam acreditar.

6. Que efeito vos causa o vosso corpo aqui ao lado? 
— R. Meu corpo! pobre, mísero despojo... volve ao pó, enquanto 

eu guardo a lembrança de todos que me estimaram. Vejo essa pobre carne 
decomposta, morada que foi do meu Espírito, provação de tantos anos! 
Obrigado, mísero corpo, pois que puricaste o meu Espírito! O meu sofri-
mento, dez vezes bendito, deu-me um lugar bem meritório, por isso que 
tão depressa posso comunicar-me convosco...

7. Conservastes as ideias até o último instante? 
— R. Sim. O meu Espírito conservou as suas faculdades, e quando 

eu já não mais via, pressentia. Toda a minha existência se desdobrou na 
memória e o meu último pensamento, a última prece, foi para que pudesse 
comunicar-me convosco, como o faço agora; em seguida pedi a Deus que 
vos protegesse, para que o sonho da minha vida se completasse.

Espíritos felizes

161



8. Tivestes consciência do momento em que o corpo exalou o der-
radeiro suspiro? que se passou convosco nesse momento? que sensação 
 experimentastes? 

— R. Parte-se a vida e a vista, ou antes, a vista do Espírito se ex-
tingue; encontra-se o vácuo, o ignoto, e arrastada por não sei que poder, 
encontra-se a gente num mundo de alegria e grandeza! Eu não sentia, 
nada compreendia e, no entanto, uma felicidade inefável me extasiava de 
gozo, livre do peso das dores.

9. Tendes ciência... do que pretendo ler sobre a vossa campa?

Apenas pronunciadas as primeiras palavras sobre o assunto, o Espírito respon-

deu sem que eu terminasse. Também respondeu, sem interrogação alguma, a 

certa controvérsia suscitada entre os assistentes, sobre se seria oportuno ler esta 

comunicação no cemitério, achando-se presentes pessoas que poderiam não 

compartilhar das nossas opiniões.

— R. Ah! sei, meu amigo, e sei, por que tanto vos via ontem como 
hoje... que grande é a minha alegria! Obrigado! Obrigado! Falai... falai 
para que me compreendam e vos estimem; nada tendes que temer, pois 
que se respeita a morte... falai, pois, para que os incrédulos tenham fé. 
Adeus; falai; coragem, conança, e oxalá meus lhos possam converter-se 
a uma crença sacrossanta.

J. Sanson

Durante a cerimônia do cemitério, ele ditou as palavras seguintes: 
“Não vos atemorize a morte, meus amigos: ela é um estágio da vida, se 
bem souberdes viver; é uma felicidade, se bem a merecerdes e melhor 
cumprirdes as vossas provações. Repito: coragem e boa vontade! Não deis 
mais que medíocre valor aos bens terrenos, e sereis recompensados. Não 
se pode muito gozar, sem tirar de outrem o bem-estar e sem fazer moralmen-
te um grande, um imenso mal. A terra me seja leve.”

II

(Sociedade Espírita de Paris, 25 de abril de 1862.)

1. EVOCAÇÃO. 
— R. Estou perto de vós, meus amigos.

Segunda Parte – Capítulo II

162



2. Consideramo-nos felizes pela entrevista que tivemos no dia do 
vosso enterro, e, visto que o permitis, mais felizes seremos em completá-
-la para nossa instrução. 

— R. Estou pronto, e sinto-me feliz por pensardes em mim.
3. A ideia falsa que fazemos do mundo invisível é, o mais das vezes, 

o que nos leva à descrença, e, assim, tudo que possa esclarecer-nos, a tal 
respeito, será para nós da mais alta importância. Não vos surpreendam, 
portanto, as perguntas que porventura vos zermos. 

— R. Espero-as e não carei surpreendido.
4. Descrevestes luminosamente a transição para a outra vida; disses-

tes que, no momento de exalar o corpo o derradeiro alento, a vida se parte 
e a vista se extingue. E será esse momento seguido de qualquer sensação 
dolorosa? 

— R. Decerto que sim, pois a vida não passa de uma série contínua 
de dores, das quais a morte é complemento. Daí uma ruptura violenta, 
como se o Espírito houvesse de fazer um esforço sobre-humano para esca-
par-se do seu invólucro, esforço que absorve todo o ser, fazendo-lhe perder 
o conhecimento do seu destino.

Este caso não é geral, pois a experiência prova que muitos Espíritos perdem a 

consciência antes de expirar, assim como nos que atingiram certo grau de desma-

terialização o desprendimento se opera sem esforço.

5. Sabeis se há Espíritos para os quais o momento extremo seja mais 
penoso? Será ele mais doloroso ao materialista, por exemplo? 

— R. Isso é certo, porque o Espírito preparado tem já esquecido o 
sofrimento, ou, antes, habituou-se com ele e a calma com que encara a 
morte o impede de sofrer duplamente, prevendo o que por ela o aguarda. 
O sofrimento moral é mais forte e a sua ausência, por ocasião da morte, é 
por si só um grande alívio. O descrente assemelha-se ao condenado à pena 
última, cujo pensamento antevê o cutelo e o ignoto. Entre esta morte e a 
do ateu, há paridade.

6. Haverá materialistas bastante endurecidos para julgarem nesse 
momento que vão ser arremessados ao nada? 

— R. Sim, eles acreditam no nada até a última hora, mas, no mo-
mento da separação, o Espírito recua, a dúvida empolga-o e tortura-o; 
pergunta-se a si mesmo o que vai ser, quer algo apreender e nada pode. O 
desprendimento não pode completar-se sem esta impressão.

Espíritos felizes

163



Em outras circunstâncias, um Espírito fez-nos a seguinte descrição da morte 

do incrédulo: “Experimentam nos últimos instantes as angústias desses pesade-

los terríveis em que se veem em escarpas de abismos prestes a tragá-los; querem 

fugir e não podem; procuram agarrar-se a qualquer coisa, mas não encontram 

apoio e sentem precipitar-se: querem clamar, gritar e nem sequer um som podem 

 articular, então vemo-los contorcerem-se, crispar as mãos, dar gritos sufocados, 

outros tantos sintomas do pesadelo de que são vítimas.

No pesadelo ordinário, do sonho, o despertar tira-vos a inquietação e aliviados sois 

pela compreensão de que sonháveis; o pesadelo da morte prolonga-se muita vez 

por longo tempo, por anos mesmo, e o que torna a sensação ainda mais penosa 

para o Espírito são as trevas em que se encontra imerso.”

7. Dissestes que por ocasião de expirar nada víeis, porém pressentíeis. 
Compreende-se que nada vísseis corporalmente, mas o que pressentíeis an-
tes da extinção seria já a claridade do mundo dos Espíritos? 

— R. Foi o que eu disse precedentemente, o instante da morte dá 
clarividência ao Espírito; os olhos não veem, porém o Espírito, que pos-
sui uma vista bem mais profunda, descobre instantaneamente um mundo 
desconhecido, e a verdade, brilhando de súbito, lhe dá momentaneamente 
imensa alegria ou funda mágoa, conforme o estado de consciência e a lem-
brança da vida passada.

Trata-se do instante que precede a morte, ou antes, daquele em que se perde a 

consciência — o que explica a palavra momentaneamente, pois as impressões agra-

dáveis ou penosas, quaisquer que sejam, sobrevivem ao despertar.

8. Podeis dizer-nos o que vos impressionou, o que vistes no mo-
mento em que os vossos olhos se abriram à luz? Podeis descrever-nos, se é 
possível, o aspecto das coisas que se vos depararam? 

— R. Quando pude voltar a mim e ver o que tinha diante dos olhos, 
quei como que ofuscado, sem poder compreender, porquanto a lucidez 
não volta repentinamente. Deus, porém, que me deu uma prova exube-
rante da sua bondade, permitiu-me recuperasse as faculdades, e foi então 
que me vi cercado de numerosos, bons e éis amigos. Todos os Espíri-
tos protetores que nos assistem, rodeavam-me sorrindo; uma alegria sem 
par irradiava-lhes do semblante e também eu, forte e animado, podia sem 
esforço percorrer os espaços. O que eu vi não tem nome na linguagem 

Segunda Parte – Capítulo II

164



dos homens. Voltarei depois para falar-vos mais amplamente das minhas 
venturas, sem ultrapassar, já se vê, o limite traçado por Deus. Sabei que 
a felicidade, como vós outros a compreendeis, não passa de uma cção. 
Vivei sabiamente, santamente, pela caridade e pelo amor, e tereis feito jus a 
impressões e delícias que o maior dos poetas não saberia descrever.

Os contos de fadas estão cheios de coisas absurdas, mas quem sabe se não contêm, 

de alguma sorte e em parte, algo do que se passa no mundo dos Espíritos? A des-

crição do Sr. Sanson lembra como que um homem adormecido numa choupana, 

despertando em palácio esplêndido e rodeado de uma corte brilhante.

III

9. Debaixo de que aspecto se vos apresentaram os Espíritos? sob a 
forma humana? 

— R. Sim, meu caro amigo; os Espíritos nos ensinam aí na Terra, 
que conservam no outro mundo a mesma forma que lhes serviu de envol-
tório, e é a verdade. Mas que diferença entre a máquina informe, que pe-
nosamente aí se arrasta com seu cortejo de misérias, e a uidez maravilhosa 
do corpo espiritual! A fealdade não mais existe, porque os traços perderam 
a dureza de expressão que forma o caráter distintivo da raça humana. Deus 
beaticou esses corpos graciosos que se movem com todas as elegâncias; a 
linguagem tem modulações intraduzíveis para vós e o olhar o alcance de 
uma estrela! Conjeturai sobre o que Deus pode produzir na sua Onipotên-
cia, Ele, o arquiteto dos arquitetos, e tereis feito uma fraca ideia da forma 
dos Espíritos.

10. Quanto a vós, como vedes? Reconheceis em vós uma forma li-
mitada, circunscrita, ainda que imponderável? Sentis em vós mesmo uma 
cabeça, tronco, pernas e braços? 

— R. O Espírito, conservando a sua forma humana idealizada, di-
vinizada, pode, sem contradição, possuir todos os membros de que falais. 
Sinto perfeitamente as minhas mãos com os dedos, pois podemos, à von-
tade, aparecer-vos e apertar-vos as mãos. Estou junto dos meus amigos e 
aperto-lhes as mãos sem que disso se apercebam. Quanto à nossa uidez 
e graças a ela, podemos estar em toda parte sem interceptar o espaço ou 
produzir quaisquer sensações, se assim o desejamos. Neste momento, entre 

Espíritos felizes

165



as vossas mãos cruzadas tenho as minhas. Digo-vos, por exemplo, que vos 
amo; porém, o meu corpo não ocupa qualquer espaço, a luz atravessa-o e o 
que chamaríeis — milagre — se acaso vísseis, não passa para o Espírito de 
ação contínua de todos os instantes.

“A vista dos Espíritos não se pode comparar à humana, uma vez 
que também seu corpo não tem quaisquer semelhanças reais; para eles 
tudo se transforma na essência, como no conjunto. Repito-vos que o 
 Espírito tem uma perspicácia divina que abrange tudo, podendo adi-
vinhar até o pensamento alheio; também pode oportunamente tomar 
a forma mais própria para tornar-se conhecido. Na realidade, porém, o 
Espírito que tem terminado a provação prefere a forma que o conduziu 
para junto de Deus.”

11. Os Espíritos não têm sexo; mas como há poucos dias éreis um 
homem, desejamos saber se no vosso novo estado tendes mais da natureza 
masculina ou da feminina? E o mesmo que se dá convosco poder-se-á apli-
car ao Espírito de longo tempo desencarnado? 

— R. Não temos motivo para ser de natureza masculina ou femi-
nina: os Espíritos não se reproduzem. Deus criou-os como quis, e ten-
do segundo seus maravilhosos desígnios de dar-lhes a encarnação, sobre 
a  Terra, subordinou-os aí às leis de reprodução das espécies, caracterizada 
pela junção dos sexos. Mas vós deveis senti-lo, sem mais explicação, que os 
Espíritos não podem ter sexo.

Sempre disseram que os Espíritos não têm sexo, sendo este apenas necessário à 

reprodução dos corpos. De fato, não se reproduzindo, o sexo ser-lhes-ia inútil. 

A nossa pergunta não visava conrmar o fato, mas saber, visto que o Sr. Sanson 

desencarnara recentemente, as impressões que guardava do seu estado terreno. 

Os Espíritos puros compreendem perfeitamente a sua natureza, porém, entre os 

inferiores, não desmaterializados, muitos há que se acreditam encarnados sobre a 

Terra, com as mesmas paixões e desejos. Assim, pensam eles que são ainda os mes-

mos que foram, isto é, homem ou mulher, havendo quem por esta razão suponha 

ter realmente um sexo. As contradições a tal respeito são oriundas da graduação de 

adiantamento dos Espíritos que se manifestam, sendo o erro menos deles que de 

quem os interroga sem se dar ao trabalho de aprofundar as questões.

Segunda Parte – Capítulo II

166



12. Que tal se vos agura a sessão? O seu aspecto é o mesmo de 
quando éreis vivo? As pessoas guardam para vós a mesma aparência? Será 
tudo tão claro e distinto como outrora? 

— R. Muito mais claro, porquanto posso ler o pensamento de 
todos vós, sentindo-me igualmente feliz pela benéca impressão que me 
causa a boa vontade de todos os Espíritos congregados. Desejo que o 
mesmo critério se faça sentir não só em Paris, mas na França inteira, 
onde grupos há que se desligam, invejando-se reciprocamente, domina-
dos por Espíritos turbulentos que se comprazem na discórdia, quando o 
 Espiritismo deve incutir o esquecimento completo e absoluto do eu.

13. Dissestes poder ler em nosso pensamento: podeis explicar-nos 
como se opera essa transmissão? 

— R. Não é fácil. Para vos descrever, explicando-o, este prodígio 
extraordinário da nossa visão, preciso fora franquear-vos todo um arsenal 
de agentes novos, com o que, aliás, caríeis na mesma, por terdes as vossas 
faculdades limitadas pela matéria. Paciência... Tornai-vos bons e tudo con-
seguireis. Atualmente só podeis ter o que Deus vos concede, mas com a es-
perança de progredir continuamente; mais tarde sereis como nós. Procurai 
no entanto morrer em graça para muito saberdes. A curiosidade, estímulo 
do homem que pensa, conduzir-vos-á tranquilamente para a morte, reser-
vando-vos a satisfação de todos os desejos passados, presentes e futuros. 
Enquanto esperais, direi para responder, ainda que mal, à vossa pergunta: 
o ar que respirais, impalpável como nós, estereotipa por assim dizer o vosso 
pensamento; o sopro que exalais é, mais ou menos, a página escrita dos 
vossos pensamentos lidos e comentados pelos Espíritos que constantemen-
te se encontram convosco, mensageiros de uma telegraa divina que tudo 
transmite e grava.

A morte do justo

Em seguida à primeira evocação do Sr. Sanson, feita na Sociedade de 
Paris, um Espírito deu sob esta epígrafe a comunicação seguinte:

“Foi a de um justo a morte desse homem de quem neste momento 
vos ocupais, isto é, esperançosa e calma. Como o dia sucede naturalmen-
te à aurora, a vida espiritual se lhe sucedeu à vida terrestre, sem rom-
pimento nem abalo. O seu último suspiro foi tanto como um hino de 

Espíritos felizes

167



 reconhecimento e amor. E quão poucos os que atravessam assim a rude 
transição! Quão poucos os que após a confusão e desespero da vida conce-
bem o ritmo harmonioso das esferas! Como o homem de saúde perfeita, 
de chofre mutilado, sofre nos membros separados ao corpo, assim, a alma 
do cético, separada do corpo, se despedaça e, lancinante, se precipita no 
Espaço, inconsciente de si mesma.

Orai por essas almas perturbadas; orai por todos os sofredores, 
que a caridade não se restringe à humanidade visível, mas deve socorrer 
e  consolar os habitantes do Espaço. Disso tivestes a prova evidente na 
súbita conversão desse Espírito58 tocado pelas preces espíritas sobre o 
túmulo do homem de bem que vindes interrogar e que deseja fazer-vos 
progredir no bom caminho. O amor não tem limites; enche o Espaço e 
dá e recebe mutuamente as suas divinas consolações. Também o mar se 
desenrola numa perspectiva innita, cujo espetáculo deslumbra o espí-
rito, parecendo-lhe confundir-se o mar no seu limite com os céus. São 
duas grandezas que se extremam. Pois bem; assim é o amor; mais profun-
do que as ondas, mais innito que o Espaço, a todos vós, encarnados e 
desencarnados, deve unir na santa comunhão da caridade, fusão sublime 
do nito e do eterno.”

Georges

Jobard
Diretor do Museu da Indústria de Bruxelas, nascido em 

Baissey (Haute-Marne) e falecido em Bruxelas, de apoplexia 
fulminante, a 27 de outubro de 1861, com 69 anos.

O Sr. Jobard era presidente honorário da Sociedade Espírita de Paris 
e tratava-se de o evocar, na sessão de 8 de novembro, quando, antecipando-
-se ao nosso desejo, espontaneamente deu a seguinte comunicação:

“Aqui estou eu a quem íeis evocar, manifestando-me por este mé-
dium que até agora tenho solicitado baldamente. Antes de tudo desejo 
descrever as minhas impressões por ocasião do meu desprendimento: 

58  Nota de Allan Kardec: Alusão ao Espírito Bernard, que se manifestou espontaneamente no dia das 
exéquias do Sr. Sanson. (Ver a Revista Espírita de maio de 1862.)

Segunda Parte – Capítulo II

168



senti um abalo indizível; lembrei-me instantaneamente do meu nasci-
mento, da minha juventude, da minha velhice; toda a minha vida se me 
retratou nitidamente na memória. Eu sentia apenas um como piedoso 
desejo de me achar enm nas regiões reveladas pela nossa crença. Depois, 
o tumulto serenou: eu estava livre e o meu corpo jazia inerte. Ah! meus 
caros amigos, que prazer se experimenta sem o peso do corpo! quanta 
alegria no abranger o Espaço! Não julgueis, no entanto, que me tenha 
tornado repentinamente um eleito do Senhor; não, eu estou entre os 
Espíritos que, tendo aprendido um pouco, muito devem aprender ain-
da. Não tardou muito que de vós me lembrasse, meus irmãos de exílio, 
e asseguro-vos toda a minha simpatia, todos os meus votos vos cercam.

Quereis saber que Espíritos me receberam? quais as minhas impres-
sões? pois bem, amigos, foram todos os que evocamos, todos os irmãos que 
compartilharam dos nossos trabalhos. Eu vi o esplendor, mas não posso 
descrevê-lo. Apliquei-me a discernir o que era verdadeiro nas comunica-
ções, pronto a contraditar tudo que fosse errôneo, pronto a ser o cavaleiro 
andante da verdade neste mundo, tal como o fui no vosso.”

Jobard

1. Quando estáveis na Terra, recomendastes-nos para vos evocarmos, 
e ora o fazemos, não só para satisfazer aquele desejo, como para testemu-
nhar-vos ainda uma vez a nossa sincera simpatia, instruindo-nos ao mesmo 
tempo, visto que ninguém melhor que vós pode dar-nos esclarecimentos 
precisos sobre esse mundo em que hoje habitais. Dar-nos-emos por felizes 
se houverdes por bem responder às nossas perguntas. 

— R. Presentemente o que mais se impõe é a vossa instrução. Quan-
to à vossa simpatia, entrevejo-a e tenho a prova dela tão só pelo que ouço, 
o que é já um enorme progresso.

2. Para xarmos ideias e não divagar, principiamos por perguntar em 
que lugar vos achais aqui, e como vos veríamos se tal coisa nos fosse facultada? 

— R. Estou junto do médium, com a aparência do mesmo Jobard 
que se sentava à vossa mesa, visto que os vossos olhos mortais, ainda ven-
dados, não podem ver os Espíritos senão sob a sua forma mortal.

3. Poderíeis tornar-vos visível? No caso contrário, qual a diculdade? 
— R. A disposição que vos diz respeito é que é toda pessoal. Um 

médium vidente ver-me-ia, e os outros não.

Espíritos felizes

169



4. O vosso lugar aqui é o mesmo de quando assistíeis encarnado 
às nossas sessões e que vos reservamos? Aqueles, pois, que em tais condi-
ções vos viram, poderão supor que aí estais tal qual éreis então, visto que 
aí não estais com o corpo material de outrora, estais no entanto com o 
corpo uídico de agora e com a mesma forma. Se vos não vemos com os 
olhos do corpo, vemos-vos com o pensamento; se não podeis comuni-
car pela palavra, podeis pela escrita, com auxílio de um médium; assim 
as nossas relações de forma alguma se romperam com a vossa morte e 
podemos entretê-las tão fácil e completamente como outrora. É assim 
precisamente que se passam as coisas? 

— R. Sim, e há muito que o sabeis. Ocuparei este lugar muitas vezes, 
e mesmo sem o saberdes, uma vez que o meu Espírito habitará entre vós.

Chamamos a atenção para esta última frase: o meu Espírito habitará entre vós, que, 

neste caso, não é uma simples gura, porém, realidade. Pelo conhecimento que 

o Espiritismo nos dá sobre a natureza dos Espíritos, sabemos que qualquer um 

pode achar-se entre nós, não só em pensamento, mas pessoalmente, com seu corpo 

etéreo, que o torna uma individualidade distinta. Um Espírito tanto pode, conse-

guintemente, habitar entre nós depois de morto como quando vivo, ou, por outra, 

melhor ainda depois de morto, uma vez que pode ir e vir livre e voluntariamente. 

Deste modo temos uma multidão de comensais invisíveis, indiferentes uns, outros 

atraídos por afeição. É a estes últimos que se aplica esta frase: Eles habitam entre 

nós, que se poderá interpretar assim: Eles nos assistem, inspiram e protegem.

5. Não há muito que encarnado vos sentáveis nesse mesmo lugar. As 
condições em que ora o fazeis parecer-vos-ão estranhas? Qual o efeito da 
mudança de estado? 

— R. De modo algum se me aguram estranhas as condições, por-
que o meu Espírito desencarnado goza de lucidez perfeita para não deixar 
irresolutas quaisquer questões que encare.

6. Lembrai-vos de haver estado nas mesmas condições anteriormen-
te à última existência? Experimentais qualquer mudança a este respeito 
comparando as situações presente e passada? 

— R. Recordo-me das existências anteriores e sinto-me melhorado, 
por isso que me identico com o que vejo, ao passo que, perturbado nas 
precedentes existências, só me apercebia das faltas terrenas.

Segunda Parte – Capítulo II

170



7. Lembrai-vos da penúltima encarnação, da que precedeu a do  
Sr. Jobard? 

— R. Se me lembro... Fui um operário mecânico acossado pela mi-
séria e pelo desejo de aperfeiçoar a minha arte. Como Jobard, realizei os 
sonhos do pobre operário, e dou graças a Deus cuja bondade innita fez 
germinar a planta, e cuja semente depositara em meu cérebro.

8. Já vos tendes comunicado em outra parte? 
— R. Pouco me tenho comunicado. Em muitos lugares um Espírito 

tomou-me o nome; algumas vezes estava eu perto dele sem que pudesse 
comunicar-me diretamente. Tão recente é a minha morte que participo 
ainda de certas inuências terrestres. É preciso que haja perfeita simpatia 
para poder exprimir o meu pensamento. Em breve operarei incondicio-
nalmente, mas por enquanto, repito, não posso fazê-lo. Quando morre 
um homem um tanto conhecido, é chamado de todos os lados e inúme-
ros Espíritos se dão pressa de apossar-se da sua individualidade. Eis o que 
comigo se tem passado em muitos casos. Asseguro-vos que, logo após ao 
desprendimento, poucos Espíritos podem comunicar-se, mesmo por um 
médium predileto.

9. Vedes os Espíritos que aqui estão conosco? 
— R. Vejo, principalmente Lázaro e Erasto; depois, mais afastado, 

o Espírito de Verdade pairando no Espaço, depois, ainda, uma multidão de 
Espíritos que vos cercam, solícitos e benévolos. Sede felizes, amigos, pois 
benécas inuências vos disputam às garras do erro.

10. Quando encarnado compartilháveis da opinião emitida sobre a 
formação da Terra pela incrustação de quatro planetas que se teriam unido, 
sois ainda da mesma opinião? 

— R. É um erro. As novas descobertas geológicas provam as con-
vulsões da Terra e sua formação gradual e sucessiva. A Terra, como os ou-
tros planetas, teve sua vida própria, e Deus não precisou lançar mão dessa 
grande desordem que seria a agregação de planetas. A água e o fogo são os 
únicos elementos orgânicos da Terra.

11. Admitíeis também que os homens pudessem cair num estado 
cataléptico por tempo ilimitado, e que o gênero humano tivesse assim apa-
recido na Terra? 

— R. Pura ilusão da minha mente, que ultrapassava sempre o seu 
m. A catalepsia pode ser longa, porém, não indeterminada: tradições, 

Espíritos felizes

171



legendas exageradas pela imaginação oriental. Meus amigos, muito te-
nho sofrido já com as ilusões que alimentaram o meu Espírito; não vos 
iludais a tal respeito. Muito aprendi e posso hoje dizer-vos que a minha 
inteligência, apta para assimilar diversos e vastos estudos, guardará no 
entanto, de sua última encarnação, o pendor para o maravilhoso e mís-
tico, hauridos nas imaginações populares. Ainda agora, pouco me tenho 
ocupado das questões puramente intelectuais, no sentido em que as jul-
gais. E como poderia eu fazê-lo, deslumbrado e aturdido pelo maravilho-
so espetáculo que me cerca? O vínculo do Espiritismo, que vós homens 
não podeis compreender, só ele pode atrair-me a esta terra que abandono 
— não direi com alegria, por ser uma impiedade — mas com o profundo 
reconhecimento da libertação.

Quando a Sociedade abriu uma subscrição em favor dos operários de Lyon, em 

fevereiro de 1862, um consócio subscreveu 50 fr., sendo 25 por si e 25 em nome 

do Sr. Jobard, que, então, deu a tal respeito a comunicação seguinte:

“Exulto e lisonjeio-me de não ter sido esquecido entre os meus 
irmãos espíritas. Agradeço ao coração generoso que vos trouxe o óbolo 
que eu daria se habitasse ainda o vosso mundo. Neste em que ora resido 
é nula a necessidade de dinheiro, de modo que me foi preciso recorrer 
à bolsa da amizade para provar materialmente que também a mim me 
compungia o infortúnio dos irmãos de Lyon. Intrépidos cultores da vi-
nha do Senhor, muito deveis convencer-vos de que a caridade não é uma 
palavra oca, pois grandes e pequenos vos patentearam, na emergência, 
sentimentos de simpatia e fraternidade. Estais na grande via humanitária 
do progresso.

Pois bem: praza a Deus sejais ditosos na jornada, e os Espíritos 
amigos que vos sustentem para que triunfeis anal. Eu começo a viver es-
piritualmente, mais calmo, menos perturbado pelas evocações constantes 
que sobre mim choviam. O modismo também atua sobre os Espíritos, 
e quando Jobard “sair de moda”, pedirá ele então aos seus amigos sérios 
que o evoquem.

Aprofundaremos então questões supercialmente tratadas, e o vos-
so Jobard, completamente transgurado, poderá ser útil, como deseja de 
todo o coração.”

Jobard 

Segunda Parte – Capítulo II

172



Passados os primeiros tempos consagrados ao alento dos seus ami-
gos, o Sr. Jobard colocou-se entre os Espíritos que ativamente propug-
nam pela renovação social, esperando uma nova encarnação terrena para 
tomar parte ainda mais ativa e direta nesse movimento. Depois dessa 
época, ele deu à Sociedade de Paris, onde continua como cooperador, 
comunicações de incontestável superioridade, sem se desviar da origina-
lidade e repentes que constituíam o fundo do seu caráter, a ponto de se 
fazer reconhecido antes de assinar.

Samuel Philippe
Este era um homem de bem na verdadeira acepção da palavra. Nin-

guém se lembrava de o ter visto cometer uma ação má ou errar voluntaria-
mente no que quer que fosse. De um devotamento extremo aos amigos, 
podia-se ter como certo o seu acolhimento, se tratando de quaisquer favo-
res, ainda que contrários ao seu próprio interesse.

Trabalhos, fadigas, sacrifícios, nada o impedia de ser útil, e isto sem 
ostentação, admirando-se quando se lhe atribuía por estes predicados 
um grande mérito. Jamais desprezou os que lhe zeram mal; antes se 
dava pressa em servi-los como se bem semelhante lhe houvessem feito. 
Tratando-se de ingratos, dizia: — Não é a mim, porém a eles que se deve 
lastimar. Posto que muito inteligente e dotado de natural vivacidade, 
teve na Terra uma vida obscura, laboriosa e bordada de rudes provações. 
Podia-se comparar a essas naturezas de escol que vivem na sombra, das 
quais o mundo não fala e cujo brilho não se reete na Terra. Haurira 
no conhecimento do Espiritismo uma fé ardente na vida futura e uma 
grande resignação para todos os males da existência terrena. Finalmente, 
faleceu em dezembro de 1862, na idade de 50 anos, de moléstia atroz, 
sendo o seu passamento muito sensível à família e aos amigos. Evocamo-
-lo alguns meses depois do trespasse.

— P. Tendes uma recordação nítida dos últimos instantes da vida na 
Terra? 

— R. Perfeitamente, conquanto essa recordação reaparecesse gra-
dualmente. No instante preciso do desprendimento eram confusas as mi-
nhas ideias.

Espíritos felizes

173



— P. Quereríeis, a bem da nossa instrução e do interesse que nos me-
receis pela vossa vida exemplar, descrever como ocorreu o vosso trespasse 
da vida corporal para a espiritual? 

— R. De bom grado, tanto mais quanto a narrativa não aprovei-
tará somente a vós, mas a mim próprio, por isso que, dirigindo o meu 
 pensamento para a Terra, a comparação faz-me apreciar melhor a bondade 
do Criador. Sabeis que de tribulações provei na vida; entretanto, jamais me 
faltou coragem na adversidade, graças a Deus! E hoje felicito-me! Quanta 
coisa perderia se houvesse desanimado! E ainda tremo ao pensar que tudo 
quanto sofri se anularia caso desfalecesse, tendo de recomeçar novamente 
as provações! Ó meus amigos, compenetrai-vos rmemente desta verdade, 
pois nela reside a felicidade do vosso futuro. Não é, por certo, comprar 
muito caro essa felicidade por alguns anos de sofrimento! Ah! Se soubésseis 
o que são alguns anos comparados ao innito! Se de fato a minha última 
existência teve algum mérito aos vossos olhos, outro tanto não diríeis das 
que a precederam. E não foi senão à força de trabalho sobre mim mesmo, 
que me tornei o que ora sou. Para apagar os últimos traços das faltas ante-
riores, era-me preciso sofrer as últimas provas que voluntariamente aceitei. 
Foi na rmeza das minhas resoluções que escudei a resignação, a m de 
sofrer sem me queixar. Hoje abençoo essas provações, pois a elas devo o 
ter rompido com o passado — simples recordação agora que me permite 
contemplar com legítima alegria o caminho percorrido.

“Ó vós que me zestes padecer na Terra, que fostes cruéis e malé-
volos para comigo, que me humilhastes e aigistes; vós, cuja má-fé tantas 
vezes me acarretou duras privações, não somente vos perdoo mas até vos 
agradeço. Intentando fazer mal, não suspeitáveis do bem que esse mal me 
proporcionaria. É verdade, portanto, que a vós devo uma grande parte da 
felicidade de que gozo, uma vez que me facultastes ocasião para perdoar e 
pagar o mal com o bem. Deus colocou-vos em meu caminho para aferir 
a minha paciência, exercitando-me igualmente na prática da mais difícil 
caridade: a de amar os inimigos.

“Não vos impacienteis com esta divagação, porquanto vou respon-
der agora à vossa pergunta. Conquanto sofresse cruelmente com a molés-
tia que me acometeu, quase não tive agonia: a morte sobreveio-me como 
um sono, sem lutas nem abalos. Sem temor pelo futuro, não me apeguei 
à vida e não tive, por conseguinte, de me debater nos últimos  momentos.  

Segunda Parte – Capítulo II

174



A separação completou-se sem dor, nem esforço, sem que eu mesmo de tal 
me apercebesse. Ignoro que tempo durou o sono, que foi curto aliás. Meu 
calmo despertar contrastava com o meu estado precedente: não sentia 
mais dores e exultava de alegria; queria erguer-me, caminhar, mas um tor-
por nada desagradável, antes deleitoso, me prendia, e eu me abandonava 
a ele prazerosamente, sem compreender a minha situação, conquanto não 
duvidasse ter já deixado a Terra. Tudo que me cercava era como se fora 
um sonho. Vi minha mulher e alguns amigos ajoelhados no meu quarto, 
chorando, e considerei de mim para mim que me julgavam morto. Quis 
então desenganá-los de tal ideia, mas não pude articular uma palavra, e 
daí concluí que sonhava. O fato de me ver cercado de pessoas caras, de 
há muito falecidas, e ainda de outras que à primeira vista não podia reco-
nhecer, fortalecia em mim essa ideia de um sonho, em que tais seres por 
mim velassem.

“Esse estado foi alternado de momentos de lucidez e de sonolência, 
durante os quais eu recobrava e perdia a consciência do meu ‘eu’.

“Pouco a pouco as minhas ideias adquiriram mais lucidez, a luz que 
entrevia, por denso nevoeiro, fez-se brilhante; e eu comecei a compreen-
der-me, a reconhecer-me, compreendendo e reconhecendo que não mais 
pertencia a esse mundo. Certamente, se eu não conhecesse o Espiritismo, 
a ilusão perduraria por muito mais tempo. O meu invólucro material não 
estava ainda inumado e eu o olhava com piedade, felicitando-me pela sepa-
ração, pela liberdade. Pois se eu era tão feliz por me haver enm desemba-
raçado! Respirava livremente como quem sai de uma atmosfera  nauseante; 
indizível sensação de bem-estar penetrava todo o meu ser, a presença dos 
que amara alegrava-me sem me surpreender, antes parecendo-me natural, 
como se os encontrasse depois de longa viagem. Uma coisa me admirou 
logo: o compreendermo-nos sem articular uma palavra! Os nossos pensa-
mentos transmitiam-se pelo olhar somente, como que por efeito de uma 
penetração uídica.

“Eu não estava, no entanto, completamente livre das preocupações 
terrenas, e, como para realçar mais a nova situação, a lembrança do que 
padecera me ocorria de vez em quando à memória.

“Sofrera corporal e moralmente, sobretudo moralmente, como alvo 
que fui da maledicência, dessas innitas preocupações mais acerbas talvez 
que as desgraças reais, quando degeneraram em perpétua ansiedade.

Espíritos felizes

175



“E ainda bem não se desvaneciam tais impressões, já eu interrogava 
a mim mesmo se de fato delas me libertara, parecendo-me ouvir ainda 
umas tantas vozes desagradáveis. Reconsiderando as diculdades que tan-
to e tantas vezes me atormentavam, tremia; e procurava, por assim dizer, 
 reconhecer-me, assegurar-me que tudo aquilo não passava de fantástico 
sonho. E quando cheguei à conclusão, à realidade dessa nova situação, foi 
como se me aliviasse de um peso enorme.

“É bem verdade, dizia, que estou isento desses cuidados que fazem 
o tormento da vida! Graças a Deus! Também o pobre, repentinamente 
 enriquecido, duvida da realidade da sua fortuna e alimenta por algum tem-
po as apreensões da pobreza. Assim era eu.

“Ah! pudessem os homens compreender a vida futura, e que força, 
que coragem esta convicção não lhes daria na adversidade.

“Quem deixaria então, na Terra, de prover e assegurar-se da feli-
cidade que Deus reserva aos lhos dóceis e submissos? Gozos ambicio-
nados, invejados, tornar-se-iam mesquinhos em relação aos que eles 
 negligenciam!” 

— P. Esse mundo tão novo e comparado ao qual nada vale o nosso, 
bem como os numerosos amigos que nele reencontrastes, zeram-vos es-
quecer a família e amigos encarnados?

 — R. Se os tivesse esquecido seria indigno da felicidade de que 
gozo. Deus não recompensa o egoísmo, pune-o.

“O mundo em que me vejo pode fazer com que desdenhe a Terra, 
mas não os Espíritos nela encarnados. Somente entre os homens é que a 
prosperidade faz esquecer os companheiros de infortúnio. Muitas vezes 
venho visitar os que me são caros, exultando com a recordação que de 
mim guardaram, seu pensamento me atrai para eles. Assisto às suas con-
versas, e gozo se gozam ou sofro se sofrem.

“O meu sofrimento é, porém, relativo e não se pode comparar ao 
angustioso sofrimento humano, uma vez que compreendo o alcance, a 
necessidade e o caráter transitório das provações, que são para o bem. Esse 
sofrimento é, ademais, suavizado pela convicção de que aqueles a quem 
amo virão também por sua vez a esta mansão afortunada onde a dor não 
existe. Para torná-los dignos dela, dessa mansão, é que me esforço por su-
gerir-lhes bons pensamentos e sobretudo a resignação que tive, consoante 
a vontade de Deus. A minha desolação avulta quando os vejo retardar 

Segunda Parte – Capítulo II

176



o advento por falta de coragem, murmúrios, vacilações e sobretudo por 
qualquer ato reprovável. Trato então de os desviar do mau caminho, e, 
se o consigo, é isso uma felicidade não só para mim, como para outros 
Espíritos; quando, ao contrário, a intervenção é improfícua, exclamo com 
pesar: Mais um momento de atraso; mas consola-me a ideia de que nada se 
perde irremissivelmente.”

Samuel Philippe

Van Durst
Antigo funcionário, falecido em Antuérpia, em 1863, aos 80 anos.

Pouco depois do seu decesso, tendo um médium perguntado ao seu 
guia se poderia evocá-lo, responderam-lhe: “Este Espírito lentamente se re-
faz da sua perturbação, e, conquanto possa responder-vos imediatamente, 
muitas mágoas lhe custaria tal comunicação. Peço-vos espereis ainda uns 
quatro dias, pois até lá ele saberá das boas intenções manifestadas a seu 
respeito, e a elas corresponderá amistosa e gratamente.”

Decorridos os quatro dias recebemos a comunicação seguinte:
“Meu amigo, bem leve na balança da eternidade foi o fardo da minha 

existência, e no entanto bem longe estou de ser feliz. A minha condição 
humilde e relativamente ditosa é de quem não fez o mal, sem que por isso 
visasse à perfeição. E se pode haver pessoas felizes numa esfera limitada, eu 
sou desse número. O que sinto é não ter conhecido o que ora conheceis, 
porque a minha perturbação não se prolongaria por tanto tempo, seria 
menos dolorosa.

De fato, ela foi grande; viver e não viver, estar rudemente preso ao 
corpo sem poder servir-se dele, ver os que nos foram caros, sentindo extin-
guir-se o pensamento que a eles nos prende, oh! que coisa horrível! Que 
momento cruel esse em que o aturdimento nos empolga e constrange, para 
desfazer-se em trevas logo após! Sentir tudo, para estar um momento de-
pois aniquilado! Quer-se ter a consciência do seu eu, sem encontrá-la; não 
existir, e sentir que se existe!

Perturbação profunda! Depois, transcorrido um tempo incalculá-
vel de angústias contidas, sem forças para senti-las, depois, digo, desse 

Espíritos felizes

177



tempo que parece interminável — o renascimento gradual da vida, o 
despertar de uma nova aurora em outro mundo! Nada de corpo material 
nem de vida terrestre! Vida, sim, mas imortal! Não mais homens carnais, 
porém formas diáfanas, Espíritos que deslizam, que surgem de todos os 
lados, que vos cercam e que não podeis abranger com a vista, porque é 
no innito que  utuam! Ter ante si o Espaço e poder franqueá-lo à von-
tade! Comunicar-se pelo pensamento com tudo que vos envolve! Que 
vida nova, meu amigo, nova, brilhante e cheia de ventura! Salve, oh! 
salve, eternidade que me conténs em teu seio! Adeus, Terra que por tanto 
tempo me retiveste  afastado do elemento natural da minha alma! Não... 
eu nada mais de ti queria, porque és a terra do exílio, e a maior das fe-
licidades que dispensas nada vale! Soubesse eu o que sabeis, e quão fácil 
e agradável me seria a iniciação na vida espiritual! Sim, porque saberia, 
antes de morrer, o que mais tarde somente deveria conhecer, no momen-
to da separação, de forma a desprender-me facilmente. Estais vós outros 
no caminho, porém, certicai-vos de que todo o adiantamento é pouco. 
Dizei-o a meu lho tantas vezes quantas bastem para que se instrua e 
creia, porque, do contrário, a nossa separação continuará aqui.

Amigos, adeus a todos vós; espero-vos, e, enquanto estiverdes na 
Terra, virei muitas vezes instruir-me convosco, visto como sei menos ainda 
que muitos dentre vós. Notai que aqui onde estou, sem velhice que me 
enfraqueça nem entraves de qualquer espécie, aprenderei mais depressa e 
facilmente. Aqui se vive às claras, caminhando com desassombro, tendo 
ante os olhos horizontes tão belos que a gente se torna impaciente por 
abrangê-los. Adeus, deixo-vos, adeus.”

Van Durst

Sixdeniers
Homem de bem, morto por acidente e conhecido 

do médium, quando encarnado.
(Bordeaux, 11 de fevereiro de 1861.)

— P. Podeis dar-nos quaisquer detalhes sobre a vossa morte? 
— R. Depois de afogar-me, sim.

Segunda Parte – Capítulo II

178



— P. E por que não antes? 
— R. Porque já os conheceis. (O médium conhecia-os, efetivamente.)
— P. Quereis então descrever as vossas sensações depois da morte?
— R. Permaneci muito tempo sem me reconhecer, mas com a graça 

de Deus e o auxílio dos que me cercavam, quando a luz se fez, inundou-
-me. Conai, e encontrareis sempre mais do que esperardes. Nada existe 
aqui de material; tudo fere os sentidos ocultos sem auxílio da vista ou do 
tato: compreendeis? É uma admiração espiritual que ultrapassa o vosso 
entendimento, porque não há palavras que a expliquem. Só a alma pode 
percebê-la. Bem feliz foi o meu despertar. A vida é um desses sonhos, que, 
apesar da ideia grosseira que se lhe atribui, só pode ser qualicada de me-
donho pesadelo. Imaginai que estais encerrado em calabouço infecto onde 
o vosso corpo, corroído pelos vermes até a medula dos ossos, se suspende 
por sobre ardente fornalha; que a vossa ressequida boca não encontra se-
quer o ar para refrescá-la; que o vosso Espírito aterrorizado só vê ao seu re-
dor monstros prestes a devorá-lo; gurai-vos enm tudo quanto um sonho 
fantástico pode engendrar de hediondo, de mais terrível, e transportai-vos 
depois e repentinamente a delicioso Éden. Despertai cercado de todos os 
que amastes e chorastes; vede, rodeando-vos, semblantes adorados a sorri-
rem de felicidade; respirai os mais suaves perfumes; desalterai a ressequida 
garganta na fonte de água viva; senti o corpo pairando no Espaço innito 
que o suporta e baloiça, qual a or que da fronde se destaca aos impul-
sos da brisa; julgai-vos envolto no amor de Deus qual recém-nascidos no 
materno amor e tereis uma ideia, aliás apenas imperfeita, dessa transição. 
Procurei explicar-vos a felicidade da vida que aguarda o homem depois da 
morte do corpo e não pude. Será possível explicar o innito àquele que 
tem os olhos fechados à luz e que não pode sair do estreito círculo que o 
encerra? Para explicar-vos a eterna felicidade, dir-vos-ei apenas: amai, pois 
só o amor faculta o pressenti-la, e quem diz amor diz ausência de egoísmo.

— P. A vossa posição foi feliz desde logo que entrastes no mundo 
dos Espíritos? 

— R. Não; tive de pagar a dívida humana. Meu coração pressen-
tira o futuro do Espírito, mas faltava-me a fé. Tive que expiar a indife-
rença para com o meu Criador, porém a sua misericórdia levou-me em 
conta o bem insignicante que pude fazer, as dores que resignado pade-
ci, apesar dos sofrimentos, e a sua justiça, cuja balança os homens jamais 

Espíritos felizes

179



 compreenderão, tão benévola e amorosamente pesou o bem, que o mal 
depressa se  extinguiu.

— P. Podereis dar-me notícias da vossa lha? (morta quatro ou cinco 
anos antes.) 

— R. Está em missão aí na Terra.
— P. Ela é feliz como encarnada? Notai que não quero fazer pergun-

tas indiscretas. 
— R. Sei. Ou eu não veria o vosso pensamento como um quadro 

ante meus olhos. Minha lha não é feliz, encarnada, pelo contrário, de-
verá provar todas as misérias terrenas, pregando pelo exemplo as grandes 
 virtudes de que fazeis simples vocábulos retumbantes. Ajudá-la-ei, no en-
tanto, certo de que lhe não será penoso superar os obstáculos, pois está na 
Terra em missão, e não em expiação. Tranquilizai-vos por ela, e obrigado pela 
lembrança. 

Neste comenos, experimentando diculdades em escrever, diz o 
 médium: 

— Se é um Espírito sofredor que mo impede, peço-lhe que escreva 
seu nome. 

— R. Uma infeliz.
— P. Queira dizer-me o seu nome. 
— R. Valéria.
— P. Podereis dizer-me o motivo do vosso sofrimento? 
— R. Não.
— P. Estais arrependida dos vossos erros? 
— R. Podes julgá-lo.
— P. Quem vos trouxe aqui? 
— R. Sixdeniers.
— P. Com que to? 
— R. De me ajudares.
— P. E fostes vós que ainda há pouco me impedistes de escrever? 
— R. Sixdeniers me colocou em seu lugar.
— P. Que relação há entre vós e ele? 
— R. Guia-me.
— P. Pedi-lhe que nos acompanhasse na prece. (Depois da prece, 

Sixdeniers retoma a palavra, dizendo: — Obrigado por ela. Já compreen-
destes; não vos esquecerei; pensai nela.)

Segunda Parte – Capítulo II

180



— P. (A Sixdeniers.) Tendes muitos Espíritos sofredores a guiar? 
— R. Não; entretanto, regenerando algum, buscamos logo outro e 

assim por diante, sem abandonar os primeiros.
— P. Como podeis prover uma vigilância que deverá multiplicar-se 

ao innito no decurso dos séculos? 
— R. Os que regeneramos puricam-se e progridem sem que por 

isso nos deem maior cuidado; além disso, também nos vamos elevando, e, 
à proporção que subimos, as faculdades, como os poderes, se dilatam, na 
razão direta da nossa pureza.

NOTA — Os Espíritos inferiores, pelo que vemos, são assistidos por bons 

Espíritos com a missão de os guiar, tarefa esta que não é exclusivamente delegada 

aos encarnados, os quais nem por isso cam desobrigados de auxiliá-la, uma 

vez que também isso constitui para eles meio de progresso. Nem sempre com 

boa intenção um Espírito inferior vem interromper boas comunicações, mas é 

certo que o fazem algumas vezes, como no caso presente, com a permissão dos 

bons Espíritos, seja como prova, seja com o intuito de obter daquele a quem se 

dirige o auxílio necessário ao seu progresso. É fato que a persistência, em tais 

casos, pode degenerar em obsessão, porém, quanto maior for a tenacidade, tanto 

mais provará a necessidade de assistência. É um erro e um mal repelirmos tais 

Espíritos, que devemos encarar quais mendigos a pedirem esmola. Digamos an-

tes: É um Espírito infeliz que os bons me enviam para educar. Conseguindo-o, 

restar-nos-á toda a alegria decorrente de uma boa ação, e nenhuma melhor que 

a de regenerar uma alma, aliviando-lhe os sofrimentos. Penosa é muitas vezes 

essa tarefa e melhor fora, por certo, receber continuamente belas comunicações, 

conversar com Espíritos escolhidos; mas não é buscando a nossa própria satisfa-

ção, nem repudiando as ocasiões que se nos oferecem para praticar o bem, que 

havemos de atrair a proteção dos bons Espíritos.

O doutor Demeure
Falecido emAlbi (Tarn) a 25 de janeiro de 1865.

Era um médico homeopata e distintíssimo. Seu caráter, tanto 
quanto o saber, haviam-lhe granjeado a estima e veneração dos seus con-
cidadãos. Eram-lhe inextinguíveis a bondade e a caridade, e, a despeito 
da idade avançada, não se lhe conheciam fadigas, se tratando de socorrer 

Espíritos felizes

181



doentes pobres. O preço das visitas era o que menos o preocupava, e 
de preferência sacricava as suas comodidades ao pobre, dizendo que 
os ricos, em sua falta, bem podiam recorrer a outro médico. E quantas 
e quantas vezes ao doente sem recursos provia do necessário às exigên-
cias materiais, no caso de serem mais úteis que o próprio medicamento. 
Dele pode dizer-se que era o Cura d’Ars da Medicina. Encontrando, na 
Doutrina Espírita, a chave de problemas cuja solução debalde pedira à 
Ciência como a todas as losoas, o Dr. Demeure abraçara com ardor 
essa doutrina. Pela profundeza do seu espírito investigador compreen-
deu-lhe subitamente todo o alcance, de maneira a tornar-se um dos seus 
mais solícitos propagadores.

Relações de mútua e viva simpatia se haviam estabelecido entre nós, 
correspondendo-nos. Soubemos do seu decesso a 30 de janeiro, sendo que 
o nosso imediato desejo foi evocá-lo. Em seguida reproduzimos a comuni-
cação obtida no mesmo dia:

“Aqui estou. Ainda vivo, assumi o compromisso de manifestar-me 
desde que me fosse possível, apertando a mão do meu caro mestre e amigo 
Allan Kardec.

A morte emprestara à minha alma esse pesado sono a que se chama 
letargia, porém, o meu pensamento velava. Sacudi o torpor funesto da 
perturbação consequente à morte, levantei-me e de um salto z a viagem. 
Como sou feliz! Não mais velho nem enfermo. O corpo, esse, era apenas 
um disfarce. Jovem e belo, dessa beleza eternamente juvenil dos Espíritos, 
cujos cabelos não encanecem sob a ação do tempo.

Ágil como o pássaro que cruza célere os horizontes do vosso céu 
nebuloso, admiro, contemplo, bendigo, amo e curvo-me, átomo que sou, 
ante a grandeza e sabedoria do Criador, sintetizadas nas maravilhas que me 
cercam. Feliz! feliz na glória! Oh! quem poderá jamais traduzir a esplêndida 
beleza da mansão dos eleitos; os céus, os mundos, os sóis e seu concurso na 
harmonia do universo? Pois bem: eu ensaiarei fazê-lo, ó meu mestre; vou 
estudar, e virei trazer-vos o resultado dos meus trabalhos de Espírito e que 
de antemão, como homenagem, eu vos dedico. Até breve.”

Demeure

Segunda Parte – Capítulo II

182



As duas comunicações seguintes, dadas em data de 1o e 2 de fevereiro, dizem res-

peito à enfermidade de que fomos acometidos na ocasião. Posto que de caráter 

pessoal, reproduzimo-las como provas de que o Dr. Demeure se mostrava tão 

bom como Espírito, quanto o fora como homem.

“Meu bom amigo, tende coragem e conança em nós, porquanto 
essa crise, apesar de ser fatigante e dolorosa, não será longa, e, com os 
conselhos prescritos, podereis, conforme desejais, completar a obra que 
vos propusestes como to da vossa existência. Sou eu quem aqui está, 
perto de vós, e com o Espírito de Verdade, que me permite falar em seu 
nome, por ser eu dos vossos amigos o mais recentemente desencarnado. 
É como se me zessem as honras da recepção. Caro mestre, quanto me 
sinto feliz por ter desencarnado a tempo de estar com esses amigos neste 
momento! mais cedo, livre, eu poderia talvez ter-vos poupado essa crise 
que não previa. Era muito recente o meu desprendimento para ocupar-
-me de outras coisas que não as espirituais, mas agora velarei por vós, 
caro mestre. Aqui estou para, feliz como Espírito, ao vosso lado, prestar 
os meus serviços. Conheceis o provérbio: ‘ajuda-te, o Céu te ajudará’. 
Pois bem, ajudai os bons Espíritos que vos assistem, conformando-vos 
com as suas prescrições. Está muito quente aqui; este carvão é fatigan-
te. Enquanto estiverdes doente, convém não o queimeis mais, a m de 
não aumentar o vosso sufocamento. Os gases que daí se desprendem são 
 deletérios.”

Vosso amigo, Demeure

“Sou eu, Demeure, o amigo do Sr. Kardec. Venho dizer-lhe que o 
acompanhava quando lhe sobreveio o acidente. Este seria certamente fu-
nesto sem a intervenção ecaz para a qual me ufano de haver concorrido. 
De acordo com as minhas observações e com os informes colhidos em boa 
fonte, é evidente para mim que, quanto mais cedo se der a sua desencar-
nação, tanto mais breve reencarnará para completar a sua obra. É preciso, 
contudo, antes de partir, dar a última demão às obras complementares da 
teoria doutrinal de que é o iniciador. Se, portanto, por excesso de trabalho, 
não atendendo à imperfeição do seu organismo, antecipar a partida para 
cá, será passível da pena de homicídio voluntário. É mister dizer-lhe toda 
a verdade, para que se previna e siga estritamente as nossas prescrições.”

Demeure

Espíritos felizes

183



A seguinte comunicação foi obtida em Montauban, aos 26 de ja-
neiro, dia seguinte ao da sua desencarnação, num Centro de amigos es-
píritas que havia nessa cidade.

“Antoine Demeure. Não morri para vós, meus amigos, porém para 
aqueles que não conhecem a santa doutrina que reúne os que se ama-
ram e tiveram na Terra os mesmos pensamentos, os mesmos sentimentos 
de amor e caridade. Sou feliz e mais feliz do que esperava, gozando de 
uma lucidez rara entre os Espíritos, relativamente ao tempo da minha 
 desencarnação.

Revesti-vos de coragem, bons amigos, que eu estarei muitas vezes 
junto de vós, instruindo-vos em muitas coisas que ignoramos quando 
presos à matéria, espesso véu que é de tantas magnicências, de tantos 
gozos. Orai pelos que estão privados dessa felicidade, pois eles não sabem 
o mal que fazem a si mesmos.

Hoje não me prolongarei, dizendo-vos somente que me não sinto 
de todo estranho neste mundo dos invisíveis, parecendo-me até que sem-
pre o habitei. Aqui sou feliz vendo os meus amigos, comunicando-me 
com eles sempre que o desejo.

Não choreis, meus amigos, porque me faríeis lamentar o haver-vos 
conhecido. Deixai correr o tempo, e Deus vos encaminhará para esta 
mansão, onde nos devemos todos reunir nalmente. Boa noite, amigos; 
que Deus vos conforte, cando eu ao vosso lado.”

Demeure

Ainda de uma carta de Montauban extraímos a narrativa seguinte:
“Tínhamos ocultado à Sra. G., médium sonambúlica e vidente 

muito lúcida — a morte do Dr. Demeure, em atenção à sua extrema sen-
sibilidade. Sem dúvida, secundando o nosso intuito, o bom médico tam-
bém evitou manifestar-se-lhe. A 10 de fevereiro reunimo-nos a convite 
dos guias, que diziam querer aliviar a Sra. G. de uma luxação, em con-
sequência da qual muito sofria desde a véspera. Nada mais sabíamos, e 
longe estávamos de pensar na surpresa que nos aguardava. Logo que essa 
senhora se mediunizou, começou a soltar gritos lancinantes, mostrando 
o pé. Eis o que se passava: A Sra. G. via um Espírito curvado a seus pés 
com a sionomia oculta, a fazer-lhe fricções e massagens, exercendo de 
vez em quando uma tração longitudinal sobre a parte luxada, exatamente 

Segunda Parte – Capítulo II

184



como faria qualquer médico. A operação era tão dolorosa, que a paciente 
vociferava empregando movimentos desordenados.

No entanto, a crise não foi longa e ao m de uns dez minutos 
desapareciam a inamação e os traços da luxação, retomando o pé a sua 
aparência normal. A Sra. G. estava curada! O Espírito continuava incóg-
nito para a médium, persistindo em não lhe revelar as feições, quando, 
por mostrar desejos de retirar-se, a doente, que momentos antes não 
daria um passo, se atira de um salto ao centro do quarto para apertar 
a mão do seu médico espiritual. Ainda desta feita, o Espírito voltou o 
rosto, deixando a mão na da médium. Nesse momento a Sra. G. dá um 
grito e cai desfalecida no soalho, vindo de reconhecer o Dr. Demeure no 
Espírito que a operara. Durante a síncope ela recebia cuidados de muitos 
Espíritos afeiçoados.

Por m, reapareceu a lucidez sonambúlica e ela conversou com 
muitos desses Espíritos, trocando-se felicitações, sobretudo com o Dr. 
 Demeure, que lhe correspondia aos testemunhos de afeição penetrando-
-a de uidos reparadores.

Não é uma tal cena surpreendentemente dramática, considerando-
-se as personagens como que representando papéis da vida humana? Não 
será uma prova, entre mil outras, de que os Espíritos são seres efetiva-
mente reais, agindo como se estivessem na Terra? Somos felizes por ver, 
no amigo Espírito, o mesmo coração bondoso do médico solícito e abne-
gado que foi neste mundo. Ele fora durante a vida o médico da médium, 
e, conhecendo a sua extrema sensibilidade, poupou-a tanto quanto se 
fora sua própria lha. Esta prova de identidade, conferida aos que o Es-
pírito prezava, é admirável e de molde a fazer encarar a vida futura por 
um prisma mais consolador.”

NOTA — A situação espiritual do Dr. Demeure é justamente a que se podia 

antever na sua vida tão digna quão utilmente empregada. Mas, dessas comuni-

cações, resulta ainda um outro fato não menos instrutivo — o da atividade que 

ele emprega quase imediatamente após a morte, no sentido de tornar-se presti-

moso. Por sua alta inteligência e qualidades morais, ele pertence à categoria dos 

Espíritos muito adiantados. A sua felicidade não é, porém, a da inação. Ainda há 

poucos dias tratava doentes como médico, e mal apenas se desprende da matéria, 

ei-lo a tratá-los como Espírito. Dirão certas pessoas que nada se adianta, então, 

com a permanência no outro mundo, uma vez que se não goza ali de repouso. É 

Espíritos felizes

185



o caso de lhes perguntarmos se é nada o não termos mais cuidados, necessidades, 

moléstias; podermos livre e sem fadigas percorrer o Espaço com a rapidez do 

pensamento, ver os que nos são sempre caros e a toda hora, por mais distantes 

que de nós se achem! — E acrescentaremos: — Quando no outro mundo, nada 

vos forçará a vontade; poderíeis car em beatíca ociosidade e pelo tempo que 

vos aprouvesse, mas cai certos de que esse repouso egoísta depressa vos enfada-

ria, e seríeis os primeiros a solicitar qualquer ocupação. Então se vos diria que se 

a ociosidade vos enfada, deveis vós mesmos procurar algo fazer, visto não escas-

searem ocasiões de ser útil, quer no mundo dos Espíritos, quer no dos homens. 

E assim é que a atividade espiritual deixa de ser uma obrigação para tornar-se 

uma necessidade, um prazer relativo às tendências e aptidões, escolhidos de pre-

ferência os misteres mais propícios ao adiantamento de cada um.

A viúva Foulon, nascida Wollis

A Sra. Foulon, falecida em Antibes a 3 de fevereiro de 1865, re-
sidiu por muito tempo no Havre, onde granjeou a reputação de mi-
niaturista habilíssima. De notável talento, aproveitou-o primeiro como 
simples amadora, mas, quando lhe sobrevieram necessidades, fez da sua 
arte proveitosa fonte de receita. O que a tornava admirada e estimada, 
conquistando-lhe depois, da parte dos que a conheceram, uma recor-
dação memorável, era sobretudo a amenidade do caráter, as qualidades 
pessoais, que só os íntimos podiam conhecer em toda a sua extensão. É 
que a Sra. Foulon, como todos os que têm inato o sentimento do bem, 
não o alardeava, antes o considerava predicado natural. Se houve pessoa 
sobre a qual o egoísmo não tenha tido ascendente, tal, sem dúvida, foi 
ela. Nunca, talvez, o sentimento da abnegação pessoal foi tão amplia-
do, pronta como estava sempre a sacricar-lhe o repouso, a saúde e os 
interesses em proveito dos necessitados. Pode dizer-se que a sua vida foi 
uma longa série de sacrifícios, como também de rudes provações desde 
a mocidade, sem que a coragem e a resignação, a despeito delas, jamais 
lhe faltassem. Mas eis que a sua vista, cansada por meticuloso trabalho, 
extinguia-se dia a dia, a ponto de, com algum tempo mais, resultar em 
completa cegueira! Foi então que o conhecimento da Doutrina Espírita 
se lhe tornou em oceano de luz, rasgando-lhe como que espesso véu para 
deixar-lhe entrever alguma coisa não totalmente desconhecida, mas da 

Segunda Parte – Capítulo II

186



qual possuía apenas uma vaga intuição. Estudou-a com anco, mas ao 
mesmo tempo com o critério de apreciação própria das pessoas, tal qual 
ela, dotadas de uma alta inteligência.

Fora preciso avaliar todas as incertezas, todas as dúvidas da sua exis-
tência, provenientes não dela, mas dos parentes, para julgar das consola-
ções que hauriu na sublime revelação, e que lhe deram a fé inquebrantável 
do futuro, a consciência da nulidade das coisas terrenas.

Também a sua morte foi digna da vida que teve. Sem a mínima 
apreensão angustiosa, viu-a aproximar-se como libertação que lhe era 
das cadeias terrestres, ao mesmo tempo que lhe abria as portas da vida 
espiritual, com a qual se identicara no estudo do Espiritismo. E mor-
reu calmamente, convicta de haver completado a missão que aceitara ao 
encarnar, pois cumprira escrupulosamente os deveres de esposa e mãe de 
família; e assim como durante a vida declinara de todo e qualquer ressen-
timento em relação àqueles de quem porventura pudera queixar-se por 
ingratos; e assim como sempre trocara o bem pelo mal, assim também 
desencarnou, perdoando-lhes, implorando para eles a bondade e a justiça 
divinas.

Desencarnou, nalmente, com a serenidade decorrente de uma 
consciência ilibada, e a convicção de que nem por isso se afastaria mais 
dos lhos, uma vez que poderia estar com eles em espírito, aconselhá-los e 
protegê-los, fosse qual fosse o ponto do globo em que se achassem.

Logo que soubemos do trespasse da Sra. Foulon, tivemos por pri-
meiro cuidado o de evocá-la. As relações de amizade e simpatia, que a 
Doutrina estabelecera entre nós, explicam algumas das suas frases e justi-
cam a familiaridade de linguagem.

I

(Paris, 6 de fevereiro de 1865, três dias após o decesso.)

Tendo como certo que havíeis de evocar-me logo após o desprendi-
mento, pronticava-me para corresponder-vos, visto não ter experimenta-
do qualquer perturbação. Esta só existe para os seres envoltos e submersos 
nas trevas do seu próprio Espírito.

Espíritos felizes

187



Pois bem! meu amigo, considero-me feliz agora; estes míseros olhos 
que se enfraqueceram a ponto de me não deixarem mais que a recordação 
de coloridos prismas da juventude, de esplendor cintilante; estes olhos, 
digo, abriram-se aqui para rever horizontes esplêndidos, idealizados em 
vagas reproduções por alguns dos vossos geniais artistas, mas cuja exube-
rância majestática, severa e conseguintemente grandiosa, tem o cunho da 
mais completa realidade.

Não há mais de três dias que desencarnei e sinto que sou artista: as 
minhas aspirações, atinentes ao ideal do belo artístico, mais não eram que 
a intuição de faculdades adquiridas em anteriores existências e na última 
encarnação desenvolvidas.

Mas quanto trabalho para reproduzir uma obra-prima, digna da 
grandiosa cena que se antolha ao Espírito chegado às regiões da luz! Pin-
céis! pincéis e eu provarei ao mundo que a arte espírita é o complemento 
da arte pagã, da arte cristã que periclita, cabendo somente ao Espiritismo 
a glória de revivê-la com todo o esplendor sobre vosso mundo deserdado.

Isto é o bastante para a artista; e agora, à amiga:
“Por que vos incomodar assim, minha boa amiga (refere-se à Sra. 

Allan Kardec), com o motivo da minha morte? Vós, principalmente, vós 
que conheceis as decepções e amarguras da minha existência devereis an-
tes regozijar-vos em sabendo que não mais bebo na taça amarga das dores 
terrenas, taça esgotada até as fezes. Crede-me: os mortos são mais felizes 
que os vivos e pranteá-los é duvidar das verdades espíritas. Tornareis a 
ver-me, cai certa. Se parti primeiro é porque nda estava a tarefa, que 
aliás cada qual tem na Terra. Assim, quando a vossa for completada, vi-
reis repousar um pouco junto de mim para recomeçar mais tarde, atento 
ao princípio de que nada é inativo na natureza. Todos temos más ten-
dências, às quais obedecemos, o que é uma lei suprema e comprobatória 
da faculdade do livre-arbítrio. Portanto, tende indulgência e caridade, 
minha amiga, sentimentos esses de que mutuamente carecemos, quer no 
mundo visível, quer no invisível. Com tal divisa, tudo vai bem. Não me 
direis para cessar de falar. Sabei, contudo, que, para a primeira vez, bem 
longa já vai a conversação, motivo pelo qual vos deixo, para dar a vez ao 
meu excelente amigo Sr. Kardec.

Quero agradecer-lhe as palavras afetuosas que houve por bem dirigir 
à amiga que no túmulo o precedeu, visto como escapamos de partir juntos 

Segunda Parte – Capítulo II

188



para o mundo em que me encontro! (Alusão à enfermidade de que falara 
o Dr. Demeure.) Que diria então a companheira amantíssima da nossa 
existência, se os bons Espíritos não tivessem intervindo? Teria chorado e 
gemido, o que até certo ponto compreendo. É preciso, porém, que vele 
para que não mais vos exponhais a novo perigo, antes de ter concluído o 
trabalho da iniciação espírita, chegando antecipadamente entre nós e, qual 
Moisés, não vendo senão de longe a Terra da Promissão.

É uma amiga que vo-lo diz, acautelai-vos.
Agora parto para junto dos meus queridos lhos, depois do que 

irei ver, além-mar, se a minha ovelha viajora aportou à terra ou perma-
nece à mercê das tempestades. (Refere-se a uma das lhas que residia na  
América.) Oxalá a protejam os bons Espíritos, aos quais para o mesmo m 
vou reunir-me. Voltarei a conversar convosco, pois não vos esqueçais de 
que sou uma conversadora infatigável.

Até breve, bons e caros amigos; até logo.”
Viúva Foulon

II

(8 de fevereiro de 1865.)

— P. Cara Sra. Foulon, considero-me satisfeito com a comunicação 
de há dias, na qual prometestes continuar a nossa conversação.

Crede que vos reconheci logo, por falardes de coisas desconhecidas 
do médium e muito próprias do vosso Espírito. A linguagem afetuosa para 
conosco é, seguramente, de uma alma amorosa como a vossa, conquanto 
notássemos nas palavras uma rmeza, uma segurança, uma pronúncia até 
então desconhecida em vós. Lembrai-vos certamente que neste sentido eu 
me permiti fazer-vos mais de uma advertência, em certas e determinadas 
circunstâncias.

— R. É verdade, sim, porém, desde que enfermei gravemente, tratei 
de readquirir a rmeza de espírito, abalada pelos desgostos e vicissitudes 
que tantas vezes me zeram tímida na Terra. Eu disse para comigo: Pois 
que és espírita, esquece a Terra; prepara-te para a transformação do teu 
ser e vê, pelo pensamento, a trilha luminosa que espera a tua alma após o 

Espíritos felizes

189



desenlace, e pela qual deverás libertar-te, desembaraçada e feliz, às esferas 
celestes, onde, de futuro, irás habitar.

“Dir-me-eis talvez que era um tanto presunçosa em contar com 
a perfeita felicidade, uma vez desencarnada, mas o fato é que eu sofrera 
tanto, tanto, que deveria expiar as faltas não só da última, como das an-
teriores encarnações. Essa intuição não me iludia e foi ela quem me deu 
a coragem, a calma e a rmeza dos últimos momentos. Pois bem: essa 
rmeza cresceu de pronto quando, após a libertação, vi as esperanças 
realizadas.”

— P. Descrevei-nos agora a transição, o despertar e as primeiras 
impressões que aí recebestes.

— R. Eu sofri, mas o Espírito sobrepujou o sofrimento material 
que o desprendimento em si lhe acordava. Depois do último alento, en-
contrei-me como que em desmaio, sem consciência do meu estado, não 
pensando em coisa alguma, numa vaga sonolência que não era bem o 
sono do corpo nem o despertar da alma. Nesse estado quei longo tem-
po, e depois, como se saísse de prolongada síncope, lentamente despertei 
no meio de irmãos que não conhecia. Eles prodigalizavam-me cuidados e 
carícias, ao mesmo tempo que me mostravam no Espaço um ponto algo 
semelhante a uma estrela, dizendo: “É para ali que vais conosco, pois já 
não pertences mais à Terra.” Então, recordei-me; e, apoiada sobre eles, 
formando um grupo gracioso que se lança para as esferas desconhecidas, 
mas na certeza de aí achar a felicidade, subimos, subimos, à proporção 
que a estrela se engrandecia...

“Era um mundo feliz, um centro superior no qual a vossa amiga 
vai repousar. Quando digo repouso, quero referir-me às fadigas corporais 
que amarguei, às contingências da vida terrestre, não à indolência do 
Espírito, pois que este tem na atividade uma fonte de gozos.”

— P. Então deixastes a Terra denitivamente?
— R. Deixo nela muitos entes queridos, para que possa separar-

-me denitivamente. A ela virei, portanto, em Espírito, incumbida como 
estou de uma missão junto de meus lhinhos. De sobejo sabeis que ne-
nhum obstáculo se opõe à vinda à Terra, à visita, em suma, dos Espíritos 
que demoram em mundos superiores.

— P. A vossa posição de agora poderia de algum modo diminuir ou 
enfraquecer as relações com os que aqui deixastes?

Segunda Parte – Capítulo II

190



— R. Não, meu amigo, o amor aproxima as almas. Ficai certo de 
que na Terra podeis estar mais próximos dos que atingiram a perfeição, 
do que daqueles que por sua inferioridade e egoísmo gravitam ao redor 
da esfera terrestre.

“A caridade e o amor são dois motores de poderosa atração, a qual 
consolida e prolonga a união das almas, a despeito de distâncias e lugares. 

“A distância só existe para os corpos materiais, nunca para os 
 Espíritos.”

— P. Que ideia fazeis agora dos meus trabalhos sobre Espiritismo?
— R. Parece-me que sois um missionário e que o fardo é pesa-

do, mas também prevejo o m da vossa missão e sei que o atingireis. 
Ajudar-vos-ei no que estiver ao meu alcance, com os meus conselhos de 
Espírito, para que possais superar as diculdades que vos serão suscita-
das, animando-vos, enm, a tomar medidas próprias para ativar, durante 
vossa vida, o movimento renovador que o Espiritismo impulsiona.

“Demeure, o vosso amigo, unido ao Espírito de Verdade, vos será 
mais útil ainda, porquanto é mais sábio e ponderado do que eu. Sei que a 
assistência dos bons Espíritos vos fortalece e sustenta no vosso labor, e as-
sim também vos asseguro o meu concurso sempre e em qualquer parte.”

— P. De algumas das vossas palavras pode inferir-se que não pres-
tareis mui ativa colaboração pessoal na propagação do Espiritismo?

— R. Enganais-vos. O fato é que vejo tantos outros Espíritos mais 
capazes do que eu de tratar deste assunto, aliás tão importante, que uma 
timidez invencível me impede de vos responder conforme desejais. Pro-
vavelmente assim acontecerá, e eu me animarei com denodo desde que 
melhor conheça esses Espíritos. Há quatro dias apenas que deixei a Ter-
ra e, conseguintemente, ainda estou sob a inuência deslumbradora de 
tudo que me cerca. Dar-se-á o caso de não me compreenderdes? Não en-
contro meios de exprimir as sensações novas que experimento. Esforço-
-me a todo o transe para fugir à fascinação que sobre o meu ser exercem 
as maravilhas por ele admiradas. A única coisa que posso fazer é adorar e 
render graças a Deus nas suas obras. Mas essa impressão se desvanecerá 
e os Espíritos asseguram-me que dentro em breve estarei acostumada a 
todas estas magnicências, de modo a poder tratar com lucidez espiritual 
de todas as questões concernentes à renovação da Terra. A tal circunstân-
cia deveis juntar mais a de ter eu uma família a consolar.

Espíritos felizes

191



“Adeus e até breve, caro mestre. A vossa boa amiga ama-vos e amará 
sempre, visto como a vós exclusivamente deve a única consolação dura-
doura e verdadeira que teve na Terra.”

Viúva Foulon

III

A comunicação seguinte foi destinada a seus lhos em data de 9 de 
fevereiro:

“Meus amantíssimos lhos:
Deus retirou-me de junto de vós, mas a recompensa que se dignou 

conceder-me é bem maior que o pouco que z na Terra.
Resignai-vos, queridos lhos, às vontades do Onipotente e tirai, de 

tudo quanto vos permitiu receberdes, a força para suportar as provações 
da vida. Tende rme no coração a crença que tanto me facilitou a passa-
gem para este mundo.

Depois da morte, Deus, tal como já o havia feito na Terra, esten-
deu sobre mim o manto da sua misericórdia innita.

A Ele deveis agradecer os benefícios de que vos cumula. Abençoai-o, 
meus lhos, bendizei-o sempre, a todo o instante. Não percais nunca de 
vista o que vos foi indicado, nem o caminho a trilhar. Meditai sobre a apli-
cação do tempo que Deus vos determinou na Terra. Aí sereis felizes, meus 
queridos lhos, felizes uns pelos outros, desde que a união reine entre vós. 
Felizes ainda com vossos lhos, se os educardes nos mesmos sãos princípios 
que Deus permitiu vos fossem revelados. Não me podeis ver, é certo; mas 
convém que saibais que os elos que aí nos ligavam não se espedaçaram pela 
morte do corpo, visto como não era o invólucro, mas o Espírito que nos 
unia. E assim é que me será possível, por bondade do Onipotente, guiar- 
-vos, encorajar-vos nessa jornada, para de novo nos juntarmos, quando 
para vós ela estiver terminada.

Caros lhos, cultivai carinhosamente esta crença sublime. A vós 
que a tendes, belos dias vos aguardam. Isso mesmo já vos disseram, porém 
a mim não estava fadado o ver esses dias aí na Terra. Será do alto, pois, 
que julgarei os belos tempos prometidos pelo Deus de bondade, de jus-
tiça e misericórdia. Não choreis, meus lhos. Possam estas  comunicações 

Segunda Parte – Capítulo II

192



fortalecer-vos na fé, no amor de Deus, esse Deus que tantos benefícios 
nos prodigalizou, que tantas e tantas vezes socorreu vossa mãe. Orai sem-
pre, que a prece revigora. Conformai-vos com as prescrições por mim tão 
ardentemente seguidas, quando como vós encarnada.

Voltarei, meus lhos, mas é preciso consolar a lha que de mim 
tanto precisa agora. Adeus, até breve. Eu vo-lo suplico por vós: crede na 
bondade divina. Até sempre.”

Viúva Foulon

NOTA — Todo Espírito esclarecido e sério tirará, com facilidade, destas comunica-

ções os ensinamentos que delas ressaltam. Nós apenas lhe chamaremos a atenção 

para os dois pontos seguintes: Primeiro — a possibilidade, por este exemplo de-

monstrada, de não mais ser preciso encarnar na Terra e passar a um mundo superior, 

sem car separado dos seres afeiçoados que aqui deixamos. Assim, os que temem a 

reencarnação, em virtude das misérias terrenas, podem conjurá-la, trabalhando para 

o seu adiantamento. E assim procederá aquele que não quiser vegetar nas camadas 

inferiores, fazendo o possível por instruir-se, por trabalhar e graduar-se.

O segundo ponto é a conrmação do fato de estarmos menos separados na morte 

do que na vida, dos seres que nesta nos foram caros.

Retida pela enfermidade e pela idade numa pequena cidade do Sul, a Sra. Foulon 

apenas conservava junto de si apenas uma parte de sua família. Estando a maior 

parte dos lhos e dos amigos dispersos e afastados, obstáculos materiais impediam 

que os visse tantas vezes quantas porventura o desejaria. Para alguns, a distância 

dicultava a própria correspondência. Apenas desencarnada, a Sra. Foulon, célere, 

corre para perto de cada um, percorre distâncias sem fadiga, rápida qual a eletri-

cidade, e os vê e assiste às suas reuniões íntimas, protege-os e pode, servindo-se 

da mediunidade, entreter-se com eles a todo instante, como se viva na Terra fora.

E dizer-se que, a uma perspectiva tão consoladora, ainda há quem prera a ideia 

de uma eterna separação!

Um médico russo
O Sr. P..., de Moscou, era um médico tão eminente pelo saber como 

pelas qualidades morais. Quem o evocou apenas o conhecia por tradição, 

Espíritos felizes

193



não havendo tido com ele relações sequer indiretas. A original comunica-
ção foi dada em idioma russo.

— P. (Depois da evocação.) Estais presente?
— R. Sim. No dia da minha morte vos persegui com a minha pre-

sença, e resististes às tentativas que z para escreverdes. As palavras, que 
a meu respeito dissestes, deram ocasião a que vos reconhecesse, e daí o 
desejo de me entreter convosco para vosso benefício.

— P. Bom como éreis, por que sofrestes tanto? 
— R. Porque ao Senhor aprouve fazer-me sentir duplamente por 

esse meio o preço da minha libertação, querendo ao mesmo tempo que 
na Terra progredisse o mais possível.

— P. A ideia da morte causou-vos terror? 
— R. Tinha bastante fé em Deus para que tal não sucedesse.
— P. O desprendimento foi doloroso? 
— R. Não. Isso que denominais últimos momentos, nada é. Eu 

apenas senti um rápido abalo, para encontrar-me logo feliz, inteiramente 
desembaraçado da mísera carcaça.

— P. E que sucedeu depois? 
— R. Tive o prazer de ver aproximarem-se inúmeros amigos, nota-

damente os que tive a satisfação de ajudar, dando-me todos as boas-vindas.
— P. Que regiões habitais? Acaso algum planeta? 
— R. Tudo que não seja planeta, constitui o que chamais Espaço 

e é neste que permaneço. O homem não pode, contudo, calcular, fa-
zer uma ideia, sequer, do número de gradações desta imensidade. Que 
innidade de escalas nesta escada de Jacó que vai da Terra ao Céu, isto 
é, do aviltamento da encarnação em mundo inferior, como esse, até a 
depuração completa da alma! Ao lugar em que ora me encontro não se 
chega senão depois de uma série enorme de provas, ou, por outra, de 
encarnações.

— P. Logo, deveis ter tido muitas existências? 
— R. Nem podia ser de outra maneira. Nada há excepcional na or-

dem imutável do universo, estabelecida por Deus. A recompensa só pode 
vir depois da luta vencida: assim, se grande for aquela é que também esta 
o foi e necessariamente. Mas a vida humana é tão curta que a luta apenas 
se trava por intervalos, que são as diferentes e sucessivas encarnações. É 
fácil, pois, concluir que, estando eu num dos graus elevados, o atingi 

Segunda Parte – Capítulo II

194



depois de uma série de combates, nos quais Deus me permitiu saísse 
vitorioso algumas vezes.

— P. Em que consiste a vossa felicidade? 
— R. Isso é mais difícil de vos fazer compreender. Essa ventura 

que gozo é uma espécie de contentamento extremo de mim mesmo, não 
pelos meus merecimentos — o que seria orgulho — e este é predica-
do de Espíritos atrasados — mas contentamento como que saturado, 
imerso no amor de Deus, no reconhecimento da sua innita bondade. 
Em suma, é a alegria que nos infunde o bem, podendo supor-se ter a 
seu arbítrio contribuído para o progresso de outros, que se elevaram até 
o Criador. Ficamos como que identicados com esse bem-estar, que é 
uma espécie de fusão do Espírito com a bondade divina. Temos o dom 
de ver os Espíritos mais adiantados, de compreender-lhes a missão, de 
saber que também nós a tanto chegaremos; no innito incomensurável, 
entrevemos as regiões em que rútilo esplende o fogo divino, a ponto de 
deslumbrar-nos, mesmo através do véu que as envolve.

“Mas que digo? Compreendeis as minhas palavras? Acreditais ser 
esse fogo, a que me rero, comparável ao Sol, por exemplo? Não, nunca. 
É uma coisa indizível ao homem, uma vez que as palavras só exprimem 
para ele coisas físicas ou metafísicas que conhece de memória ou intui-
tivamente. Desde que o homem não pode guardar na memória o que 
absolutamente desconhece, como insinuar-se-lhe a percepção? Ficai po-
rém ciente de que é já uma grande ventura o pensar na possibilidade de 
progredir innitamente.”

— P. Tivestes a bondade de exprimir o desejo de me ser útil: peço- 
-vos me digais em quê. 

— R. Posso ajudar-vos e amparar nos desfalecimentos, fortalecer 
nos momentos de desânimo, consolar nos de aição. Se a vossa fé se 
abalar e qualquer comoção vos perturbar, evocai-me, porque Deus me 
permitirá vo-lo fazer lembrado, atraindo-vos para Ele. Se vos sentirdes 
prestes a sucumbir ao peso das más tendências, que a própria consciência 
acuse de culposas, chamai-me ainda, porque eu vos ajudarei a carregar a 
vossa cruz, tal como a Jesus ajudaram a carregar aquela donde tão sole-
nemente deveria proclamar a verdade, a caridade. Se vacilardes ao peso 
dos próprios dissabores, quando o desespero de vós se apodere, ainda 
uma vez, chamai-me para que venha arrancar-vos do abismo,  falando-vos 

Espíritos felizes

195



espiritualmente, lembrando deveres impostos, não por considerações so-
ciais ou materiais, mas pelo amor que vos transfundirei na alma, amor 
por Deus a mim concedido em favor dos que por ele podem salvar-se.

“Certo, na Terra tendes amigos, os quais, compartilhando das vossas 
angústias, talvez já vos tenham salvo. Em momentos aitivos tratais de 
procurar esses amigos, que dão conselhos, apoio, carícias... Pois bem: cai 
certo de que no Espaço também podeis ter amigos, úteis e prestantes.

“É uma consolação poder-se dizer: Quando eu morrer, enquanto à 
cabeceira do leito os amigos da Terra chorarem e pedirem, os do Espaço, 
no limiar da vida, irão sorridentes conduzir-me ao lugar adequado aos 
meus méritos e virtudes.”

— P. Por que faço jus a essa proteção que quereis dispensar-me? 
— R. Eis a razão: A vós me afeiçoei logo no dia da minha morte; é 

que, como Espírito, vos vi do Espiritismo adepto sincero e bom médium. 
E como dentre tantos que aí deixei fostes vós que vi primeiramente, logo 
me propus contribuir para o vosso progresso. O proveito não é apenas 
vosso, mas também dos que deveis instruir no conhecimento da verdade.

“Na vossa missão podeis ver uma prova eloquente do amor de Deus 
para convosco. Os que a vós se chegarem, pouco a pouco se tornarão 
 crentes, e aos mais refratários, ouvindo-vos, também a eles chegará, em-
bora mais tarde, a vez de crer. Desanimar, nunca; caminhar sempre, apesar 
dos pedregulhos. Tomai-me por apoio nos momentos de desânimo.”

— P. Não me julgo digno de tão grande favor. 
— R. Mas por certo que bem longe estais da perfeição. Não obs-

tante o vosso ardor na divulgação das sãs doutrinas; o cuidado em manter 
a fé dos que vos ouvem; em aconselhar a caridade, a bondade e a benevo-
lência, mesmo para os que convosco mal se conduzem; a resistência aos 
instintos de cólera, que aliás facilmente poderíeis descarregar nos que vos 
aigem, por ignorantes das vossas intenções; tudo isso atenua a maldade 
que ainda possuís. Convém que o diga: o perdão das ofensas é, de tantas, 
uma das mais poderosas atenuantes do mal. Deus vos cumula de graças 
pela faculdade que vos concedeu, e que deveis desenvolver pelo esforço 
próprio, a m de cooperardes na salvação do próximo. Vou deixar-vos, 
porém contai sempre comigo. Preciso se faz modereis as ideias terrenas, 
vivendo o mais possível com os amigos do Espaço.

P.

Segunda Parte – Capítulo II

196



Bernardin
(Bordeaux, abril de 1862.)

Sou, de há muitos séculos, um Espírito esquecido. Aí na Terra vivi 
no opróbrio e na miséria, trabalhando incessantemente e dia por dia para 
dar à família escasso pão. Amava, porém, o verdadeiro Senhor, e quando 
o que me oprimia na Terra sobrecarregava o fardo das minhas dores, dizia 
eu: “Meu Deus, dai-me a força de suportar-lhe o peso sem queixumes.” 
Expiava, meus amigos. No entanto, ao sair da rude provação, o Senhor 
recebeu-me na sua santa paz e o meu mais caro voto foi reunir-vos a to-
dos, irmãos e lhos, dizendo-vos: “Por mais cara que a julgueis, a felici-
dade que vos espera há de sobrelevar o preço. Filho de numerosa família, 
jamais tive posição e servi a quem melhor podia auxiliar-me a suportar a 
existência. Nascido em época de servidão cruel, provei de todas as injus-
tiças, fadigas e dissabores que os subalternos do Senhor haviam por bem 
impor-me.

Mulher ultrajada, lhas raptadas e repudiadas em seguida, tudo 
sem poder queixar-me. Meus lhos, esses, levavam-nos às guerras de pi-
lhagens e de crimes, para os enforcarem depois por faltas não cometidas. 
Ah! se o soubésseis, pobres amigos, o que padeci na minha longa existên-
cia... Eu esperava, contudo, e o Senhor concedeu-ma — essa felicidade 
que não existe na Terra. A todos vós, portanto, coragem, paciência e 
resignação. Tu, meu lho, guarda o que te dei e que é um ensinamento 
prático. Quem aconselha é sempre mais acatado quando pode dizer: — 
Suportei mais que vós, e suportei sem me queixar.”

— P. Em que época vivestes?
— R. De 1400 a 1460.
— P. E tivestes depois uma outra existência?
— R. Vivi ainda entre vós como missionário... Sim, como missioná-

rio da fé, porém da fé pura, verdadeira, provinda de Deus, e não manipu-
lada pelos homens.

— P. E como Espírito, agora, tendes ainda ocupações?
— R. Acreditaríeis então que os Espíritos cassem inativos? A ina-

ção, a inutilidade ser-nos-ia um suplício. A minha missão é guiar centros 

Espíritos felizes

197



espíritas, aos quais inspiro bons pensamentos, ao mesmo tempo que me 
esforço por neutralizar os maus, sugeridos por maus Espíritos.

Bernardin

A condessa Paula
Bela, jovem, rica e de estirpe ilustre, esta era também perfeito mo-

delo de qualidades intelectuais e morais. Faleceu com 36 anos, em 1851. 
Seu necrológio é daqueles que podem resumir-se nestas palavras por mil 
bocas repetidas: “Por que tão cedo retira Deus tais pessoas da Terra?” 
Felizes os que assim fazem abençoada a sua memória. Ela era boa, meiga 
e indulgente, sempre pronta a desculpar ou atenuar o mal, em lugar de 
aumentá-lo. Jamais a maledicência lhe conspurcara os lábios. Sem arro-
gância nem austeridade, era, ao contrário, com benevolência, sem for-
çada familiaridade, com que tratava os fâmulos, despercebida, ademais 
de quaisquer aparências de superioridade ou de humilhante proteção. 
Compreendendo que pessoas que vivem do trabalho não são rendeiros 
e que, conseguintemente, têm precisão do que se lhes deve, já pela sua 
condição, já para se manterem, jamais reteve o pagamento de um salá-
rio. A simples ideia de que alguém pudesse experimentar uma privação, 
por sua causa, ser-lhe-ia um remorso de consciência. Ela não pertencia 
ao número dos que sempre encontram dinheiro para satisfazer os seus 
caprichos, sem pagarem as próprias dívidas; não podia compreender que 
houvesse prazer para o rico em ter dívidas, e humilhada se julgaria se lhe 
dissessem que os seus fornecedores eram constrangidos a fazer-lhe adian-
tamentos. Também por ocasião da sua morte só houve pesares, nem uma 
reclamação.

A sua benecência era inesgotável, mas não essa benecência osten-
tosa à luz meridiana; e assim exercia a caridade de coração, que não por 
amor de vanglórias. Só Deus sabe as lágrimas que ela enxugou, os desespe-
ros que acalmou, pois tais virtudes só tinham por testemunhas os infelizes 
que assistia. Ela timbrava, além disso, em descobrir os mais pungentes 
infortúnios, os secretos, socorrendo-os com aquela delicadeza que eleva o 
moral em vez de o rebaixar.

Segunda Parte – Capítulo II

198



Da sua estirpe e das altas funções do marido decorriam-lhe onero-
sos encargos domésticos, aos quais não podia eximir-se; satisfazendo ple-
namente às exigências de sua posição, sem avareza, ela o fazia, contudo, 
com tal método, evitando desperdícios e superuidades, que metade lhe 
bastava do que a outrem fora preciso para tanto.

E desse modo se permitia facultar da sua fortuna maior quinhão 
aos necessitados. Destinando a renda de uma parte dessa fortuna exclu-
sivamente a tal m, considerava-a sagrada e como de menos a despender 
no serviço da sua casa. E assim encontrara meios de conciliar os seus 
deveres para com a sociedade e para com os infortúnios.59 Um dos seus 
parentes, iniciado no Espiritismo, evocou-a doze anos depois de falecida, 
e obteve, em resposta a diversas perguntas, a seguinte comunicação:60

“Tendes razão, amigo, em pensar que sou feliz. Assim é, efetivamen-
te, e mais ainda do que a linguagem pode exprimir, conquanto longe do 
seu último grau. Mas eu estive na Terra entre os felizes, pois não me lembro 
de haver aí experimentado um só desgosto real. Juventude, homenagens, 
saúde, fortuna, tudo o que entre vós outros constitui felicidade eu pos-
suía! O que é, no entanto, essa felicidade comparada à que desfruto aqui? 
Esplêndidas festas terrenas em que se ostentam os mais ricos paramentos, 
o que são elas comparadas a estas assembleias de Espíritos resplendentes 
de brilho que as vossas vistas não suportariam, brilho que é o apanágio da 
sua pureza? Os vossos palácios de dourados salões, que são eles compa-
rados a estas moradas aéreas, vastas regiões do Espaço matizadas de cores 
que obumbrariam o arco-íris? Os vossos passeios, a contados passos nos 
parques, a que se reduzem, comparados aos percursos da imensidade, mais  
céleres que o raio?

Horizontes nebulosos e limitados, que são, comparados ao espe-
táculo de mundos a moverem-se no universo innito ao inuxo do Al-
tíssimo? E como são monótonos os vossos concertos mais harmoniosos 
em relação à suave melodia que faz vibrar os uidos do éter e todas as 
bras d’alma! E como são tristes e insípidas as vossas maiores alegrias 
comparadas à sensação inefável de felicidade que nos satura todo o ser 
como um eúvio benéco, sem mescla de inquietação, de apreensão, de 
59  Nota de Allan Kardec: Pode dizer-se que essa senhora era a encarnação viva da mulher caridosa, 

ideada em O evangelho segundo o espiritismo, cap. XIII.
60  Nota de Allan Kardec: Desta comunicação, cujo original é em alemão, extraímos os tópicos que inte-

ressam ao assunto de que nos ocupamos, suprimindo os de natureza exclusivamente familiar.

Espíritos felizes

199



sofrimento?! Aqui, tudo ressuma amor, conança, sinceridade: por toda 
parte corações amantes, amigos por toda parte!

Nem invejosos, nem ciumentos! É este o mundo em que me en-
contro, meu amigo, e ao qual chegareis infalivelmente, se seguirdes o reto 
caminho da vida.

A felicidade uniforme fatigaria, no entanto, e assim não acrediteis 
que a nossa seja desprovido de peripécias: nem concerto perene, nem 
festa interminável, nem beatíca contemplação por toda a eternidade, 
porém o movimento, a atividade, a vida.

As ocupações, posto que isentas de fadiga, revestem-se de pers-
pectivas e emoções variáveis e incessantes, pelos mil incidentes que se 
lhes liam. Tem cada qual sua missão a cumprir, seus protegidos a velar, 
amigos terrenos a visitar, mecanismos na natureza a dirigir, almas sofre-
doras a consolar; e é o vaivém, não de uma rua a outra, porém, de um a 
outro mundo; reunimo-nos, separamo-nos para novamente nos juntar-
mos; e, reunidos em certo ponto, comunicamo-nos o trabalho  realizado, 
felicitando-nos pelos êxitos obtidos; ajustamo-nos, mutuamente nos as-
sistimos nos casos difíceis. Finalmente, asseguro-vos que ninguém tem 
 tempo para enfadar-se, por um segundo que seja. Presentemente, a  Terra 
é o magno assunto das nossas cogitações. Que movimento entre os Es-
píritos! Que numerosas falanges aí auem, a m de lhe auxiliarem o 
progresso e a evolução! Dir-se-ia uma nuvem de trabalhadores a des-
trinçarem uma oresta, sob as ordens de chefes experimentados; abatem 
uns os troncos seculares, arrancam-lhes as raízes profundas, desbastam 
outros o terreno; amanham estes a terra, semeando; edicam aqueles a 
nova cidade sobre as ruínas carunchosas de um velho mundo. Neste co-
menos reúnem-se os chefes em conferência e transmitem suas ordens por 
mensageiros, em todas as direções. A Terra deve regenerar-se, em dado 
tempo — pois importa que os desígnios da Providência se realizem, e, 
assim, tem cada qual o seu papel. Não me julgueis simples expectadora 
desta grande empresa, o que me envergonharia, uma vez que todos nela 
trabalham. Importante missão me é afeta, e grandemente me esforço por 
cumpri-la, o melhor possível. Não foi sem luta que alcancei a posição 
que ora ocupo na vida espiritual; e cai certo de que a minha última 
existência, por mais meritória que porventura vos pareça, não era por si 
só e a tanto suciente. Em várias existências passei por provas de trabalho 

Segunda Parte – Capítulo II

200



e miséria que  voluntariamente havia escolhido para fortalecer e depurar 
o meu Espírito; dessas provas tive a dita de triunfar, vindo a faltar no en-
tanto uma, porventura de todas a mais perigosa: a da fortuna e bem-estar 
materiais, um bem-estar sem sombras de desgosto. Nessa consistia o perigo. 
E antes de o tentar, eu quis sentir-me assaz forte para não sucumbir. 
Deus, tendo em vista as minhas boas intenções, concedeu-me a graça do 
seu auxílio. Muitos Espíritos há que, seduzidos por aparências, pressuro-
sos escolhem essa prova, mas, fracos para afrontar-lhe os perigos, deixam 
que as seduções do mundo triunfem da sua inexperiência.

Trabalhadores! estou nas vossas leiras: eu, a dama nobre, ganhei 
como vós o pão com o suor do meu rosto; saturei-me de privações, sofri 
reveses e foi isso que me retemperou as forças da alma; do contrário eu 
teria falido na última prova, o que me teria deixado para trás na minha 
carreira.

Como eu, também vós tereis a vossa prova da riqueza, mas não vos 
apresseis em pedi-la muito cedo. E vós outros, ricos, tende sempre em 
mente que a verdadeira fortuna, a fortuna imorredoura, não existe na 
 Terra; procurai antes saber o preço pelo qual podeis alcançar os benefí-
cios do Todo-Poderoso.”

Paula, na Terra, Condessa de ...

Jean Reynaud
(Sociedade Espírita de Paris. Comunicação espontânea.) 

Meus amigos: como é esplêndida esta nova vida! Semelhante a lumi-
nosa torrente, ela arrasta em seu curso imenso os Espíritos inebriados pelo 
innito! Passei das sombras da matéria à aurora brilhante que faz antever 
o Onipotente.

Após a ruptura dos laços materiais, abrangeram meus olhos novos 
horizontes, e eu vivo e desfruto as maravilhas suntuosas do innito. Salvei-
-me, não pelo mérito dos meus serviços, mas pelo conhecimento do princí-
pio eterno que me fez evitar as nódoas produzidas pela ignorância na pobre 
humanidade. A minha morte foi abençoada, apesar de os meus biógrafos, 
os cegos, a julgarem prematura! Lamentaram alguns escritos nascidos da 

Espíritos felizes

201



poeira, e não compreenderam nem compreenderão o quanto o silêncio em 
torno do recém-fechado túmulo é útil à causa do Espiritismo.

A minha tarefa estava terminada; os meus predecessores seguiam na 
rota; eu atingira o apogeu no qual o homem, depois de dar o que de melhor 
possuía, não faria mais que recomeçar. A minha morte reaviva a atenção 
dos letrados, encaminhando-a para a minha obra capital, atinente à grande 
questão espírita que eles ngem desconhecer, mas que muito breve os em-
polgará. Glória a Deus! Ajudado por Espíritos superiores, que protegem a 
nova doutrina, serei um dos exploradores que balizam o vosso roteiro.

Jean Reynaud

(Paris; reunião familiar. Outra comunicação espontânea.)

O Espírito responde a uma reexão sobre sua morte inesperada, 
em idade pouco avançada, o que a muita gente surpreendeu:

“Quem vos disse que a minha morte não seja, de futuro e por suas 
consequências, um benefício para o Espiritismo?

Notastes, meu amigo, a marcha que segue o progresso, a direção 
que toma a crença espírita? Primeiro que tudo, deu-lhe Deus as provas 
materiais: movimento de mesas, pancadas e toda sorte de fenômenos, 
para despertar a atenção.

Era um como prefácio divertido. Os homens precisam de provas 
tangíveis para crer. Agora é muito diferente o caso. Depois dos fatos ma-
teriais, Deus fala à inteligência, ao bom senso, à razão fria; não são mais 
efeitos físicos, porém coisas racionais que devem convencer e congregar 
todos os incrédulos, mesmo os mais teimosos. E isto é apenas o começo: 
Tomai bem nota do que vos digo: toda uma série de fenômenos inteli-
gentes, irrefutáveis, vão seguir-se, e o número já tão grande dos adeptos 
da crença espírita vai aumentar ainda. Deus vai insinuar-se às inteligên-
cias de escol, às sumidades do espírito, do talento e do saber. Será como 
um raio de luz a expandir-se, a derramar-se por sobre a Terra inteira, qual 
uido magnético irresistível, arrastando os mais recalcitrantes à investi-
gação do innito, ao estudo dessa admirável ciência que tão sublimes 
máximas nos ensina.

Vão todos grupar-se em torno de vós e, fazendo abstração do di-
ploma do gênio, tornarem-se humildes e pequenos para aprender e para 

Segunda Parte – Capítulo II

202



crer. Depois, mais tarde, quando estiverem instruídos e convencidos, ser-
vir-se-ão da sua autoridade e notoriedade para levar mais longe ainda, 
aos seus últimos limites, o m que vos propusestes — a regeneração da 
espécie humana pelo conhecimento racional e profundo das passadas e 
futuras existências. Eis aí a minha opinião sincera sobre o estado atual 
do  Espiritismo.” 

(Bordeaux)

EVOCAÇÃO: 
— R. Acudo com prazer ao vosso chamado, senhora. Tendes razão; 

a perturbação espiritual não existe para mim (isso correspondia ao pen-
samento da médium); exilado voluntário, na Terra, onde devia lançar a 
primeira semente sólida das grandes verdades que neste momento envol-
vem o mundo, eu tive sempre a consciência da pátria espiritual e depressa 
me reconheci entre irmãos.

— P. Agradeço a vossa presença, embora não creia que o simples 
desejo de conversar convosco determinasse a vossa vinda; deve haver ne-
cessariamente uma tão grande diferença entre nós, que só em considerá-
-la sinto-me possuído de respeito.

— R. Minha lha, obrigado por essa boa ideia; entretanto, deveis 
saber também que por maior que seja a distância, em virtude da conclu-
são das provas mais ou menos felizes e prontamente terminadas, existe 
sempre um elo poderoso que nos liga — a simpatia — e esse elo vindes 
de o estreitar pelo vosso constante pensamento.

— P. Posto que muitos Espíritos tenham explicado as suas primei-
ras sensações ao despertar, poderíeis dizer-me o que experimentastes em 
tal conjuntura e como se operou a separação do vosso Espírito?

— R. Igualmente qual com os outros. Senti o momento da partida 
que se aproximava; mais feliz, porém, que muitos, esse momento não 
me infundiu angústias, porque já lhe conhecia as consequências, con-
quanto fossem estas mais importantes do que o supunha. O corpo é um 
estorvo às faculdades espirituais e, por maiores que sejam as luzes por ele 
conservadas, elas são mais ou menos empanadas ao contato da matéria. 
Fechei os olhos na esperança de um despertar feliz e, se o sono foi breve, 

Espíritos felizes

203



a admiração foi imensa. Os esplendores celestes, desenvolvidos aos meus 
olhos, pompeavam em toda a sua magnicência! A minha vista deslum-
brada imergia na imensidão dos mundos cuja existência armara, bem 
como a sua habitabilidade. Era uma miragem a revelar e conrmar con-
comitantemente a justeza dos meus pensamentos. O homem, por mais 
convencido que seja, quando fala tem, algumas vezes, a dúvida no íntimo 
do coração, desconando, senão da verdade que proclama, ao menos dos 
meios imperfeitos empregados para demonstrá-la. Convencido da verda-
de que insinuava, tive, muitas vezes, de dar combate a mim mesmo, ao 
desânimo de ver, de tocar por assim dizer a verdade, e não poder torná-
-la igualmente palpável aos que dela tanto precisam para prosseguir no 
caminho que lhes conviria.

— P. Em vida professáveis o Espiritismo?
— R. Há uma grande diferença em professar e praticar. Muita 

gente professa uma doutrina, que não pratica; pois bem, eu praticava e 
não professava. Assim como cristão é todo homem que segue as leis do 
Cristo, mesmo sem conhecê-las, assim também podemos ser espíritas, 
acreditando na imortalidade da alma, nas reencarnações, no progresso 
incessante, nas provações terrenas — abluções necessárias ao melhora-
mento. Acreditando em tudo isso, eu era, portanto, espírita. Compreen-
di a erraticidade, laço intermediário das reencarnações e purgatório no 
qual o Espírito culposo se despoja das vestes impuras para revestir nova 
toga, e onde o Espírito, em evolução, tece cuidadosamente essa toga que 
há de carregar no intuito de conservá-la pura. Compreendi tudo isso, e, 
sem professar, continuei a praticar.

NOTA — Estas três comunicações foram obtidas por três médiuns diferentes e es-

tranhos entre si. Pela analogia dos pensamentos e forma da linguagem, podemos, 

ao menos como presunção, admitir a autenticidade.

A expressão: “tecer cuidadosamente a toga que há de carregar” é uma gura feliz 

que retrata a solicitude com que o Espírito em evolução prepara a nova exis-

tência conducente a um maior progresso do que o feito. Os Espíritos atrasados 

são menos meticulosos, e muita vez fazem escolhas desastradas, que os forçam 

a recomeçar.

Segunda Parte – Capítulo II

204



Antoine Costeau
Membro da Sociedade Espírita de Paris, sepultado em 12 de setem-

bro de 1863 no cemitério de Montmartre, em vala comum.
Era um homem de coração que o Espiritismo reconduziu a Deus; 

completa, sincera e profunda era a sua fé em Deus. Simples calcetei-
ro, praticava a caridade por pensamentos, palavras e obras consoante os 
fracos recursos de que dispunha e encontrando meios, ainda assim, de 
socorrer os que possuíam menos do que ele. Se a Sociedade não lhe ad-
quiriu uma sepultura particular, foi porque lhe pareceu dever antes em-
pregar mais utilmente o dinheiro em benefício dos vivos, do que em vãs 
satisfações de amor-próprio, além de que nós, os espíritas, sabemos me-
lhor que ninguém que a vala comum é, tanto quanto os mais suntuosos 
mausoléus, uma porta aberta para o Céu.

O Sr. Canu, secretário da Sociedade e profundo materialista de ou-
tros tempos, pronunciou sobre a campa a seguinte alocução:

“Caro irmão Costeau: Faz alguns anos, muitos dentre nós, e eu em 
primeiro lugar, não viríamos ante este túmulo aberto, que representaria 
apenas o m das misérias humanas, e depois o nada, o pavoroso nada, isto 
é, onde não existia nem alma para merecer ou expiar, e, consequentemen-
te, nem Deus para recompensar, castigar ou perdoar. Hoje, graças à nossa 
santa Doutrina, divisamos aqui o termo das provações, e para vós, querido 
irmão, cujos despojos baixam à terra, o triunfo dos labores e o início das 
recompensas a que zeram jus a vossa coragem, resignação, caridade, as 
vossas virtudes, e, acima de tudo isso, a gloricação de um Deus sábio, 
onipotente, justo e bom.

Sede, pois, caro irmão, o portador das graças que rendemos ao Eter-
no por ter permitido dissiparem-se as trevas do erro e da incredulidade que 
nos assoberbavam. Não há muito tempo, e nestas mesmas circunstâncias, 
com a fronte abatida e o coração lacerado, em desânimo, nós vos diríamos: 
‘Amigo, adeus para sempre.’ Mas hoje vos dizemos, de fronte erguida, ra-
diante de esperanças, e com o coração repleto de amor e de coragem: ‘Caro 
irmão, até breve, orai por nós.’”61

61  Nota de Allan Kardec: Para mais detalhes, e outras alocuções, ver a Revista Espírita de outubro de 
1863.

Espíritos felizes

205



Um dos médiuns da Sociedade obteve ali mesmo sobre a sepultura, 
ainda meio aberta, a seguinte comunicação, ouvida por todos os assisten-
tes, coveiros inclusive, de cabeça descoberta e com profunda emoção. Era, 
de fato, um espetáculo novo e surpreendente esse de ouvir palavras de 
um morto, recolhidas do seio do próprio túmulo:

“Obrigado, amigos, obrigado. O meu túmulo ainda nem mesmo 
de todo é fechado, mas, passando um segundo, a terra cobrirá os meus 
despojos. Vós sabeis, no entanto, que minha alma não será sepultada 
nesse pó, antes pairará no Espaço a m de subir até Deus!

E como consola poder-se dizer a respeito da dissolução do invólu-
cro: Oh! eu não morri, vivo a verdadeira vida, a vida eterna! O enterro 
do pobre não tem grandes cortejos, nem orgulhosas manifestações se 
abeiram da sua campa...

Em compensação, acreditai-me, imensa multidão aqui não falta, e 
bons Espíritos acompanharam convosco, e com estas mulheres piedosas, 
o corpo que aí jaz estendido.

Ao menos todos vós tendes fé e amais o bom Deus!
Oh! certamente não morremos só porque o nosso corpo se esfacela, 

esposa amada! Ademais, eu estarei sempre ao teu lado para te consolar, 
para te ajudar a suportar as provações. Rude ser-te-á a vida, mas repleto 
o coração com as ideias da eternidade e do amor de Deus, como serão 
efêmeros os teus sofrimentos! Parentes que rodeais a minha amantíssima 
companheira, amai-a, respeitai-a, sede para ela como irmãos. Não vos 
esqueçais nunca da assistência que mutuamente vos deveis na Terra, se é 
que pretendeis penetrar a morada do Senhor.

Quanto a vós, espíritas, irmãos, amigos, obrigado por terdes vindo 
a esta morada de pó e lama, a dizer-me adeus. Mas sabeis, e sabeis muito 
bem, vós, que minha alma imortal vive, e que algumas vezes vos irá pedir 
preces que jamais lhe recusareis para auxiliá-la na via magníca que lhe 
descortinastes na vida terrena.

A vós todos que aqui estais, adeus. Nós nos podemos rever noutro 
lugar que não sobre este túmulo. As almas me chamam a conferenciar. 
Adeus, orai pelos que sofrem e até outra vista.”

Costeau

Segunda Parte – Capítulo II

206



Três dias depois, evocado num grupo particular, o Espírito  Costeau 
assim se exprimiu por intermédio doutro médium:

“A morte é a vida. Não faço mais que repetir o que já disseram, mas 
para vós não há outra expressão senão esta, a despeito do que armam 
os materialistas, os que preferem car cegos. Ó meus amigos, que belo 
espetáculo sobre a Terra o de ver tremular os estandartes do Espiritismo!

Ciência profunda, imensa, da qual apenas soletrais as primeiras pa-
lavras. E que de luzes leva aos homens de boa vontade, aos que, libertan-
do-se das terríveis cadeias do orgulho, altamente proclamam a sua crença 
em Deus! Homens, orai, rendei graças por tantos benefícios. Pobre hu-
manidade! Ah! se te fora dado compreender! Mas não, que o tempo não 
é chegado ainda, no qual a misericórdia do Senhor deve estender-se por 
sobre todos os homens, a m de lhe reconhecerem as vontades e a elas 
se submeterem. Por teus raios luminosos, ciência bendita, é que eles lá 
chegarão e compreenderão.

Ao teu calor benéco aquecerão os corações, tonicando-os no 
fogo divino, portador de consolações, como de fé.

Aos teus raios vivicantes, o mestre e o operário virão a  confundir-se 
e identicar-se, compenetrados dessa caridade fraterna preconizada pelo 
divino Messias.

Ó meus irmãos, pensai na felicidade imensa que possuís como pri-
meiros iniciados na obra da regeneração.

Honra vos seja feita. Prossegui, e um dia, como eu, vendo a pátria 
dos Espíritos, exclamareis: ‘A morte é a vida, ou antes um sonho, espécie 
de pesadelo que dura o espaço de um minuto, e do qual despertamos 
para nos vermos rodeados de amigos que nos felicitam, ditosos por nos 
abraçarem.’ Tão grande foi a minha ventura, que eu não podia com-
preender que Deus me destinasse tantas graças relativamente ao pouco 
que z.  Parecia-me sonhar, e como outrora me acontecia sonhar que es-
tava morto, fui por instantes obrigado ao temor de voltar ao desgraçado 
corpo. Muito não tardou, porém, que me desse contas da realidade e ren-
desse graças a Deus. Eu bendizia o mestre que tão bem soube  incutir-me 
os deveres de homem que crê na vida futura. Sim, eu o bendizia, agrade-
cia-lhe, porquanto O livro dos espíritos despertara-me na alma os elos de 
amor ao meu Criador.

Espíritos felizes

207



Obrigado, bons amigos que me atraístes para junto de vós. Participai 
aos nossos irmãos que estou muitas vezes com o nosso amigo Sanson. Até 
outra vista e coragem, porque o triunfo vos espera. Felizes os que houve-
rem tomado parte no combate!”

Daí por diante o Sr. Costeau manifestou-se constantemente, na So-
ciedade e em outras reuniões, dando sempre provas dessa elevação de pen-
samentos que caracteriza os Espíritos adiantados.

A Srta. Emma62

Em consequência de acidentes causados por fogo, faleceu esta don-
zela após cruéis sofrimentos. Alguém se propusera solicitar a sua evocação 
na Sociedade Espírita de Paris, quando ela se apresentou espontaneamente 
a 31 de julho de 1863, pouco tempo depois da morte.

“Eis-me aqui ainda no cenário do mundo, eu que me julgava se-
pultada para sempre no meu véu de inocência e juventude. Salvar-me-ia 
o fogo da Terra, do fogo do inferno — assim o pensava eu na minha fé 
católica, e, se não ousava entrever os esplendores do paraíso, minha alma 
tímida se apegava à expiação do purgatório, enquanto pedia, sofria e cho-
rava. Mas quem dava ao ânimo abatido a força de suportar as angústias? 
Quem, nas longas noites de insônia e febre dolorosa, se inclinava sobre o 
leito de martírios? Quem me refrescava os lábios sedentos, escaldantes? 
Éreis vós, meu guia, cuja auréola branca me cercava; e éreis vós outros, 
Espíritos caros e amigos, que vínheis murmurar-me ao ouvido palavras de 
esperança e de amor.

A chama que me consumia o corpo débil também me despojou das 
suas cadeias, e, assim, morri vivendo já a verdadeira vida. Não experimentei 
a perturbação; entrei serena e recolhida no dia radiante que envolve aqueles 
que, depois de muito terem sofrido, souberam esperar um pouco. Minha 
mãe, minha querida mãe foi a última vibração terrestre que me repercutiu 
na alma. Como eu desejo que ela se torne espírita! Desprendi-me da Terra 
qual fruto maduro que se destacasse da árvore antes do tempo. Eu não 
tinha sido tocada pelo demônio do orgulho que estimula as almas desdi-
tosas, arrastadas pelos sucessos embriagadores e brilhantes da juventude.

62  Nota de Allan Kardec: Srta. Emma Livry.

Segunda Parte – Capítulo II

208



Bendigo, pois, o fogo, o sofrimento, a prova, que não passavam de 
expiação. Semelhante a esses brancos e leves os do outono, utuo na tor-
rente luminosa, e não são mais as estrelas de diamante que me rebrilham 
na fronte, mas as áureas estrelas do bom Deus.”

Emma

Em 30 de julho de 1863, espontaneamente o mesmo Espírito con-
cedeu em outro centro em Havre a seguinte comunicação:

“Os que sofrem na Terra, são recompensados na outra vida.
Deus é repleto de Justiça e Misericórdia para com os que aqui  sofrem.
Concede a felicidade pura e perfeita, que não se deveria temer os so-

frimentos e tampouco a morte, se fosse possível aos pobres seres humanos 
saber os misteriosos desígnios de nosso Criador.

Mas a Terra é um local de muitas provações e frequentemente se-
meados de dores bem pungentes.

Seja resignado se for ferido e diante de Deus que é o criador abso-
luto, inclinai-vos pela vossa bondade quando Ele vos dar um fardo pesado 
para suportar.

Se Ele vos chamar depois de grandes sofrimentos, se nenhum lamen-
to ou murmúrio entrar em vosso coração, vereis como eram poucas essas 
dores e as penas da Terra, quando percebeis a recompensa que Deus vos 
reserva.

Bem cedo deixei a Terra e Deus quis me perdoar e dar-me a vida 
daqueles que respeitam vossa vontade.

Adorai e amai de todo coração para sempre a Deus.
Acima de tudo orai rmemente.
É nisto que consiste o vosso sustentáculo aqui na Terra.
A vossa esperança, a vossa salvação.”

Emma

O doutor Vignal
Antigo membro da Sociedade de Paris, falecido a 27 de março de 

1865. Na véspera do enterro, um sonâmbulo lúcido e bom vidente, insta-
do a transportar-se para junto dele e narrar o que visse, discorreu:

Espíritos felizes

209



“Vejo um cadáver, no qual se opera um trabalho extraordinário; dir-
-se-ia uma quantidade de massa que se agita e alguma coisa que parece fa-
zer esforços para se lhe desprender, encontrando, contudo, diculdade em 
vencer a resistência. Não distingo forma de Espírito bem  caracterizada.” 

Fez-se a evocação na Sociedade de Paris, a 31 de março.
— P. Caro Sr. Vignal, todos os vossos velhos colegas da Sociedade 

de Paris guardam de vós as mais vivas saudades, e eu, particularmente, 
das boas relações, aliás nunca interrompidas. Evocando-vos, tivemos por 
m primeiramente testemunhar a nossa simpatia, considerando-nos feli-
zes se puderdes e quiserdes entreter-vos conosco.

— R. Prezado amigo e digno mestre: tão bondosa lembrança e tes-
temunhos de simpatia me são muito lisonjeiros. Graças à vossa evocação 
e assistência, levadas pelas preces, pude vir hoje assistir desembaraçado a 
esta reunião de bons amigos e irmãos espíritas. Como justamente disse 
o jovem secretário, eu estava impaciente por me comunicar; desde o 
anoitecer de hoje, empreguei todas as forças espirituais para dominar 
esse desejo; como os graves assuntos, tratados na vossa conversação, me 
interessassem vivamente, tornaram a minha expectativa menos penosa. 
Perdoai-me, caro amigo, mas a minha gratidão exigia me manifestasse.

— P. Dizei-nos primeiramente como vos encontrais no mundo es-
piritual, descrevendo o trabalho da separação, as sensações desse momen-
to, bem como o tempo necessário ao reconhecimento do vosso estado.

— R. Sou tão feliz quanto possível, vendo plenamente conrma-
dos os secretos pensamentos concebíveis em relação a uma doutrina con-
fortante e consoladora.

“Sou feliz, e tanto mais por ver agora, sem obstáculo algum, desen-
volver-se diante de mim o futuro da ciência e da losoa espíritas.

“Mas deixemos por hoje estas digressões inoportunas; de novo vol-
tarei a entreter-vos sobre este assunto, máxime sabendo que a minha 
presença vos dará tanto prazer quanto o que experimento em visitar-vos.

“A separação foi rápida; mais do que podia esperar pelo meu apou-
cado merecimento. Fui ecazmente auxiliado pelo vosso concurso e o 
sonâmbulo vos deu uma ideia bastante clara do fenômeno da separa-
ção, para que eu nele insista. Era uma espécie de oscilação intermitente, 
um como arrastamento em sentidos opostos. Triunfou o Espírito aqui 

Segunda Parte – Capítulo II

210



 presente. Só deixei completamente o corpo quando ele baixou à terra; e 
aqui vim ter convosco.”

— P. Que dizeis dos vossos funerais? Julguei-me no dever de a eles 
comparecer. Nesse momento éreis assaz livre para apreciá-los; e as preces 
por mim feitas a vosso favor (discretamente, já se vê) tinham chegado 
até vós? 

— R. Sim; já o disse; a vossa assistência auxiliou-me grandemen-
te, e voltei a vós, abandonando por completo a velha carcaça. Ademais, 
sabeis, pouco me importam as coisas materiais. Só pensava na alma e em 
Deus.

— P. Recordai-vos que a vosso pedido, há cinco anos, em fevereiro 
de 1860, quando estáveis ainda entre nós, zemos um estudo a vosso 
respeito.63 Nessa ocasião o vosso Espírito desprendeu-se para vir falar co-
nosco. Podereis descrever-nos da melhor forma a diferença entre o vosso 
atual desprendimento e aquele de então? 

— R. Sim, lembro-me. E que grande diferença entre um e outro! 
Naquele estado, a matéria me oprimia ainda na sua trama inexível, isto 
é, queria, mas não podia desembaraçar-me radicalmente.

“Hoje sou livre; um vasto campo desconhecido se me depara, e 
eu espero com o vosso auxílio e o dos bons Espíritos, aos quais me re-
comendo, progredir e compenetrar-me o mais rapidamente possível dos 
sentimentos que é mister possuir, e dos atos que me cumpre empreender 
para suportar as provações e merecer a recompensa.

“Que majestade! que grandeza! É quase um sentimento de temor 
que predomina, quando, fracos quais somos, queremos xar as paragens 
luminosas.”

— P. Com prazer continuaremos a entreter-nos no assunto, sempre 
que o quiserdes.

— R. Respondi sucintamente e desordenadamente às diversas per-
guntas. — Não exijais mais, agora, do vosso el discípulo, porquanto não 
estou ainda inteiramente livre. Continuar a conversar seria o meu prazer, 
mas o meu guia modera-me o entusiasmo, e já pude apreciar-lhe bastante 
a bondade e a justiça para submeter-me inteiramente à sua decisão, por 
maior que seja o meu pesar em ser interrompido. Consolo-me, pensando 
que poderei vir assistir algumas vezes, incógnito, às vossas reuniões.

63  Nota de Allan Kardec: Ver a Revista Espírita de março de 1860.

Espíritos felizes

211



“Falar-vos-ei sempre que possa, pois estimo-vos e desejo prová-lo. 
Outros Espíritos, porém, mais adiantados, reclamam prioridade, devendo 
eu curvar-me àqueles que me permitiram dar livre curso à torrente das 
ideias acumuladas.

“Deixo-vos, amigos, e devo agradecer duplamente não só a vós espí-
ritas que me evocastes, como também a este Espírito que houve por bem 
ceder-me o seu lugar, Espírito que na Terra tinha o ilustre nome de Pascal.

“Daquele que foi e será sempre o mais devotado dos vossos adeptos.”
Dr. Vignal

Victor Lebue
Moço, prático do porto do Havre, falecido aos 20 anos.
Morava com sua mãe, mercadora, a quem prodigalizava os mais 

ternos e afetuosos cuidados, sustentando-a com o produto do seu rude 
trabalho. Nunca o viram frequentar tabernas nem entregar-se aos tão 
frequentes excessos da sua prossão, por não querer desviar a menor par-
tícula de salário do m piedoso que lhe destinava. Todo o seu lazer con-
sagrava-o à sua mãe para poupá-la de fadigas. Afetado de há muito por 
enfermidade, da qual, sabia, havia de morrer, ocultava-lhe os sofrimentos 
para não a inquietar e para que ela não quisesse privá-lo da sua parte de 
labor. Na idade das paixões, eram precisos a esse moço um grande ca-
bedal de qualidades morais e poderosa força de vontade para resistir às 
perniciosas tentações do meio em que vivia. De sincera piedade, a sua 
morte foi edicante.

Na véspera da morte, exigiu de sua mãe que fosse repousar, dizen-
do-lhe ter, também ele, necessidade de dormir.

Ela teve a esse tempo uma visão; achava-se, disse, em grande escuri-
dão, quando viu um ponto luminoso que crescia pouco a pouco, até que 
o quarto cou iluminado por brilhante claridade, da qual se destacava 
radiante a gura do lho, elevando-se ao Espaço innito. Compreendeu 
que o seu m estava próximo, e, com efeito, no dia seguinte, aquela alma 
bem formada havia deixado a Terra, murmurando uma prece.

Uma família espírita, conhecedora da sua bela conduta, interes-
sando-se por sua mãe, que cara sozinha, teve a ideia de o evocar pouco 

Segunda Parte – Capítulo II

212



tempo após a morte e ele se manifestou espontaneamente, dando a se-
guinte comunicação:

“Desejais saber como estou agora; feliz, felicíssimo! Devem ser le-
vados em conta os sofrimentos e angústias, que são a origem das bênçãos 
e da felicidade de além-túmulo. A felicidade! Ah! não compreendeis o 
que signica essa palavra. As venturas terrenas quão longe estão das que 
experimentamos ao regressar para Jesus, com a consciência pura, com a 
conança do servo cumpridor do seu dever, que espera cheio de alegria a 
aprovação daquele que é tudo.

Ah! meus amigos, a vida é penosa e difícil, quando se não tem em 
vista o seu m, mas eu vos digo, em verdade, que quando vierdes para 
junto de nós, se seguirdes a Lei de Deus, sereis recompensados além, mas 
muito além dos sofrimentos e dos méritos que porventura julgardes ter 
adquirido para a outra vida. Sede bons e caritativos, dessa caridade tão 
desconhecida entre os homens, e que se chama benevolência. Socorrei os 
vossos semelhantes, fazendo por outrem mais que por vós mesmos, uma 
vez que ignorais a miséria íntima de cada um e conheceis a vossa.

Socorrei minha mãe, pobre mãe, único pesar que me vem da Terra. 
Ela deve passar por outras provas e preciso é que chegue ao Céu. Adeus, 
vou vê-la.”

Victor 

O GUIA DO MÉDIUM — Nem sempre os sofrimentos amargados na 
 Terra constituem uma expiação. Os Espíritos que, cumprindo a vontade 
do Senhor, baixam à Terra, como este, são felizes em provar males que 
para outros seriam uma expiação. O sono os revigora perante o Todo-
-Poderoso, dando-lhes a força de tudo suportarem para sua maior glória. 
A missão deste Espírito, em sua última existência, não era de aparato, 
mas por mais obscura que fosse nem por isso tinha menos mérito, visto 
como não podia ser estimulado pelo orgulho. Ele tinha, antes de tudo, 
um dever de gratidão a cumprir para com aquela que foi sua mãe; de-
pois, deveria demonstrar que nos piores ambientes podem encontrar-se 
almas puras, de nobres e elevados sentimentos, capazes de resistir a todas 
as tentações. Isso é uma prova de que as qualidades morais têm causas 
anteriores, e um tal exemplo não terá sido estéril.

Espíritos felizes

213



A Sra. Anaïs Gourdon
Era muito jovem e notável pela doçura do caráter e eminentes qua-

lidades morais que a distinguiam, tendo falecido em novembro de 1860. 
Pertencia a uma família de mineiros dos arredores de Saint-Étienne, cir-
cunstância que torna interessante sua posição espiritual.

Evocação: — R. Presente.
— P. Vosso pai e vosso marido pediram-me para evocar-vos, e felizes 

se julgariam se obtivessem uma comunicação.
— R. Eu também sou feliz em dá-la.
— P. Por que tão cedo vos furtastes aos carinhos da família? 
— R. Porque terminei as provações terrenas.
— P. Podeis ver algumas vezes os vossos parentes? 
— R. Oh! estou sempre ao lado deles.
— P. Sois feliz como Espírito? 
— R. Sou feliz. Amo e espero. Os céus não me infundem temor, e 

cheia de conança aguardo que asas brancas me alcem até eles.
— P. Que entendeis por asas brancas?
— R. Tornar-me Espírito puro, resplandecer como os mensageiros 

celestes que me ofuscam.

As asas dos anjos, arcanjos, serans, que não passam de Espíritos puros, são evi-

dentemente apenas um atributo pelos homens imaginado para dar ideia da rapidez 

com que se transportam, visto como a sua natureza etérea os dispensa de qualquer 

amparo para fender os espaços. Contudo, eles podem aparecer aos homens com 

tal acessório para lhes corresponderem ao pensamento, assim como os Espíritos se 

revestem da aparência terrestre a m de se fazerem cognoscíveis.

— P. Podem os vossos parentes fazer algo em vosso favor?
— R. Podem, caros irmãos, não mais me entristecendo com as suas 

lamentações, pois sabem que não estou perdida de todo para eles. Desejo 
que a recordação de meu ser lhes seja suave e doce. Passei qual or sobre a 
Terra, e nada de pesaroso deve subsistir dessa passagem.

— P. Como pode ser tão poética a vossa linguagem, e tão pouco em 
harmonia com a posição que tivestes na Terra?

— R. É que a minha alma é quem fala. Sim, eu tinha conhecimen-
tos adquiridos e Deus permite muitas vezes que Espíritos delicados  encarnem 

Segunda Parte – Capítulo II

214



entre os homens mais rústicos, para fazer-lhes pressentir as delicadezas ao seu 
alcance, que compreenderão mais tarde.

Sem esta explicação tão lógica, consentânea com a solicitude de Deus para com as 

criaturas, dicilmente se compreenderia o que à primeira vista parecerá anomalia. 

De fato, que pode haver de mais belo, poético e gracioso que a linguagem desta 

jovem educada entre rudes operários? Dá-se o contrário muitas vezes: Espíritos 

inferiores encarnam entre os mais adiantados homens, porém, com to oposto. É 

visando o seu próprio adiantamento que Deus os põe em contato com um meio 

esclarecido, e, às vezes, também como instrumento de provação desse mundo. 

Que outra losoa pode resolver tais problemas?

Maurice Gontran
Era lho único e faleceu, aos 18 anos, de uma afecção pulmonar. 

Inteligência rara, razão precoce, grande amor ao estudo, caráter doce, terno 
e simpático, possuía todas as qualidades que fazem prever brilhante futuro. 
Com grande êxito terminara muito cedo os primeiros estudos, matricu-
lando-se em seguida na Escola Politécnica. A sua morte acarretou aos pais 
uma dessas dores que deixam traços profundos e muitíssimo dolorosos, 
pois que, tendo sido sempre de natureza delicada, lhe atribuíam o m pre-
maturo ao trabalho de estudos a que o instigaram.

Exprobrando-se, então, diziam: “De que lhe serve agora tudo o que 
aprendeu? Melhor fora casse ignorante, pois a ciência não lhe era necessá-
ria para viver, e assim estaria, sem dúvida, entre nós; seria o consolo da nos-
sa velhice.” Se conhecessem o Espiritismo, raciocinariam de outra forma. 
Nele encontraram, contudo, a verdadeira consolação. O ditado seguinte 
foi dado pelo rapaz a um dos seus amigos, meses após a desencarnação.

— P. Meu caro Maurice, a terna afeição que votáveis a vossos pais 
traz-me a convicção de que desejais reconfortar-lhes o ânimo, se estiver ao 
vosso alcance fazê-lo. O pesar, direi mesmo desespero, que o vosso passa-
mento lhes trouxe, altera-lhes visivelmente a saúde, levando-os a desgos-
tarem-se da vida. Algumas palavras de consolo poderão certamente fazer 
renascer-lhes a esperança...

— R. Meu velho amigo, esperava com impaciência esta ocasião que 
ora me facultais de comunicar-me. A dor de meus pais aige-me, porém, 

Espíritos felizes

215



ela se acalmará quando tiverem a certeza de que não estou perdido para 
eles; aproximai-vos deles a m de os convencer desta verdade, o que cer-
tamente conseguireis. Era preciso este acontecimento para insinuar-lhes 
uma crença que lhes trará a felicidade, impedindo-os de murmurar contra 
os decretos da Providência. Sabeis que meu pai era muito cético a respeito 
da vida futura. — Deus concedeu-lhe este desgosto para arrancá-lo do seu erro. 
Aqui nos reencontraremos, neste mundo onde não se conhecem desgostos 
da vida, e no qual os precedi; armai-lhes categoricamente que a ventura 
de tornarem a ver-me ser-lhes-á recusada como castigo à falta de conança 
na bondade de Deus. Para mim seria mesmo interdita a comunicação com 
eles, durante o tempo da sua permanência na Terra. O desespero é uma 
rebeldia à vontade do Onipotente, sempre punido com o prolongamento 
da causa que o produziu, até que haja completa submissão.

“O desespero é verdadeiro suicídio por minar as forças corpóreas, e 
quem abrevia os seus dias, no intuito de escapar mais cedo aos travos da 
dor, faz jus às mais cruéis decepções; deve-se, ao contrário, avigorar o corpo 
a m de suportar mais facilmente o peso das provações.

“Meus queridos e bondosos pais, é a vós que neste momento me 
dirijo. Desde que deixei o despojo mortal, jamais deixei de estar ao vosso 
lado. Aí estou muito mais vezes mesmo que quando na Terra. Consolai-
-vos, pois, porque eu não estou morto, ou antes, estou mais vivo que vós. 
Apenas o corpo morreu, mas o Espírito, esse, vive sempre. Ele é ademais 
livre, feliz, isento de moléstias, de enfermidades e de dores.

“Em vez de vos aigirdes, regozijai-vos por saber que estou ao abrigo 
de cuidados e apreensões, em lugar onde o coração se satura de alegria pu-
ríssima, sem a sombra de um desgosto.

“Meus bons amigos, não deploreis os que morrem precocemente, 
porque isto é uma graça que Deus lhes concede, poupando-os às tribu-
lações da vida terrena. A minha existência aí não devia prolongar-se por 
muito tempo desta vez, visto ter adquirido o necessário para preencher, no 
Espaço, uma missão mais elevada. Se tivesse mais tempo, não imaginais a 
que perigos e seduções iria expor-me.

“E podereis acaso julgar da minha fortaleza para não sucumbir nessa 
luta que importaria atraso de alguns séculos? Por que, pois, lastimar o que 
me é vantajoso?

Segunda Parte – Capítulo II

216



“Neste caso, uma dor inconsolável acusaria descrença só legitimá-
vel pela ideia do nada. Os que assim descreem, esses é que são dignos de 
lástima, pois para eles não pode haver consolação possível; os entes caros 
guram-se-lhes irremediavelmente perdidos, porque a tumba lhes leva a 
última esperança!”

— P. Vossa morte foi dolorosa?
— R. Não, meu amigo, apenas sofri, antes da morte, os efeitos da 

moléstia que carregava, porém esse sofrimento diminuía à proporção que o 
último instante se aproximava: depois, um dia, adormeci sem pensar na 
morte. E tive então um sonho delicioso! Sonhei que estava curado, que não 
mais sofria, e respirava a longos haustos, prazerosamente, um ar embalsa-
mado e puro: transportava-me através do Espaço uma força desconhecida. 
Brilhante luz resplandecia em torno, mas sem cansar-me a vista! Vi meu 
avô, não mais esquálido, alquebrado, porém, com aspecto juvenil e loução. 
E ele estendia-me os braços, estreitando-me efusivamente ao coração. 

“Multidão de outras pessoas, de risonhos semblantes, o acompa-
nhavam, acolhendo-me todos com benevolência e doçura; parecia-me 
reconhecê-los e, venturoso por tornar a vê-los, trocávamos felicitações e 
testemunhos de amizade. Pois bem! o que eu supunha ser um sonho era a 
realidade, porque de tal sonho não devia despertar na Terra: é que acordara 
no mundo espiritual.”

— P. A vossa moléstia não se originou da grande assiduidade no 
estudo?

— R. Oh! não, desenganai-vos. Contado estava o tempo que eu 
deveria passar na Terra, e coisa alguma poderia aí reter-me. Sabia-o meu 
Espírito nos momentos de desprendimento e considerava-me feliz com a 
ideia da próxima libertação.

“Mas o tempo que aí passei não foi sem proveito, e hoje me felicito 
de o não ter perdido.

“Os sérios estudos feitos forticaram-me a alma, aumentando-lhe 
os conhecimentos, e se em virtude da minha curta existência não pude 
 dar-lhes aplicação, nem por isso deixarei de o fazer mais tarde e com maior 
utilidade.

“Adeus, caro amigo: eu parto para junto de meus pais, a m de pre-
dispô-los ao recebimento desta comunicação.”

Maurice

Espíritos felizes

217





CAPÍTULO III

M

Espíritos em condições 
medianas

• Joseph Bré  • Sra. Hélène Michel • O marquês de Saint-Paul  
• Sr. Cardon, médico • Eric Stanislas • Anna Belleville

Joseph Bré
(Falecido em 1840 e evocado em Bordeaux, por sua neta, em 1862.)

O HOMEM HONESTO SEGUNDO DEUS OU SEGUNDO OS HOMENS

1. Caro avô, podeis dizer-me como vos encontrais no mundo dos 
Espíritos, dando-me quaisquer pormenores úteis ao nosso progresso?

— R. Tudo que quiseres, querida lha. Eu expio a minha descrença; 
porém, grande é a bondade de Deus, que atende às circunstâncias. Sofro, 
mas não como poderias imaginar: é o desgosto de não ter melhor aprovei-
tado o tempo aí na Terra.

2. Como? Pois não vivestes sempre honestamente?
— R. Sim, no juízo dos homens; mas há um abismo entre a ho-

nestidade perante os homens e a honestidade perante Deus. E uma vez que 
desejas instruir-te, procurarei demonstrar-te a diferença. Aí, entre vós, é 
reputado honesto aquele que respeita as leis do seu país, respeito arbitrá-
rio para muitos. Honesto é aquele que não prejudica o próximo ostensi-
vamente, embora lhe arranque muitas vezes a felicidade e a honra, visto 
o código penal e a opinião pública não atingirem o culpado hipócrita. 
Podendo fazer gravar na pedra do túmulo um epitáo de virtude, julgam 
muitos terem pago sua dívida à humanidade! Erro! Não basta, para ser 



honesto perante Deus, ter respeitado as leis dos homens; é preciso antes 
de tudo não haver transgredido as Leis divinas. Honesto aos olhos de 
Deus será aquele que, possuído de abnegação e amor, consagre a existên-
cia ao bem, ao progresso dos seus semelhantes; aquele que, animado de 
um zelo sem limites, for ativo na vida; ativo no cumprimento dos deveres 
materiais, ensinando e exemplicando aos outros o amor ao trabalho; 
ativo nas boas ações, sem esquecer a condição de servo ao qual o Senhor 
pedirá contas, um dia, do emprego do seu tempo; ativo nalmente na 
prática do amor de Deus e do próximo.

“Assim o homem honesto, perante Deus, deve evitar cuidadoso 
as palavras mordazes, veneno oculto sob ores, que destrói reputações 
e acabrunha o homem, muitas vezes cobrindo-o de ridículo. O homem 
honesto, segundo Deus, deve ter sempre cerrado o coração a quaisquer 
germens de orgulho, de inveja, de ambição; deve ser paciente e benévolo 
para com os que o agredirem; deve perdoar do fundo da alma, sem esfor-
ços e sobretudo sem ostentação, a quem quer que o ofenda; deve, enm, 
praticar o preceito conciso e grandioso que se resume ‘no amor de Deus 
sobre todas as coisas e do próximo como a si mesmo’.

“Eis aí, querida lha, aproximadamente o que deve ser o homem 
honesto perante Deus. Pois bem: tê-lo-ia eu sido? Não. Confesso sem co-
rar que faltei a muitos desses deveres; que não tive a atividade necessária; 
que o esquecimento de Deus impeliu-me a outras faltas, as quais, por não 
serem passíveis às leis humanas, nem por isso deixam de ser atentatórias 
à Lei de Deus. Compreendendo-o, muito sofri, e assim é que hoje espero 
mais consolado a misericórdia desse Deus de bondade, que perscruta o 
meu arrependimento. Transmite, cara lha, repete tudo o que aí ca a 
quantos tiverem a consciência onerada, para que reparem suas faltas à 
força de boas obras, a m de que a misericórdia de Deus se estenda por 
sobre eles. Seus olhos paternais lhes calcularão as provações. Sua mão 
potente lhes apagará as faltas.”

Sra. Hélène Michel
Jovem de 25 anos, falecida subitamente no lar, sem sofrimentos, 

sem causa previamente conhecida. Rica e um tanto frívola, a leviandade 
de caráter predispunha-a mais para as futilidades da vida do que para 

Segunda Parte – Capítulo III

220



as coisas sérias. Não obstante, possuía um coração bondoso e era dócil, 
afetuosa e caritativa.

Evocada três dias após a morte por pessoas conhecidas, exprimia-se 
assim:

“Não sei onde estou... que turbação me cerca! Chamaste-me e eu 
vim. Não compreendo por que não estou em minha casa; lamentam a 
minha ausência quando presente estou, sem poder fazer-me reconhecida. 
Meu corpo não mais me pertence, e no entanto eu lhe sinto a algidez... 
Quero deixá-lo e mais a ele me prendo, sempre... Sou como que duas 
personalidades... Oh! quando chegarei a compreender o que comigo se 
passa? É necessário que vá lá ainda... meu outro eu, que lhe sucederá na 
minha ausência? Adeus.” 

O sentimento da dualidade que não está ainda destruído por uma completa 

separação, é aqui evidente. Caráter volúvel, permitindo-lhe a posição e a fortuna 

a satisfação de todos os caprichos, deveria igualmente favorecer as tendências de 

leviandade. Não admira, pois, tenha sido lento o seu desprendimento, a ponto 

de, três dias após a morte, sentir-se ainda ligada ao invólucro corporal. Mas 

como não possuísse vícios sérios e fosse de boa índole, essa situação nada tinha 

de penosa e não deveria prolongar-se por muito tempo. Evocada novamente de-

pois de alguns dias, as suas ideias estavam já muito modicadas. Eis o que disse:

“— Obrigada por haverdes orado por mim. Reconheço a bondade 
de Deus, que me subtraiu aos sofrimentos e apreensões consequentes 
ao desligamento do meu Espírito. À minha pobre mãe será dicílimo 
resignar-se; entretanto será confortada, e o que a seus olhos constitui 
sensível desgraça, era fatal e indispensável para que as coisas do Céu se 
lhe tornassem no que devem ser: tudo. Estarei ao seu lado até o m da 
sua provação terrestre, ajudando-a a suportá-la.

‘Não sou infeliz, porém, muito tenho ainda a fazer para aproximar-
-me da situação dos bem-aventurados. Pedirei a Deus me conceda voltar 
a essa Terra para reparação do tempo que aí perdi nesta última existência.

‘A fé vos ampare, meus amigos; conai na ecácia da prece, mor-
mente quando partida do coração. Deus é bom.’  

— P. Levastes muito tempo a reconhecer-vos?
— R. Compreendi a morte no mesmo dia que por mim orastes.
— P. Era doloroso o estado de perturbação?

Espíritos em condições medianas

221



— R. Não, eu não sofria, acreditava sonhar e aguardava o desper-
tar. Minha vida não foi isenta de dores, mas todo ser encarnado nesse 
mundo deve sofrer. Resignando-me à vontade de Deus, a minha resigna-
ção foi por Ele levada em conta. Grata vos sou pelas preces que me au-
xiliaram no reconhecimento de mim mesma. Obrigada; voltarei sempre 
com prazer. Adeus.”

Hélène

O marquês de Saint-Paul
(Falecido em 1860 e evocado, a pedido de uma sua irmã,
consóror da Sociedade de Paris, em 16 de maio de 1861.)

1. Evocação: — R. Eis-me aqui.  
2. Vossa irmã pediu-nos para evocar-vos, pois, conquanto seja mé-

dium, não está ainda bastante desenvolvida. 
— R. Responderei da melhor forma possível.
3. Em primeiro lugar ela deseja saber se sois feliz. 
— R. Estou na erraticidade, estado transitório que não proporciona 

nem felicidade nem castigo absolutos.
4. Permanecestes por muito tempo inconsciente do vosso estado? 
— R. Estive muito tempo perturbado e só voltei a mim para bendi-

zer da piedade dos que, lembrando-se de mim, por mim oraram.
5. E podeis precisar o tempo dessa perturbação? 
— R. Não.
6. Quais os parentes que reconhecestes primeiro? 
— R. Minha mãe e meu pai, os quais me receberam ao despertar, 

iniciando-me na nova vida.
7. A que atribuir o fato de parecer que nos últimos extremos da mo-

léstia confabuláveis com as pessoas caras da Terra? 
— R. Ao conhecimento antecipado pela revelação do mundo que 

viria habitar. Vidente antes da morte, meus olhos só se turbaram no mo-
mento da separação do corpo, porque os laços carnais eram ainda muito 
vigorosos.

Segunda Parte – Capítulo III

222



8. Como explicar as recordações da infância que de preferência vos 
ocorriam? 

— R. Ao fato de o princípio se identicar mais com o m, que com 
o meio da vida.

— P. Como explicar isso? 
— R. Importa dizer que os moribundos lembram e veem, como 

miragem consoladora, a pureza infantil dos primeiros anos.

É provavelmente por motivo providencial semelhante que os velhos, à propor-

ção que se aproximam do termo da vida, têm, por vezes, nítida lembrança dos 

mais ínmos episódios da infância.

9. Por que, referindo-vos ao corpo, faláveis sempre na terceira 
 pessoa? 

— R. Porque era vidente como vo-lo disse, e sentia claramente as 
diferenças entre o físico e o moral; essas diferenças, muito amalgamadas 
entre si pelo uido vital, tornam-se distintíssimas aos olhos dos mori-
bundos clarividentes.

Eis aí uma particularidade singular da morte deste senhor. Nos seus últimos 

momentos, ele dizia sempre: “Ele tem sede, é preciso dar-lhe de beber; ele tem 

frio, é preciso aquecê-lo; sofre em tal ou tal região etc.” E quando se lhe dizia: 

“Mas sois vós que tendes sede?” — respondia: “Não, é ele.” Aqui ressaltam per-

feitamente as duas existências: o eu pensante está no Espírito, e não no corpo; 

o Espírito, em parte desprendido, considerava o corpo outra individualidade, 

que a bem dizer lhe não pertencia; era portanto ao seu corpo que se fazia mister 

dessedentar, e não a ele Espírito. Este fenômeno é notado também em alguns 

sonâmbulos.

10. O que dissestes sobre a erraticidade do vosso Espírito e sua 
respectiva perturbação, levaria a duvidar da vossa felicidade, ao contrário 
do que se poderia inferir das vossas qualidades. Ademais, há Espíritos 
errantes felizes e infelizes. 

— R. Estou num estado transitório; aqui as virtudes humanas pas-
sam a ter seu justo valor. Certo, este estado é mil vezes preferível ao 
da minha encarnação terrestre; mas porque alimentei sempre aspirações 
ao verdadeiramente bom e belo, minha alma não cará satisfeita senão 
quando se alçar aos pés do Criador.

Espíritos em condições medianas

223



Sr. Cardon, médico
Passara uma parte da sua vida na marinha mercante, como médico 

de navio baleeiro, adquirindo em tal ambiente ideias um tanto materia-
listas; recolhido à cidade de J., exerceu aí a modesta prossão de médico 
da roça. Havia algum tempo, adquirira a certeza de estar afetado de uma 
hipertroa do coração, e, sabendo a moléstia incurável, deixava-se aba-
ter pela perspectiva da morte, num estado de melancolia inconsolável. 
Predisse o dia certo do falecimento, com antecipação de cerca de dois 
meses, e, chegado o momento, ele reuniu a família para dizer-lhe o últi-
mo adeus.

Estando abeirados do seu leito a esposa, a mãe, os três lhos e 
outros parentes, quando a primeira tentava erguê-lo, ele prostrou-se, 
tornando-se de um roxo lívido e fechando os olhos, pelo que foi julgado 
morto. A esposa colocou-se então de permeio, para ocultar aos lhos esse 
espetáculo.

Minutos depois, o doente reabriu os olhos; sua sionomia, por 
assim dizer iluminada, tomou radiante expressão de beatitude, e ele ex-
clamou: — Ó meus lhos, belo! sublime! Oh! a morte! que benefício! 
que coisa suave! Morto, senti minha alma elevar-se bem alta, porém, 
Deus me permitiu voltasse para dizer-vos: Não lamenteis a minha morte, 
que é a libertação. Ah! que eu não posso descrever-vos a magnicência de 
tudo quanto vi, as impressões que experimentei! Mas não poderíeis com-
preendê-las... Ó meus lhos, comportai-vos sempre de modo a merecer 
esta inefável felicidade reservada aos homens de bem; vivei conforme os 
preceitos da caridade; do que tiverdes, dai uma parte aos necessitados.

“Minha querida mulher, deixo-te numa posição pouco lisonjeira; 
temos dívidas a receber, mas eu te conjuro a não atormentares os nossos 
devedores; se estiverem em apuros, espera que possam pagar; e aos que 
não o puderem fazer, perdoa-lhes. Deus te recompensará. Tu, meu lho, 
trabalha para manteres tua mãe; sê honesto sempre e guarda-te de fazer 
algo que possa manchar a nossa família. Toma esta cruz, herança de mi-
nha mãe; não a deixes nunca, e oxalá te recorde ela sempre os meus der-
radeiros conselhos: Meus lhos, ajudai-vos, apoiai-vos mutuamente para 
que a boa harmonia reine entre vós; não sejais vaidosos nem orgulhosos; 
perdoai aos vossos inimigos se quiserdes que Deus vos perdoe...” 

Segunda Parte – Capítulo III

224



Depois, fazendo-os chegar a si, tomou-lhes as mãos, acrescentan-
do: — Filhos, eu vos abençoo. — E seus olhos cerraram-se, desta vez para 
sempre; seu rosto, porém, conservou uma expressão tão imponente que, 
até o momento de ser amortalhado, numerosa turba veio contemplá-lo, 
tomada de admiração.

Tendo-nos um amigo da família fornecido estes pormenores assaz 
interessantes, lembramo-nos que a evocação podia tornar-se instrutiva a 
todos nós, e útil ao próprio Espírito.

1. Evocação: — R. Estou perto de vós.
2. Relataram-nos as circunstâncias em que se deu a vossa passagem 

e camos cheios de admiração. Quereis ter a bondade de nos descrever 
ainda mais minuciosamente o que vistes no intervalo do que poderíamos 
denominar as vossas duas mortes? 

— R. O que vi... E poderíeis compreendê-lo? Não sei, visto como 
não encontraria expressões apropriadas à compreensão do que pude ver 
durante os instantes em que me foi possível deixar o envoltório mortal.

3. E sabeis em que lugar estivestes? Seria longe da Terra, em outro 
planeta, ou no Espaço?

— R. O Espírito não mede distâncias, nem lhes conhece o valor 
como a vós acontece. Arrebatado por não sei que agente maravilhoso, eu 
vi os esplendores de um céu, desses que só em sonho podemos imaginar. 
Esse percurso, através do innito, fazia-se com celeridade tal que eu não 
pude precisar os instantes nele empregados pelo meu Espírito.

4. E fruís atualmente a felicidade que entrevistes? 
— R. Não; bem desejaria poder fruí-la, mas Deus não deveria re-

compensar-me de tal maneira. Revoltei-me muitas vezes contra os pen-
samentos abençoados que o coração me ditava e a morte parecia-me uma 
injustiça.

“Médico incrédulo, eu havia assimilado na arte de curar uma aver-
são profunda à segunda natureza, que é o nosso impulso inteligente, 
divino; para mim a imortalidade da alma não passava de cção própria 
para seduzir as naturezas pouco instruídas, embora o nada me espantas-
se, maldizendo o misterioso agente que atua perenemente. A Filosoa 
desviara-me, sem que eu desse por isto, da compreensão da grandeza do 
Eterno, que sabe distribuir a dor e a alegria para ensino da humanidade.”

Espíritos em condições medianas

225



5. Logo após o denitivo desprendimento reconhecestes o vosso 
estado? 

— R. Não; eu só me reconheci durante a transição que o meu Es-
pírito experimentou para percorrer a etérea região. Isto, porém, não ocor-
reu imediatamente, sendo-me precisos alguns dias para o meu  despertar.

“Deus concedera-me uma graça, em razão do que vos vou explicar: 
A minha primitiva descrença não mais existia; tornara-me crente antes da 
morte, depois de haver cienticamente sondado a matéria grave que me 
atormentava, de não haver encontrado ao m das razões terrestres senão 
a razão divina, que me inspirou e consolou, dando-me coragem mais for-
te que a dor. Assim, bendizia o que amaldiçoara, encarava a morte como 
uma libertação. A ideia de Deus é grande como o mundo! Oh! que supre-
mo consolo na prece, que nos enternece e comove: ela é o elemento mais 
positivo da nossa natureza imaterial; foi por ela que compreendi, que cri 
rme, soberanamente, e, por isso, Deus, levando em conta os meus atos, 
houve por bem recompensar-me antes do termo da minha encarnação.”

6. Poder-se-ia dizer que estivestes morto nessa primeira crise? 
— R. Sim e não: tendo o Espírito abandonado o corpo, natu-

ralmente a carne extinguia-se; entretanto, retomando posse da morada 
terrena, a vida voltou ao corpo, que passou por uma transição, por um 
sono.

7. E sentíeis então os laços que vos prendiam ao corpo? 
— R. Sem dúvida; o Espírito tem um grilhão fortíssimo a prendê-

-lo, e não entra na vida natural antes que dê o último estremecimento 
da carne.

8. Como, pois, na vossa morte aparente e durante alguns minu-
tos, pôde o vosso Espírito desprender-se súbita e imperturbavelmente, ao 
passo que o desprendimento efetivo se fez acompanhar da perturbação 
por alguns dias? Parece-nos que no primeiro caso, os laços entre corpo e 
Espírito subsistindo mais que no segundo, o desprendimento deverá ser 
mais lento, ao contrário justamente do que se deu. 

— R. Tendes muitas vezes evocado um Espírito encarnado, rece-
bendo respostas exatas; eu estava nas condições desses tais, porque Deus 
me chamava e os seus servidores me diziam: “Vem...” Obedeci, agrade-
cendo-lhe o favor especial que houve por bem conceder-me para que 
pudesse entrever, compreendendo-a, a sua innita grandeza. Obrigado a 

Segunda Parte – Capítulo III

226



vós, que antes da morte real me permitistes doutrinar os meus, para que 
façam boas e justas encarnações.

9. Donde provinham as belas palavras que após o despertar dirigis-
tes à vossa família? 

— R. Eram o reexo do que tinha visto e ouvido; os bons Espíritos 
inspiravam-me a linguagem e davam fulgor à minha sionomia.

10. Que impressão julgais ter a vossa revelação produzido nos as-
sistentes, notadamente nos vossos lhos? 

— R. Surpreendente, profunda; a morte não é mentirosa; os lhos, 
por mais ingratos que possam ser, curvam-se sempre à encarnação que 
termina. Se pudéssemos penetrar o coração dos lhos, junto de um tú-
mulo entreaberto, vê-lo-íamos apenas palpitar de sentimentos verdadei-
ros, sinceros, tocados pela mão secreta dos Espíritos, que dizem em todos 
os pensamentos: “Tremei se duvidais”; a morte é a reparação, a Justiça de 
Deus, e eu vos asseguro, em que pese aos incrédulos, que a minha família 
e os amigos creram nas palavras por mim pronunciadas antes da morte. 
Eu era, ademais, intérprete de um outro mundo.

11. Dizendo não gozardes da felicidade entrevista, pode inferir-se 
que sejais infeliz? 

— R. Não, uma vez que me tornei crente antes da morte, e isto 
de coração e consciência. A dor acabrunha nesse mundo, mas fortalece 
sob o ponto de vista do futuro espiritual. Notai que Deus teve em conta 
as minhas preces e a crença nele depositada em absoluto; estou rme 
no caminho da perfeição, e chegarei ao m que me foi permitido lobri-
gar. Orai, meus amigos, por este mundo invisível que preside aos vossos 
destinos; esta permuta fraternal é de caridade; é a alavanca que põe em 
comunhão os Espíritos de todos os mundos.

12. Acaso quereríeis dirigir algumas palavras à vossa mulher e 
 lhos? 

— R. Peço a todos os meus que acreditem no Deus poderoso, jus-
to, imutável; na prece que consola e alivia; na caridade que é a mais pura 
prática da encarnação humana; peço-lhes que se lembrem que do pouco 
também se pode dar, pois o óbolo do pobre é o mais meritório aos olhos 
de Deus, desse Deus que sabe que muito dá um pobre, mesmo que dê 
pouco.

Espíritos em condições medianas

227



“O rico precisa dar muito, e repetidamente, para merecer outro 
tanto. O futuro é a caridade, a benevolência em todos os atos; é consi-
derar que todos os Espíritos são irmãos, sem se preocupar jamais com as 
mil pueris vaidades da Terra.

“Tereis rudes provações, querida, amada família; aceitai-as, porém, 
corajosamente, lembrando-vos de que Deus as vê. Repeti amiúde esta 
prece: ‘Deus de amor e bondade, que tudo faculta e sempre, dá-nos força 
superior a todas as vicissitudes, torna-nos bons, humildes e caridosos, 
 pequenos pela fortuna e grandes de coração. Permite seja espírita o nosso 
Espírito na Terra, a m de melhor te compreendermos e te amarmos.

Seja teu nome emblema de liberdade, ó meu Deus! — O consola-
dor de todos os oprimidos, de todos os que necessitam de amar, perdoar 
e crer.’”

Cardon

Eric Stanislas
(Comunicação espontânea. Sociedade de Paris, agosto de 1863.)

“Que ventura nos proporcionam as emoções vivamente sentidas 
por calorosos corações! Oh! suaves pensamentos que vindes abrir o cami-
nho da salvação a tudo que vive, que respira material e espiritualmente. 
Não deixe jamais o bálsamo consolador de derramar-se profusamente 
sobre vós e sobre nós! De que expressões nos servirmos, que traduzam a 
felicidade dos irmãos desencarnados ao perscrutarem o amor que une a 
todos?

Ah! irmãos, quanto bem por toda parte, que de sentimentos sua-
ves, elevados e simples como vós, como a vossa Doutrina, sois chamados 
a implantar ao longo da estrada a percorrer, mas também quanto vos será 
outorgado antes mesmo de terdes adquirido direitos! 

Assisti a tudo quanto se passou esta noite; ouvi, compreendi e vou 
procurar a meu nuto cumprir o meu dever e instruir a classe dos Espíritos 
imperfeitos. Ouvi: eu estava longe de ser feliz; abismado na imensidade, 
no innito, os meus padecimentos eram tanto mais intensos, quanto 
difícil me era o compreendê-los.

Segunda Parte – Capítulo III

228



Bendito seja Deus, que me permitiu vir a um santuário, que não 
pode ser franqueado impunemente pelos maus.

Amigos, quanto vos agradeço, quanto de forças entre vós recobrei! 
Ó homens de bem, reuni-vos constantemente; estudai, uma vez que não 
podeis duvidar dos frutos das reuniões sérias; os Espíritos que têm mui-
to ainda a aprender, os que cam voluntariamente inativos, preguiçosos 
e esquecidos dos seus deveres, podem encontrar-se, em virtude de cir-
cunstâncias fortuitas ou não, aí entre vós; e então, fortemente tocados, 
quantas vezes lhes é dado, reconhecendo-se, entreverem o m, o objetivo 
cobiçado, ao mesmo tempo que procurarem, fortes pelo exemplo que 
lhes dais, os meios de fugir ao penoso estado que os avassala.

Com grande satisfação me constituo intérprete das almas sofredo-
ras, porquanto é a homens de coração que me dirijo, na certeza de não 
ser repelido.

Ainda uma vez aceitai, pois, homens generosos, a expressão do 
meu reconhecimento em particular, e em geral de todos a quem tanto 
bem tendes feito, talvez sem o saberdes.”

Eric Stanislas

O GUIA DO MÉDIUM – Meus lhos, este é um Espírito que sofreu 
por muito tempo, transviado do bom caminho. Agora compreendeu os 
seus erros, arrependeu-se e volveu os olhos para o Deus que negara. A 
sua posição não é a de um feliz, porém ele aspira à felicidade e não mais 
sofre. Deus permitiu-lhe esta audição para que desça depois a uma esfera 
inferior, a m de instruir e estimular o progresso de Espíritos que, como 
ele, transgrediram a lei. É a reparação que lhe compete. Anal, ele con-
quistará a felicidade, porque tem força de vontade.

Sra. Anna Belleville
Jovem mulher falecida aos 35 anos após cruel enfermidade. Vivaz, 

espirituosa, dotada de inteligência rara, de meticuloso critério e emi-
nentes qualidades morais; esposa e mãe de família devotada, ela possuía, 
ademais, uma integridade de caráter pouco comum e uma fecundidade 
de recursos que a trazia sempre a coberto das mais críticas eventualidades 
da existência. Sem guardar ressentimento das pessoas de quem poderia 

Espíritos em condições medianas

229



queixar-se, estava sempre pronta a prestar-lhes oportuno serviço. Inti-
mamente ligados à sua pessoa desde longos anos, pudemos acompanhar 
todas as fases da sua existência, bem como todas as peripécias do seu m. 
Proveio de um acidente a moléstia que havia de levá-la, depois de a reter 
três anos de cama, presa dos mais cruéis sofrimentos, aliás suportados 
até o m com uma coragem heroica, e a despeito dos quais a graça na-
tural do seu Espírito jamais a abandonou. Ela acreditava rmemente na 
existência da alma e na vida futura, mas pouco se preocupava com isso; 
todos os seus pensamentos se relacionavam com o presente, que muito 
lhe importava, posto não tivesse medo da morte e fosse indiferente aos 
gozos materiais. A sua vida era simples e sem sacrifício abria mão do que 
não podia obter; mas possuía inato o sentimento do bem e do belo, que 
apreciava até nas coisas mínimas.

Queria viver menos para si que para os lhos, avaliando a falta que 
lhes faria, e era isso que a prendia à vida. Conhecia o Espiritismo sem 
o ter estudado a fundo; interessava-se por ele, mas nunca pôde xar as 
ideias sobre o futuro; este era para ela uma realidade, mas não lhe deixava 
no Espírito uma impressão profunda.

O que praticava de bom era o resultado de um impulso natural, 
espontâneo, sem ideia de recompensas ou de penas futuras.

De há muito era desesperador o seu estado e iminente o desenlace, 
circunstância que ela própria não ignorava. Um dia, achando-se ausente 
o marido, sentiu-se desfalecer e compreendeu que a hora era chegada; 
embaciando-se-lhe a vista, a perturbação a invadia, sentindo todas as 
angústias da separação.

Custava-lhe, contudo, a morte antes da volta do esposo. Fazendo 
supremo esforço sobre si mesma, murmurou: “Não, não quero morrer!” 

Então sentiu renascer-lhe a vida e recobrou o uso pleno das suas 
faculdades. Quando o marido chegou, disse-lhe: “Eu ia morrer, mas quis 
aguardar a tua vinda, por isso que tinha algumas recomendações a fazer-
-te...” Assim se prolongou a luta entre a vida e a morte por três meses 
ainda, tempo que mais não foi que dolorosa agonia.

EVOCAÇÃO NO DIA SEGUINTE AO DA MORTE: “Meus bons amigos, 
obrigada pelo interesse que vos mereço; ademais, fostes para mim como 
bons parentes. Pois bem, regozijai-vos porque sou feliz. Confortai meu 

Segunda Parte – Capítulo III

230



pobre marido e velai por meus lhos. Eu segui logo para junto deles, 
depois que desencarnei.

— P. Podemos supor que a vossa perturbação não foi longa, uma 
vez que nos respondeis com lucidez...

— R. Ah! meus amigos, eu sofri tanto... e vós bem sabeis que sofria 
com resignação. Pois bem! a minha provação está concluída. Não direi 
que esteja completamente libertada, não; mas o certo é que não sofro 
mais, e isso para mim é um grande alívio! Desta feita estou radicalmente 
curada, porém, preciso ainda do auxílio das vossas preces para vir mais 
tarde colaborar convosco.

— P. Qual poderia ser a causa dos vossos longos sofrimentos? 
— R. Um passado terrível, meu amigo.
— P. Podeis revelar-nos esse passado?
— R. Oh! deixai que o esqueça um pouco... paguei-o tão caro...
UM MÊS DEPOIS DA MORTE: — P. Agora que deveis estar comple-

tamente desprendida e que melhor nos reconheceis, muito estimaríamos 
ter convosco uma palestra mais explícita. Podereis, por exemplo, dizer-
-nos qual a causa da vossa prolongada agonia? Estivestes durante três 
meses entre a vida e a morte...

— R. Obrigada, meus amigos, pela vossa lembrança como pelas 
vossas preces! Quão salutares me foram estas, e como concorreram para a 
minha libertação! Tenho ainda necessidade de ser confortada; continuai a 
orar por mim. Vós compreendeis o valor da prece. As que dizeis não são 
de modo algum fórmulas banais, como as murmuradas por tantos outros 
que lhes não medem o alcance, o fruto de uma boa prece.

“Sofri muito, porém os meus sofrimentos foram largamente com-
pensados, sendo-me permitido estar muitas vezes perto dos queridos -
lhos, que deixei com tanto pesar!

“Prolonguei por mim mesma esses sofrimentos; o desejo ardente 
de viver, por amor dos lhos, fazia com que me agarrasse de alguma sorte 
à matéria, e, ao contrário dos outros, eu não queria abandonar o des-
graçado corpo com o qual era forçoso romper, se bem que ele fosse para 
mim o instrumento de tantas torturas.

“Eis aí a razão da minha longa agonia. Quanto à moléstia e aos 
padecimentos decorrentes, eram expiação do passado — uma dívida a 

Espíritos em condições medianas

231



mais, que paguei. Ah! meus bons amigos, se eu vos tivesse ouvido, quanta 
mudança na minha vida atual!

“Que alívio experimentaria nos últimos momentos, e quão fácil 
teria sido a separação, se em vez de a contrariar eu me tivesse abandona-
do conadamente à vontade de Deus, à corrente que me arrastava! Mas, 
em lugar de volver os olhos ao futuro que me aguardava, eu apenas via o 
presente que ia deixar!

“Quando houver de voltar à Terra, serei espírita, vo-lo armo. 
Que ciência sublime! Assisto constantemente às vossas reuniões e aos 
conselhos que vos são transmitidos. Se eu, quando na Terra, pudesse 
compreendê-los, os meus sofrimentos teriam sido atenuados. A ocasião 
não tinha chegado.

“Hoje compreendo a bondade e a Justiça de Deus, conquanto me 
não encontre sucientemente adiantada para despreocupar-me das coisas 
da vida; meus lhos principalmente me atraem, não mais para animá-los, 
porém para velar por eles, inculcando-lhes o caminho que o Espiritismo 
traça neste momento. Sim, meus bons amigos, eu tenho ainda graves 
preocupações, entre as quais avulta aquela da qual depende o futuro dos 
meus lhos.”

— P. Podeis ministrar-nos quaisquer informações sobre o passado 
que deplorais?

— R. Ah! meus bons amigos, estou pronta a confessar-me. Eu ti-
nha desprezado o sofrimento alheio, vendo indiferente os sofrimentos da 
minha mãe, a quem chamava doente imaginária. Por não vê-la de cama, 
supunha que não sofresse e zombava dos seus queixumes. Eis como Deus 
castiga.

SEIS MESES DEPOIS DA MORTE: — P. Agora que um tempo assaz 
longo se passou desde que deixastes o invólucro material, tende a bon-
dade de descrever-nos a vossa posição e ocupações no mundo espiritual.

— R. Na vida terrestre, eu era o que vulgarmente se chama uma 
boa pessoa; antes de tudo, porém, prezava o meu bem-estar; compassiva 
por índole, talvez não fosse capaz de penoso sacrifício para minorar um 
infortúnio. Hoje, tudo mudou, e posto seja sempre a mesma, o eu de 
outrora modicou-se.

“Ganhei com a modicação e vejo que não há nem categorias nem 
condições além do mérito pessoal, no mundo dos invisíveis, onde um 

Segunda Parte – Capítulo III

232



pobre caridoso e bom se sobreleva ao rico que humilhava com a sua es-
mola. Velo especialmente pelos que se aigem com tormentos familiares, 
com a perda de parentes ou de fortuna. A minha missão é reanimá-los e 
consolá-los, e com isso me sinto feliz.”

Anna 

Importante questão decorre dos fatos supramencionados. Ei-la:
Poderá uma pessoa, por esforço da própria vontade, retardar o mo-

mento de separação da alma do corpo? 
Resposta do Espírito São Luís: — Resolvida armativamente, sem 

restrições, esta questão poderia dar lugar a consequências falsas.
“Certamente, em dadas condições, pode um Espírito encarnado 

prolongar a existência corporal a m de terminar instruções indispensá-
veis, ou, ao menos, por ele como tais julgadas — é uma concessão que se 
lhe pode fazer, como no caso vertente, além de muitos outros exemplos. 
Esta dilação de vida não pode, porém, deixar de ser breve, visto como é 
defeso ao homem inverter a ordem das leis naturais, bem como retornar 
de moto próprio à vida, desde que ela tenha atingido o seu termo. É uma 
sustação momentânea apenas. Preciso é, no entanto, que da possibilidade 
do fato não se conclua a sua generalidade, tampouco que dependa de 
cada qual prolongar por este modo a sua existência. Como provação para 
o Espírito ou no interesse de missão a concluir, os órgãos depauperados 
podem receber um suplemento de uido vital que lhes permita prolongar 
de alguns instantes a manifestação material do pensamento. Estes casos 
são excepcionais e não fazem regra. Tampouco se deve ver nesse fato 
uma derrogação de Deus à imutabilidade das suas leis, mas apenas uma 
consequência do livre-arbítrio da alma que, no momento extremo, tem 
consciência de sua missão e quer, a despeito da morte, concluir o que não 
pôde até então. Às vezes pode ser também uma espécie de castigo ini-
gido ao Espírito duvidoso do futuro, esse prolongamento de vitalidade 
com o qual tem necessariamente de sofrer.”

São Luís

Poder-se-ia ainda admirar a rapidez relativa com que se desprendeu este Espíri-

to, dado o seu apego à vida corporal; cumpre, porém, considerar que tal apego 

nada tinha de material nem sensual, antes possuindo mesmo a sua face moral, 

Espíritos em condições medianas

233



motivado como era pelas necessidades dos lhos ainda tenros. Enm, era um Es-

pírito adiantado em inteligência e moralidade. Por mais um grau, e poder-se-ia 

considerá-lo um dos Espíritos dos mais felizes. Não havia, portanto, nos laços 

perispiríticos a tenacidade resultante da identicação material; pode dizer-se que 

a vida, debilitada por longa enfermidade, apenas se prendia por tênues os, que 

ele desejava impedir se rompessem. Contudo, a sua resistência foi punida com a 

dilação dos sofrimentos concernentes à própria moléstia, e não com a diculda-

de do desprendimento. Assim, realizado este, eis por que a perturbação foi bre-

ve. Um outro fato igualmente importante decorre desta, como da maior parte 

das evocações feitas em épocas diversas, mais ou menos distantes da morte: é a 

transformação gradual das ideias do Espírito, cujo progresso se traduz, não por 

melhores sentimentos, mas por uma apreciação mais justa das coisas. O progres-

so da alma na vida espiritual é, portanto, um fato demonstrado pela experiência. 

A vida corporal é a prática desse progresso, a demonstração das suas resoluções, 

o cadinho em que ele se depura. Desde que a alma progrida depois da morte, a 

sua sorte não pode ser irrevogavelmente xada, porquanto a xação denitiva da 

sorte é, como já o dissemos, a negação do progresso.

E não podendo coexistir simultaneamente as duas coisas, resta a que tem por si a 

sanção dos fatos e da razão.

Segunda Parte – Capítulo III

234



CAPÍTULO IV

M

Espíritos sofredores

• O castigo • Novel • Auguste Michel • Exprobrações 
de um boêmio • Lisbeth • Príncipe Ouran • Pascal 

Lavic • Ferdinand Bertin • François Riquier • Claire

O castigo
Exposição geral do estado dos culpados por ocasião da 
entrada no mundo dos Espíritos, ditada à Sociedade 

Espírita de Paris, em outubro de 1860.

“Depois da morte, os Espíritos endurecidos, egoístas e maus são logo 
presas de uma dúvida cruel a respeito do seu destino, no presente e no fu-
turo. Olham em torno de si e nada veem que possa aproveitar ao exercício 
da sua maldade — o que os desespera, visto como o insulamento e a inércia 
são intoleráveis aos maus Espíritos. 

Não elevam o olhar às moradas dos Espíritos elevados, consideram o 
que os cerca e, então, compreendendo o abatimento dos Espíritos fracos e 
punidos, se agarrarão a eles como a uma presa, utilizando-se da lembrança 
de suas faltas passadas, que eles põem continuamente em ação pelos seus 
gestos ridículos.

Não lhes bastando esse motejo, atiram-se para a Terra quais abutres 
famintos, procurando entre os homens uma alma que lhes dê fácil acesso 
às tentações. Encontrando-a, dela se apoderam exaltando-lhe a cobiça e 
procurando extinguir-lhe a fé em Deus, até que por m, senhores de uma 
consciência e vendo segura a presa, estendem a tudo quanto se lhe aproxi-
me a fatalidade do seu contágio.



O mau Espírito, no exercício da sua cólera, é quase feliz, sofrendo 
apenas nos momentos em que deixa de atuar, ou nos casos em que o bem 
triunfa do mal. Passam no entanto os séculos, e, de repente, o mau Espírito 
pressente que as trevas acabarão por envolvê-lo; o círculo de ação se lhe res-
tringe e a consciência, muda até então, faz-lhe sentir os acerados espinhos 
do remorso.

Inerte, arrastado no turbilhão, ele vagueia, como dizem as escrituras, 
sentindo a pele arrepiar-se-lhe de terror. Não tarda, então, que um grande 
vácuo se faça nele e em torno dele: chega o momento em que deve expiar; 
a reencarnação aí está ameaçadora... e ele vê como num espelho as prova-
ções terríveis que o aguardam; quereria recuar, mas avança e, precipitado 
no abismo da vida, rola em sobressalto, até que o véu da ignorância lhe 
recaia sobre os olhos. Vive, age, é ainda culpado, sentindo em si não sei 
que lembrança inquieta, pressentimentos que o fazem tremer, sem recuar, 
porém, da senda do mal. Por m, extenuado de forças e de crimes, vai 
morrer. Estendido numa enxerga (ou num leito, que importa?!), o homem 
culpado sente, sob aparente imobilidade, revolver-se e viver dentro de si 
mesmo um mundo de esquecidas sensações. Fechadas as pupilas, ele vê um 
clarão que desponta, ouve estranhos sons; a alma, prestes a deixar o corpo, 
agita-se impaciente, enquanto as mãos crispadas tentam agarrar as cober-
tas... Quereria falar, gritar aos que o cercam:  — Retenham-me! eu vejo o 
castigo! — Impossível! a morte sela-lhe os lábios esmaecidos, enquanto os 
assistentes dizem: — Descansa em paz!

E contudo ele ouve, utuando em torno do corpo que não deseja 
abandonar. Uma força misteriosa o atrai; vê e reconhece nalmente o que 
já vira. Espavorido, ei-lo que se lança no Espaço onde desejaria ocultar-se, 
e nada de abrigo, nada de repouso.

Retribuem-lhe outros Espíritos o mal que fez; castigado, confuso e 
escarnecido, por sua vez vagueia e vagueará até que a divina luz o penetre 
e esclareça, mostrando-lhe o Deus vingador, o Deus triunfante de todo o 
mal, e ao qual não poderá apaziguar senão à força de expiação e gemidos.”

Georges

Nunca se traçou quadro mais terrível e verdadeiro à sorte do mau; será ainda 

 necessária a fantasmagoria das chamas e das torturas físicas?

Segunda Parte – Capítulo IV

236



Novel
(O Espírito dirige-se ao médium, que em vida o conhecera.)

“Vou contar-te o meu sofrimento quando morri. Meu Espírito, pre-
so ao corpo por elos materiais, teve grande diculdade em desembaraçar-se 
— o que já foi, por si, uma rude angústia.

A vida que eu deixava aos 21 anos era ainda tão vigorosa que eu 
não podia crer na sua perda. Por isso procurava o corpo, estava admira-
do, apavorado por me ver perdido num turbilhão de sombras. Por m, 
a consciência do meu estado e a revelação das faltas cometidas em todas 
as minhas encarnações feriam-me subitamente, enquanto uma luz im-
placável me iluminava os mais secretos âmagos da alma, que se sentia 
desnudada e logo possuída de vergonha acabrunhante. Procurava fugir 
a essa inuência interessando-me pelos objetos que me cercavam, no-
vos, mas que, no entanto, já conhecia; os Espíritos luminosos, utuando 
no éter, davam-me a ideia de uma ventura a que eu não podia aspirar; 
formas sombrias e desoladas, mergulhadas umas em tedioso desespero; 
furiosas ou irônicas outras, deslizavam em torno de mim ou por sobre a 
terra a que me chumbava. Eu via agitarem-se os humanos cuja ignorância 
invejava; toda uma ordem de sensações desconhecidas, ou antes reencon-
tradas, invadiram-me simultaneamente. Como que arrastado por força 
irresistível, procurando fugir à dor encarniçada, franqueava as distâncias, 
os elementos, os obstáculos materiais, sem que as belezas naturais nem 
os esplendores celestes pudessem acalmar um instante a dor acerba da 
consciência, nem o pavor causado pela revelação da eternidade. Pode 
um mortal prejulgar as torturas materiais pelos arrepios da carne; mas as 
vossas frágeis dores, amenizadas pela esperança, atenuadas por distrações 
ou mortas pelo esquecimento, não vos darão nunca a ideia das angústias 
de uma alma que sofre sem tréguas, sem esperança, sem arrependimen-
to. Decorrido um tempo cuja duração não posso precisar, invejando os 
eleitos cujos esplendores entrevia, detestando os maus Espíritos que me 
perseguiam com remoques, desprezando os humanos cujas torpezas eu 
via, passei de profundo abatimento a uma revolta insensata.

Chamaste-me nalmente, e pela primeira vez um sentimento suave 
e terno me acalmou; escutei os ensinos que te dão os teus guias, a  verdade 

Espíritos sofredores

237



impôs-se-me, orei; Deus ouviu-me, revelou-se-me por sua clemência, 
como já se me havia revelado por sua Justiça.”

Novel

Auguste Michel
(Havre, março de 1863.)

Era um moço rico, boêmio, gozando larga e exclusivamente a vida 
material. Conquanto inteligente, o indiferentismo pelas coisas sérias era-
-lhe o traço característico. 

Sem maldade, antes bom que mau, fazia-se estimar por seus compa-
nheiros de pândegas, sendo apontado na sociedade por suas qualidades de 
homem mundano. Não fez o bem, mas também não fez o mal. Faleceu em 
consequência de uma queda da carruagem em que passeava. Evocado al-
guns dias depois da morte por um médium que indiretamente o conhecia, 
deu sucessivamente as seguintes comunicações:

8 DE MARÇO DE 1863. — “Por enquanto apenas consegui des-
prender-me e dificilmente vos posso falar. A queda que me ocasionou 
a morte do corpo perturbou profundamente o meu Espírito. Inquieta-
-me esta incerteza cruel do meu futuro. O doloroso sofrimento corpo-
ral experimentado nada é comparativamente a esta perturbação. Orai 
para que Deus me perdoe. Oh! que dor! oh! graças, meu Deus! que 
dor! Adeus.”

18 DE MARÇO. — “Já vim a vós, mas apenas pude falar dicilmente. 
Presentemente, ainda mal me posso comunicar convosco. Sois o único mé-
dium ao qual posso pedir preces para que a bondade de Deus me subtraia a 
esta perturbação. Por que sofrer ainda, quando o corpo não mais sofre? Por 
que existir sempre esta dor horrenda, esta angústia terrível? Orai, oh! orai 
para que Deus me conceda repouso... Oh! que cruel incerteza! Ainda estou 
ligado ao corpo. Apenas com diculdade posso ver onde devo encontrar-
-me; meu corpo lá está, e por que também lá permaneço sempre? Vinde 
orar sobre ele para que eu me desembarace dessa prisão cruel... Deus me 
perdoará, espero. Vejo os Espíritos que estão junto de vós e por eles posso 
falar-vos. Orai por mim.”

Segunda Parte – Capítulo IV

238



6 DE ABRIL. — “Sou eu quem vem pedir que oreis por mim. Será pre-
ciso irdes ao lugar em que jaz meu corpo, a m de implorar do  Onipotente 
que me acalme os sofrimentos? Sofro! oh! se sofro! Ide a esse lugar — assim 
é preciso — e dirigi ao Senhor uma prece para que me perdoe. Vejo que 
poderei car mais tranquilo, mas volto incessantemente ao lugar em que 
depositaram o que me pertencia.” 

O médium, não dando importância ao pedido que lhe faziam de orar sobre o 

túmulo, deixara de atender. Todavia, indo aí, mais tarde, lá mesmo recebeu uma 

comunicação.

11 DE MAIO. — “Aqui vos esperava. Aguardava que viésseis ao lugar 
em que meu Espírito parece preso ao seu invólucro, a m de implorar ao 
Deus de misericórdia e bondade acalmar os meus sofrimentos. Podeis bene-
ciar-me com as vossas preces, não o esqueçais, eu vo-lo suplico. Vejo quan-
to a minha vida foi contrária ao que deveria ser; vejo as faltas cometidas.

Fui no mundo um ser inútil; não z uso algum proveitoso das mi-
nhas faculdades; a fortuna serviu apenas à satisfação das minhas paixões, 
aos meus caprichos de luxo e à minha vaidade; não pensei senão nos gozos 
do corpo, desprezando os da alma e a própria alma. Descerá a misericórdia 
de Deus até mim, pobre Espírito que sofre as consequências das suas faltas 
terrenas? Orai para que Ele me perdoe, libertando-me das dores que ainda 
me pungem. Agradeço-vos o terdes vindo aqui orar por mim.”

8 DE JUNHO. — “Posso falar e agradeço a Deus que mo faculta. 
Compreendi as minhas faltas e espero que Deus me perdoe. Trilhai sempre 
na vida de conformidade com a crença que vos alenta, porque ela vos re-
serva de futuro um repouso que eu ainda não tenho. Obrigado pelas vossas 
preces. Até logo.” 

30 DE JULHO. — “Presentemente sou menos infeliz, visto não mais 
sentir a pesada cadeia que me jungia ao corpo. Estou livre, enm, mas 
ainda não expiei, e preciso é que repare o tempo perdido se eu não quiser 
prolongar os sofrimentos. Espero que Deus, tendo em conta a sinceridade 
do arrependimento, me conceda a graça do seu perdão. Pedi ainda por 
mim, eu vo-lo suplico.”

A insistência do Espírito para que se orasse sobre o seu túmulo é uma particula-

ridade notável, mas que tinha sua razão de ser se levarmos em conta a tenaci-

dade dos laços que ao corpo o prendiam, à diculdade do desprendimento, em 

Espíritos sofredores

239



 consequência da materialidade da sua existência. Compreende-se que, mais pró-

xima, a prece pudesse exercer uma espécie de ação magnética mais poderosa no 

sentido de auxiliar o desprendimento. O costume quase geral de orar junto aos 

cadáveres não provirá da intuição inconsciente de um tal efeito? Nesse caso, a e-

cácia da prece alcançaria um resultado simultaneamente moral e material.

Exprobrações de um boêmio
(Bordeaux, 19 de abril de 1862.)

Homens, meus irmãos, eu vivi só para mim e agora expio e sofro! 
Conceda-vos Deus a graça de evitardes os espinhos que ora me laceram. 
Prossegui na senda larga do Senhor e orai por mim, pois abusei dos favores 
que Deus empresta às suas criaturas!

“Quem sacrica aos instintos brutos a inteligência e os bons sen-
timentos que Deus lhe dá, assemelha-se ao animal que muitas vezes se 
maltrata. O homem deve utilizar-se sobriamente dos bens de que é depo-
sitário, habituando-se a visar a eternidade que o espera, abrindo mão, por 
consequência, dos gozos materiais. A sua alimentação deve ter por exclusi-
vo m a vitalidade; o luxo deve apenas restringir-se às necessidades da sua 
posição; os gostos, os pendores, mesmo os mais naturais, devem obedecer 
ao mais são raciocínio; sem o que, ele se materializa em vez de se puricar. 
As paixões humanas são estreitos grilhões que se enroscam na carne e, as-
sim, não lhes deis abrigo. Vós não sabeis o seu preço, quando regressamos 
à pátria! As paixões humanas vos despem antes mesmo de vos deixarem, de 
modo a chegardes nus, completamente nus, ante o Senhor. Ah! cobri-vos 
de boas obras que vos ajudem a franquear o Espaço entre vós e a eternida-
de. Manto brilhante, elas escondem as vossas torpezas humanas. Envolvei-
-vos na caridade e no amor — vestes divinas que duram eternamente.”

INSTRUÇÕES DO GUIA DO MÉDIUM. — Este Espírito está num bom 
caminho, porquanto, além do arrependimento, aduz conselhos tendentes a 
evitar os perigos da senda por ele trilhada.

Reconhecer os erros é já um mérito e um passo efetivo para o bem: 
também por isso, a sua situação, sem ser venturosa, deixa de ser a de um 
Espírito infeliz.

Segunda Parte – Capítulo IV

240



Arrependendo-se, resta-lhe a reparação de uma outra existência. 
Mas, antes de lá chegar, sabeis qual a existência desses homens de vida 
sensual que não deram ao Espírito outra atividade além da invenção de 
novos prazeres?

A inuência da matéria segue-os além-túmulo, sem que a morte lhes 
ponha termo aos apetites que a sua vista, tão limitada como quando na 
 Terra, procura em vão os meios de os saciar. Por não terem nunca procu-
rado alimento espiritual, a alma erra no vácuo, sem norte, sem esperança, 
presa dessa ansiedade de quem não tem diante de si mais que um deserto 
sem limites. A inexistência das lucubrações espirituais acarreta natural-
mente a nulidade do trabalho espiritual depois da morte; e porque não 
lhe restem meios de saciar o corpo, nada restará para satisfazer o Espírito.

Daí, um tédio mortal cujo termo não preveem e ao qual prefeririam 
o nada. Mas o nada não existe... Puderam matar o corpo, mas não podem 
aniquilar o Espírito. Importa pois que vivam nessas torturas morais, até 
que, vencidos pelo cansaço, se decidam a volver os olhos para Deus.

Lisbeth
(Bordeaux, 13 de fevereiro de 1862.)

Um Espírito sofredor inscreve-se com o nome de Lisbeth.
1. Quereis dar-nos algumas informações a respeito da vossa posição, 

assim como da causa dos vossos sofrimentos? 
— R. Sede humilde de coração, submisso à vontade de Deus, pa-

ciente na provação, caridoso para com o pobre, consolador do fraco, sensí-
vel a todos os sofrimentos e não sofrereis as torturas que amargo.

2. Pareceis sentir as falhas decorrentes de contrário procedimento... 
O arrependimento deverá dar-vos alívio?

— R. Não. O arrependimento é inútil quando apenas produzido 
pelo sofrimento. O arrependimento profícuo tem por base a mágoa de ha-
ver ofendido a Deus, e importa no desejo ardente de uma reparação. Ainda 
não possuo tanto, infelizmente. Recomendai-me às preces de quantos se 
interessam pelos sofrimentos alheios, porque delas tenho necessidade.

Espíritos sofredores

241



Este ensinamento é uma grande verdade; às vezes o sofrimento provoca um brado 

de arrependimento menos sincero, que não é a expressão de pesar pela prática do 

mal, visto como se o Espírito deixasse de sofrer, não duvidaria reencetá-la. Eis 

por que o arrependimento nem sempre acarreta a imediata libertação do Espírito. 

Predispõe-no, porém, para ela — eis tudo.

É-lhe preciso, além disso, provar a sinceridade e rmeza da resolução, por meio de 

novas provações reparadoras do mal praticado.

Meditando-se cuidadosamente sobre todos os exemplos que citamos, encontrar-

-se-á nas palavras dos Espíritos — mesmo dos mais inferiores — profundos en-

sinamentos, pondo-nos a par dos mais íntimos pormenores da vida espiritual. O 

homem supercial pode não ver nesses exemplos mais que pitorescas narrativas, 

mas o homem sério e reetido encontrará neles abundante manancial de estudos.

3. Farei o que desejais. Podereis dar-me alguns pormenores da vossa 
última existência corporal? Daí talvez nos advenha um ensinamento útil e 
assim tornareis proveitoso o arrependimento.

(O Espírito vacila na resposta, não só desta pergunta, como de algu-
mas das que se seguem.)

— R. Tive um nascimento de elevada condição. Possuía tudo o que 
os homens julgam a fonte da felicidade. Rica, tornei-me egoísta; bela, fui 
vaidosa, insensível, hipócrita; nobre, era ambiciosa. Calquei ao meu pode-
rio os que se me não rolavam aos pés e oprimia ainda mais os que sob eles 
se colocavam, esquecida de que também a cólera do Senhor esmaga, cedo 
ou tarde, as mais altivas frontes.

4. Em que época vivestes? 
— R. Há 150 anos, na Prússia.
5. Desde então não zestes progresso algum como Espírito? 
— R. Não; a matéria revoltava-se sempre, e tu não podes avaliar 

a inuência que ela ainda exerce sobre mim, a despeito da separação do 
corpo. O orgulho agrilhoa-nos a brônzeas cadeias, cujos anéis mais e 
mais comprimem o mísero que lhe hipoteca o coração. O orgulho, hi-
dra64 de cem cabeças a renovarem-se incessantes, modulando silvos em-
peçonhados que chegam a parecer celeste harmonia! O orgulho — esse 
demônio multiforme que se amolda a todas as aberrações do Espírito, 

64  N.E.: Alusão à Hidra de Lerna, ver nota 21.

Segunda Parte – Capítulo IV

242



que se oculta em todos os refolhos do coração; que penetra as velas; que 
absorve e arrasta às trevas da eterna geena! Oh! sim... eterna!

Provavelmente, o Espírito diz não ter feito progresso algum, por ser a sua si-

tuação sempre penosa; a maneira pela qual descreve o orgulho e lhe deplora as 

consequências é, incontestavelmente, um progresso. Certo, quando encarnado 

e mesmo logo após a morte, ele não poderia raciocinar assim. Compreende o 

mal, o que já é alguma coisa, e a coragem e o propósito de o evitar lhe advirão 

mais tarde.

6. Deus é muito bom para condenar seus lhos a penas eternas. 
Conai na sua misericórdia.

— R. Dizem que isto pode ter um termo, mas onde e quando? Há 
muito que o procuro e só vejo sofrimento, sempre, sempre, sempre!

7. Como viestes hoje aqui? 
— R. Conduzida por um Espírito que me acompanha muitas vezes. 
— P. Desde quando o vedes, a esse Espírito? 
— R. Não há muito tempo. 
— P. E desde quando tendes consciência das faltas que cometestes? 
— R. (Depois de longa reexão.) Sim, tendes razão: foi daí para cá 

que principiei a vê-lo.
8. Compreendeis agora a relação existente entre o arrependimento 

e o auxílio prestado por vosso protetor? Tomai por origem desse apoio o 
amor de Deus, cujo m será o seu perdão e misericórdia innitos. 

— R. Oh! como desejaria que assim fosse. 
— Creio poder prometer-vo-lo no nome, aliás sacratíssimo, daquele 

que jamais foi surdo à voz dos lhos aitos.
9. Pedi de coração e sereis ouvida. 
— R. Não posso; tenho medo. 
— Oremos juntos, Ele nos atenderá. (Depois da prece.) Ainda 

 estais aí? 
— R. Sim. Obrigada! Não me esqueçais.
10. Vinde inscrever-vos aqui todos os dias. 
— R. Sim, sim, virei sempre.
O GUIA DO MÉDIUM — Nunca esqueçais os ensinos que bebeis 

nos sofrimentos dos vossos protegidos e notadamente nas suas causas, 
visto serem lição que a todos aproveita no sentido de se preservarem dos 

Espíritos sofredores

243



 mesmos perigos e de idênticos castigos. Puricai os corações, sede hu-
mildes,  amai-vos e ajudai-vos sem esquecerdes jamais a fonte de todas as 
graças, fonte inesgotável na qual podem todos saciar-se à vontade, fonte 
de água viva que desaltera e alimenta igualmente, fonte de vida e ventura 
eterna. Ide a ela, meus amigos, e bebei com fé. Mergulhai nela as vossas 
vasilhas, que sairão de suas ondas pejadas de bênçãos. Adverti vossos ir-
mãos dos perigos em que podem incorrer. Difundi as bênçãos do Senhor, 
que se reproduzem incessantes; e quanto mais as propagardes, tanto mais 
se multiplicarão. Está em vossas mãos a tarefa, porquanto, dizendo aos 
vossos irmãos — aí estão os perigos, lá os escolhos; vinde conosco a m 
de os evitar; imitai-nos a nós que damos o exemplo — assim difundireis as 
bênçãos do Senhor sobre os que vos ouvirem.

Abençoados sejam os vossos esforços. O Senhor ama os corações 
puros: fazei por merecer-lhe o amor.

Saint Paulin

Príncipe Ouran
(Bordeaux, 1862.)

Um Espírito sofredor apresentou-se dando o nome de Ouran, prín-
cipe russo de outros tempos.

— P. Quereis dar-nos algumas minudências sobre a vossa situação?
— R. Oh! felizes os humildes de coração, porque deles é o reino do 

Céu! Orai por mim. Felizes os humildes de coração que escolhem uma 
posição modesta a m de cumprirem a provação. Vós todos, a quem 
devora a inveja, não sabeis o estado a que cou reduzido um desses que 
na Terra são considerados felizes; não avaliais o fogo que o abrasa nem os 
sacrifícios impostos pela riqueza quando por ela se quer obter a salvação! 
Permita-me o Senhor a mim, déspota orgulhoso, expiar os crimes deriva-
dos do meu orgulho entre aqueles mesmos a quem oprimi com a tirania! 
Orgulho! Repita-se constantemente a palavra para que se não esqueça 
nunca que ele é a fonte de todos os sofrimentos que nos acabrunham. 
Sim, eu abusei do poderio e favores de que dispunha; fui duro e cruel 
para com os inferiores, os quais tiveram de curvar-se a todos os meus 

Segunda Parte – Capítulo IV

244



caprichos, satisfazer a todas as minhas depravações. Quis a nobreza, a 
fortuna, as honras, e sucumbi sob peso superior às próprias forças.

Os Espíritos que sucumbem são geralmente levados a alegar um compromisso 

superior às próprias forças — o que é ainda um resto de orgulho e um meio de se 

desculparem para consigo mesmos, não se  conformando com a própria fraqueza. 

Deus não dá a ninguém mais do que possa suportar, não exige da árvore nascente 

os frutos dados pelo tronco desenvolvido. Ademais, os Espíritos têm a liberdade; 

o que lhes falta é a vontade, e esta depende deles exclusivamente. Com força de 

vontade não há tendências viciosas insuperáveis; mas, quando um vício nos apraz, 

é natural que não façamos esforços por domá-lo. Assim, somente a nós devemos atri-

buir as respectivas consequências.

— P. Tendes consciência das vossas faltas, e isso é já um passo para 
a regeneração.

— R. Esta consciência é ainda um sofrimento. Para muitos Espíri-
tos o sofrimento é um efeito quase material, visto como, atidos à huma-
nidade de sua última encarnação, não experimentam nem apreendem as 
sensações morais. Liberto da matéria, o sentimento moral aumentou-se, 
para mim, de tudo quanto as cruéis sensações físicas tinham de horrível.

— P. Lobrigais um termo aos vossos padecimentos?
— R. Sei que não serão eternos, mas não lhes entrevejo o m, sendo-

-me antes preciso recomeçar a provação.
— P. E esperais fazê-lo em breve? 
— R. Não sei ainda.
— P. Lembrai-vos dos vossos antecedentes? Faço-vos esta pergunta 

no intuito de me instruir.
— R. Vossos guias aí estão, e sabem do que precisais. Vivi no tempo 

de Marco Aurélio. Poderoso então, sucumbi ao orgulho, causa de todas 
as quedas. Depois de uma erraticidade de séculos, quis experimentar uma 
existência obscura.

“Pobre estudante, mendiguei o pão, mas o orgulho possuía-me 
sempre; o Espírito ganhara em ciência, mas não em virtude. Sábio ambi-
cioso, vendi a consciência a quem mais dava, servindo a todas as vingan-
ças, a todos os ódios. Sentia-me culpado, mas a sede de glórias e riquezas 
estrangulava a voz da consciência. A expiação ainda foi longa e cruel. Eu 
quis enm, na minha última encarnação, reencetar uma vida de luxo e 

Espíritos sofredores

245



poderio, no intuito de dominar os tropeços, sem atender a conselhos. Era 
ainda o orgulho levando-me a conar mais em mim mesmo do que no 
conselho dos protetores amigos que sempre velam por nós.

“Sabeis o resultado desta última tentativa. Hoje, enm, compreen-
do e aguardo a misericórdia do Senhor. Deponho a seus pés o meu arra-
sado orgulho e peço-lhe que me sobrecarregue com o mais pesado tributo 
de humildade, pois com o auxílio da sua graça o peso me parecerá leve.

“Orai comigo e por mim: orai também para que esse fogo diabó-
lico não devore os instintos que vos encaminham para Deus. Irmãos de 
sofrimentos, oxalá possa o meu exemplo aproveitar-vos e não esqueçais 
nunca que o orgulho é o inimigo da felicidade. É dele que promanam to-
dos os males que acometem a humanidade e a perseguem até nas  regiões 
celestes.”

O GUIA DO MÉDIUM — Concebestes dúvidas sobre a identidade 
deste Espírito, por vos parecer a sua linguagem em desacordo com o esta-
do de sofrimento acusando inferioridade.

Desvanecei tais dúvidas, porque recebestes uma comunicação séria. 
Por mais sofredor, este Espírito tem assaz culta inteligência para exprimir-
-se de tal maneira. O que lhe faltava era apenas a humildade, sem a qual 
nenhum Espírito pode chegar a Deus. Essa humildade conquistou-a agora, 
e nós esperamos que, com perseverança, ele sairá triunfante de uma nova 
provação.

Nosso Pai celestial é justíssimo na sua sabedoria e leva em conta os 
esforços da criatura para dominar os maus instintos. Cada vitória sobre 
vós mesmos é um degrau franqueado nessa escada que tem uma extre-
midade na Terra e outra aos pés do Juiz supremo. Alçai-vos por esses 
degraus resolutamente, porque a subida é tanto mais suave quanto rme 
a vontade. Olhai sempre para cima a m de vos encorajardes, porque ai 
daquele que para e se volta. Depressa o atinge a vertigem, espanta-se do 
vácuo que o cerca, desanima e diz: — para que mais caminhar, se tão 
pouco o tenho feito e tanto me falta? Não, meus amigos, não vos volteis.

O orgulho está incorporado no homem; pois bem! aproveita-o na 
força e na coragem de terminar a vossa ascensão. Empregai-o ainda em 
dominar as fraquezas e galgai o topo da montanha eterna.

Segunda Parte – Capítulo IV

246



Pascal Lavic
(Havre, 9 de agosto de 1863.)

Este Espírito, sem que o médium o conhecesse em vida, mesmo de 
nome, comunicou-se espontaneamente.

“Creio na bondade de Deus, que, na sua misericórdia, se compade-
cerá do meu Espírito. Tenho sofrido muito, muito; pereci no mar. Meu 
Espírito, ligado ao corpo, vagou por muito tempo sobre as ondas. Deus...

(A comunicação foi interrompida, e no dia seguinte o Espírito 
 prosseguiu.)
...houve por bem permitir que as preces dos que caram na Terra me ti-
rassem do estado de perturbação e incerteza em que me achava imerso. 
Esperaram-me por muito tempo e puderam enm achar meu corpo. Este 
repousa atualmente, ao passo que o Espírito, libertado com diculdade, vê 
as faltas cometidas. Consumada a provação, Deus julga com justiça, a sua 
bondade estende-se aos arrependidos.

“Por muito tempo, juntos erraram o corpo e o Espírito, sendo essa 
a minha expiação. Segui o caminho reto, se quiserdes que Deus facilite o 
desprendimento de vosso Espírito. Vivei no seu amor, orai, e a morte, para 
tantos temerosa, vos será suavizada pelo conhecimento da vida que vos 
espera. Sucumbi no mar, e por muito tempo me esperaram. Não poder 
desligar-me do corpo era para mim uma terrível provação, eis por que 
necessito das preces de quem, como vós, possui a crença salvadora e pode 
pedir por mim ao Deus de justiça. Arrependo-me e espero ser perdoado. A 
6 de agosto foi meu corpo encontrado. Eu era um pobre marinheiro e há 
muito tempo que morri. Orai por mim.”

Pascal Lavic

— P. Onde foi achado o vosso corpo?
— R. Não muito longe de vós.
O Journal du Havre, de 11 de agosto de 1863, continha o seguinte 

artigo, do qual o médium não podia ter ciência:
“Noticiamos que a 6 do corrente se encontrara um resto de cadáver 

encalhado entre Bléville e La Hève. A cabeça, os braços e o busto tinham 
desaparecido, mas, apesar disso, pôde vericar-se a sua identidade pelos 

Espíritos sofredores

247



sapatos ainda presos aos pés. Foi reconhecido o corpo do pescador Lavic, 
que fora arrebatado a 11 de dezembro de bordo do navio L’Alerte, por uma 
rajada de mar. Lavic tinha 49 anos e era natural da cidade de Calais. Foi a 
viúva quem lhe reconheceu a identidade.” 

A 12 de agosto, como se tratasse desse acontecimento no Centro 
em que o Espírito se manifestara pela primeira vez, deu este de novo, e 
espontaneamente, a seguinte comunicação:

“Sou efetivamente Pascal Lavic, que tem necessidade das vossas 
preces. Podeis beneciar-me, pois terrível foi a provação por mim expe-
rimentada. A separação do meu Espírito do corpo só se deu depois que 
reconheci as minhas faltas; e depois disso, ainda não totalmente destacado, 
acompanhava-o no oceano que o tragara. Orai, pois, para que Deus me 
perdoe e me conceda repouso. Orai, eu vo-lo suplico. Oxalá este desastrado 
m de uma infeliz vida terrena vos sirva de grande ensinamento! Deveis 
ter sempre em vista a vida futura, não deixando jamais de implorar a Deus 
a sua divina misericórdia. Orai por mim; tenho necessidade que Deus de 
mim se compadeça.”

Pascal Lavic

Ferdinand Bertin
Um médium do Havre evocou o Espírito de pessoa dele conhecida, 

que respondeu: — Quero comunicar-me, porém não posso vencer o obs-
táculo existente entre nós. Sou forçado a deixar que se aproximem estes 
infelizes sofredores. 

Seguiu-se então a seguinte comunicação espontânea:
“Estou num medonho abismo! Auxiliai-me... Ó meu Deus! quem 

me tirará deste abismo? Quem socorrerá com mão piedosa o infeliz traga-
do pelas ondas? Por toda parte o marulho das vagas, e nem uma palavra 
amiga que me console e ajude neste momento supremo. Entretanto, esta 
noite profunda é bem a morte com seus horrores, quando eu não quero 
morrer! Ó meu Deus! não é a morte futura, é a passada! Estou para sempre 
separado dos que me são caros... Vejo o meu corpo, e o que há pouco sentia 
era apenas a lembrança da angustiosa separação... Tende piedade de mim, 
vós que conheceis o meu sofrimento; orai por mim, pois não quero mais 

Segunda Parte – Capítulo IV

248



sentir as lacerações da agonia, como tem acontecido desde a noite fatal! É 
essa, no entanto, a punição, bem a pressinto... Conjuro-vos a orar! Oh! o 
mar... o frio... vou ser tragado pelas ondas! Socorro! Tende piedade; não 
me repilais! Nós nos salvaremos os dois sobre esta tábua! Oh! afogo-me! As 
vagas vão tragar-me sem que aos meus reste o consolo de me tornarem a 
ver... Mas não! que vejo? meu corpo balouçado pelas ondas... As preces de 
minha mãe serão ouvidas... Pobre mãe! se ela pudesse supor seu lho tão 
miserável como realmente o é, decerto pediria mais; acredita, porém, que 
a morte santicou o passado e chora-me como mártir e não como infeliz 
castigado! Oh! vós que o sabeis, sereis implacáveis? Não, certo intercedereis 
por mim.”

François Bertin65

Desconhecido inteiramente esse nome, não sugeria sequer à me-
mória do médium uma vaga lembrança, pelo que supôs fosse de algum 
desgraçado náufrago que se lhe viesse manifestar espontaneamente, 
como sucedia várias vezes. Mais tarde soube ser, efetivamente, o nome 
de uma das vítimas da grande catástrofe marítima ocorrida nessas para-
gens a 2 de dezembro de 1863. A comunicação foi dada a 8 do mesmo 
mês, 6 dias, portanto, depois do sinistro. O indivíduo perecera fazendo 
tentativas inauditas para salvar a equipagem e no momento em que se 
julgava ao abrigo da morte. Não tendo qualquer parentesco com o mé-
dium, nem mesmo conhecimento, por que se teria manifestado a este 
em vez de o fazer a qualquer membro da família? É que os Espíritos não 
encontram em todas as pessoas as condições uídicas imprescindíveis à 
manifestação. Este, na perturbação em que estava, nem mesmo tinha a 
liberdade da escolha, sendo conduzido instintiva e atrativamente para 
este médium, dotado, ao que parece, de aptidão especial para as comuni-
cações deste gênero. Também é de supor que pressentisse uma simpatia 
particular, como outros a encontraram em idênticas circunstâncias. A 
família, estranha ao Espiritismo, talvez infensa mesmo a esta crença, não 
teria acolhido a manifestação como esse médium.

Posto que a morte remontasse a alguns dias, o Espírito lhe expe-
rimentava ainda todas as angústias. Evidente, portanto, que não tinha 

65  N.E.: Tanto na 1ª edição francesa (1865) quanto na 4ª (1869) o Espírito é identicado como Ferdinand 
Bertin no início da comunicação, e como François Bertin ao seu nal.

Espíritos sofredores

249



consciência da situação; acreditava-se vivo, lutando com as ondas, mas ao 
mesmo tempo se referindo ao corpo como se dele estivesse separado; grita 
por socorro, diz que não quer morrer e fala logo após da causa da sua mor-
te, reconhecendo nela um castigo.

Toda essa incoerência denota a confusão das ideias, fato comum em 
quase todas as mortes violentas.

Dois meses mais tarde, a 2 de fevereiro de 1864, o Espírito de novo 
se comunicou espontaneamente pelo mesmo médium, dizendo-lhe o 
 seguinte:

“A piedade que tivestes dos meus tão horríveis sofrimentos aliviou-
-me. Compreendo a esperança, entrevejo o perdão, mas depois do castigo 
da falta cometida. Sofro continuamente, e, se por momentos permite Deus 
que eu entreveja o m da minha desventura, devo-o às preces de caridosas 
almas apiedadas da minha situação. Ó esperança, raio celeste, quão bendita 
és quando te sinto despontar-me na alma! Mas, oh! o abismo escancara-se, 
o terror e o sofrimento absorvem o pensamento de misericórdia. A noite, 
sempre a noite! a água, o bramir das ondas que me tragaram, são apenas 
pálida imagem do horror em que se envolve o meu Espírito... Fico mais 
calmo quando posso permanecer junto de vós, pois assim como a con-
dência de um segredo ao peito amigo nos alivia, assim a vossa piedade, 
motivada pela condência da minha penúria, acalma o sofrimento e dá 
repouso ao meu Espírito...

“Fazem-me bem as vossas preces, não me as recuseis. Não quero 
 reapossar-me desse hórrido sonho que se transforma em realidade quan-
do o vejo... Tomai o lápis mais vezes. Muito me aliviará o comunicar 
convosco.” 

Dias depois, numa reunião espírita em Paris, dirigiram-se a este Es-
pírito as seguintes perguntas, por ele englobadas numa única comunicação 
e mediante outro médium, na forma abaixo.

Eis as perguntas:
Quem vos levou a comunicar espontaneamente pelo outro médium? 

De que tempo datava a vossa morte quando vos manifestastes? 
Quando o zestes parecíeis duvidar ainda do vosso estado, ao mes-

mo tempo que externáveis angústias de uma morte horrível: tendes agora 
melhor compreensão dessa situação? 

Segunda Parte – Capítulo IV

250



Dissestes positivamente que a vossa morte era uma expiação: pode-
reis dizer-nos o motivo dessa armativa? 

Isso constituirá ensinamento para nós e ser-vos-á um alívio. Por uma 
conssão sincera fareis jus à misericórdia de Deus, a qual solicitaremos em 
nossas preces.

Resposta. — Em primeiro lugar parece impossível que uma criatura 
humana possa sofrer tão cruelmente. Deus! Como é penoso ver-se a gente 
constantemente envolta nas vagas em fúria, provando incessante este suplí-
cio, este frio glacial que sobe ao estômago e o constringe!

“Mas de que serve entreter-vos com tais cenas? Não devo eu começar 
por obedecer às leis da gratidão, agradecendo a vós todos que vos interes-
sastes pelos meus tormentos? Perguntastes se me manifestei muito tempo 
depois da morte? 

“Não posso responder facilmente. Reetindo, avaliareis em que si-
tuação horrível estou ainda. Penso que para junto do médium fui trazido 
por força estranha à minha vontade e — coisa inexplicável — servia-me do 
seu braço com a mesma facilidade com que me sirvo neste momento do vosso, 
persuadido de que ele me pertencesse. Agora experimento mesmo um grande 
prazer, como que um alívio particular, que... mas ah! ei-lo que vai cessar. 
Mas meu Deus! terei forças para fazer a conssão que me cumpre?”

Depois de ser muito encorajado, o Espírito ajuntou: — Eu era mui-
to culpado, e o que mais me tortura é ser tido por mártir, quando em 
verdade o não fui... Na precedente existência eu mandara ensacar várias 
vítimas e atirá-las ao mar... Orai por mim! 

COMENTÁRIO DE SÃO LUÍS SOBRE ESTA COMUNICAÇÃO

Esta conssão trará grande alívio ao Espírito, que efetivamente foi 
bem culpado! Honrosa, porém, foi a existência que vem de deixar: era 
amado e estimado de seus chefes. Essa circunstância era o fruto do seu 
arrependimento e das boas resoluções que tomou antes de voltar à Terra, 
onde, tanto quanto fora cruel, desejara ser humano. O devotamento que 
demonstrou era uma reparação, sendo-lhe porém preciso resgatar as passa-
das faltas por uma expiação nal — a da morte que teve. Ele mesmo quis 
puricar-se pelo sofrimento das torturas que a outros inigira, e reparai 
que uma ideia o persegue: o pesar de ser tido como mártir. Será tomada 
em consideração essa humildade. Enm, ele deixou o caminho da expiação 

Espíritos sofredores

251



para entrar no da reabilitação, no qual por vossas preces podereis sustentá-
-lo, fazendo que o trilhe a passo mais rme e resoluto.

François Riquier
Era um velho celibatário, avarento e muito popular, falecido em C., 

em 1857, legando aos parentes colaterais considerável fortuna. Em tempo 
fora locador de uma inquilina, que mais tarde o esquecera completamente, 
ignorando até se ainda, ou não, vivia. Em 1862, uma lha desta senhora, 
sujeita a crises de catalepsia seguidas de espontâneo sono magnético e tam-
bém boa médium escrevente, viu, num desses sonos, o Sr. Riquier, o qual, 
assegurava, pretendia dirigir-se à sua mãe.

Passados alguns dias, uma vez que se manifestara espontaneamente 
conrmando aquele intuito, entretiveram com ele a seguinte conversação:

— P. Que pretendeis de nós?
— R. O dinheiro do qual se apossaram, os miseráveis, a m de o 

repartirem! Venderam fazendas, casas, tudo para se locupletarem! Desba-
rataram meus bens como se não mais me pertencessem. Fazei que se me 
faça justiça, já que a mim me não ouvem, e não quero presenciar infâmias 
tais. Dizem que eu era usurário, e guardaram-me o cobre. Por que não mo 
querem restituir? Acharão que foi mal ganho?

— P. Mas vós estais morto, meu caro senhor, e não tendes mais 
necessidade alguma de dinheiro. Implorai a Deus para vos conceder uma 
nova existência de pobreza, a m de expiardes a usura desta última.

— R. Não, eu não poderei viver na pobreza. Preciso do meu dinhei-
ro, sem o qual não posso viver. Ademais, não preciso de outra existência, 
porque vivo estou atualmente.

— P. (Foi-lhe feita a seguinte pergunta no intuito de chamá-lo à 
realidade.) Sofreis? 

— R. Oh! sim. Sofro piores torturas que as da mais cruel enfermida-
de, pois é minha alma quem as padece. Tendo sempre em mente a iniqui-
dade de uma vida que foi para muitos motivo de escândalos, tenho a cons-
ciência de ser um miserável indigno de piedade, mas o meu sofrimento é 
tão grande que mister se faz me auxiliem a sair desta situação deplorável.

— P. Oraremos por vós.

Segunda Parte – Capítulo IV

252



— R. Obrigado! Orai para que eu esqueça os meus bens terrenos, 
sem o que não poderei arrepender-me. Adeus e obrigado.

François Riquier,  
Rue de la Charité, no 14.

É curioso ver-se este Espírito indicar a moradia como se estivesse 
vivo.

A senhora deu-se pressa em vericá-la e cou muito surpreendida 
por ver que era justamente a última casa que Riquier habitara. Eis como, 
após cinco anos, ainda ele não se considerava morto, antes experimentava 
a ansiedade, bem cruel para um usurário, de ver os bens partilhados pelos 
herdeiros. A evocação, provocada indubitavelmente por qualquer Espírito 
bom, teve por m fazer-lhe compreender o seu estado e predispô-lo ao 
arrependimento.

Claire
(Sociedade de Paris, 1861.)

O Espírito que forneceu os ditados seguintes pertenceu a uma se-
nhora que o médium conhecera quando na Terra. A sua conduta, como 
o seu caráter, justicam plenamente os tormentos que lhe sobrevieram. 
Além do mais, ela era dominada por um sentimento exagerado de or-
gulho e egoísmo pessoais, sentimento que se patenteia na terceira das 
mensagens, quando pretende que o médium apenas se ocupe com ela. 
As comunicações foram obtidas em diferentes épocas, sendo que as três 
últimas já denotam sensível progresso nas disposições do Espírito, graças 
ao cuidado do médium, que empreendera a sua educação moral.

1. Eis-me aqui, eu, a desgraçada Claire. Que queres tu que te diga? 
A resignação, a esperança não passam de palavras, para os que sabem que, 
inumeráveis como as pedras da saraivada, os sofrimentos lhe perdurarão na 
sucessão interminável dos séculos. Posso suavizá-los, dizes tu... Que vaga 
palavra! Onde encontrar coragem e esperança para tanto? Procura, pois, 
inteligência obtusa, compreender o que seja um dia eterno. Um dia, um 
ano, um século... que sei eu? se as horas o não dividem, as estações não va-
riam; eterno e lento como a água que do rochedo roreja, este dia  execrando, 

Espíritos sofredores

253



 maldito, pesa sobre mim como avalancha de chumbo... Eu sofro! Em torno 
de mim, apenas sombras silenciosas e indiferentes... Eu sofro!

Contudo, sei que acima desta miséria reina o Deus Pai, para o qual 
tudo se encaminha. Quero pensar nele, quero implorar-lhe misericórdia. 
Debato-me e vivo de rojo como o estropiado que rasteja ao longo do 
caminho. Não sei que poder me atrai para ti; talvez sejas a salvação. Eu 
te deixo mais calma, mais reanimada, qual anciã enregelada que se aque-
cesse a um raio de sol. Gélida, minha alma se reanima à tua aproximação.

2. A minha desgraça aumenta dia a dia, proporcionalmente ao co-
nhecimento da eternidade. Ó miséria! Malditas sejam as horas de egoís-
mo e inércia, nas quais, esquecida de toda a caridade, de todo o afeto, eu 
só pensava no meu bem-estar! Malditos interesses humanos, preocupa-
ções materiais que me cegaram e perderam! Agora o remorso do tempo 
perdido. Que te direi a ti, que me ouves? Olha, vela constantemente, 
ama os outros mais que a ti mesmo, não retardes a marcha nem engor-
des o corpo em detrimento da alma. Vela, conforme pregava o Salvador 
aos seus discípulos. Não me agradeças estes conselhos, porque se o meu 
Espírito os concebe, o coração nunca os ouviu. Qual o cão escorraçado, 
rastejando de medo, assim me humilho sem conhecer ainda o voluntário 
amor. Muito tarda a sua divina aurora a despontar! Ora por minha alma 
dessecada e tão miserável!

3. Por que me esqueces, até aqui venho procurar-te. Acreditas que 
preces isoladas e a simples pronúncia do meu nome bastarão ao apazigua-
mento das minhas penas? Não, cem vezes não. Eu urro de dor, errante, 
sem repouso, sem asilo, sem esperança, sentindo o aguilhão eterno do 
castigo a enterrar-se-me na alma revoltada. Quando ouço os vossos la-
mentos, rio-me, assim como quando vos vejo abatido. As vossas efêmeras 
misérias, as lágrimas, tormentos que o sono susta, que são? Durmo eu 
aqui? Quero (ouviste?) quero que, deixando as tuas lucubrações losó-
cas, te ocupes de mim, além de fazeres com que outros mais também 
se ocupem. Não tenho expressões para denir esse tempo que se escoa, 
sem que as horas lhe assinalem períodos. Vejo apenas um tênue raio de 
esperança, foste tu que ma deste: não me abandones, pois.

4. (O Espírito São Luís.) — Este quadro é de todo verdadeiro e em 
nada exagerado. Perguntar-se-á talvez o que fez essa mulher para ser assim 
tão miserável. Cometeu ela algum crime horrível? roubou?  assassinou? 

Segunda Parte – Capítulo IV

254



Não; ela nada fez que afrontasse a justiça dos homens. Ao contrário, 
divertia-se com o que chamais felicidade terrena; beleza, fortuna, gozos, 
adulações, tudo lhe sorria, nada lhe faltava, a ponto de dizerem os que a 
viam: — Que mulher feliz! E invejavam-lhe a sorte. Mas quereis saber?

Foi egoísta; possuía tudo, exceto um bom coração. Não violou a lei 
dos homens, mas a de Deus, visto como esqueceu a primeira das virtudes 
— a caridade. Não tendo amado senão a si mesma, agora não encontra 
ninguém que a ame e vê-se insulada, abandonada, ao desamparo no Es-
paço, onde ninguém pensa nela nem dela se ocupa.

Eis o que constitui o seu tormento. Tendo apenas procurado os 
gozos mundanos que hoje não mais existem, o vácuo se lhe fez em torno, 
e como vê apenas o nada, este lhe parece eterno. Ela não sofre torturas 
físicas; não vêm atormentá-la os demônios, o que é aliás desnecessário, 
uma vez que se atormenta a si mesma, e isso lhe é mais doloroso, por-
quanto, se tal acontecesse, os demônios seriam seres a ocuparem-se dela. 
O egoísmo foi a sua alegria na Terra; pois bem, é ainda ele que a persegue 
— verme a corroer-lhe o coração, seu verdadeiro demônio.

São Luís

5. Falar-vos-ei da importante diferença existente entre a moral di-
vina e a moral humana. A primeira assiste a mulher adúltera no seu 
abandono e diz aos pecadores: “Arrependei-vos, e aberto vos será o reino 
dos Céus.”

Finalmente, a moral divina aceita todo arrependimento, todas as 
faltas confessadas, ao passo que a moral humana rejeita aquele e sorri aos 
pecados ocultos que, diz, são em parte perdoados. Cabe a uma a graça do 
perdão, e a outra a hipocrisia. Escolhei, Espíritos ávidos da verdade! Es-
colhei entre os Céus abertos ao arrependimento e a tolerância que admite 
o mal, repelindo os soluços do arrependimento francamente patenteado, 
só para não ferir o seu egoísmo e preconceitos. Arrependei-vos todos vós 
que pecais; renunciai ao mal e principalmente à hipocrisia — véu que é 
de torpezas, máscara risonha de recíprocas conveniências.

6. “Estou mais calma e resignada à expiação das minhas faltas. O 
mal não está fora de mim, reside em mim, devendo ser eu a me transfor-
mar, e não as coisas exteriores.

Espíritos sofredores

255



“Em nós e conosco trazemos o Céu e o inferno; as nossas faltas, 
gravadas na consciência, são lidas correntemente no dia da ressurreição. 
E uma vez que o estado da alma nos abate ou eleva, somos nós os juízes 
de nós mesmos. Explico-me: um Espírito impuro e sobrecarregado de cul-
pas não pode conceber nem anelar uma elevação que lhe seria insuportá-
vel. Assim como as diferentes espécies de seres vivem, cada qual, na esfera 
que lhes é própria, assim os Espíritos, segundo o grau de adiantamento, 
movem-se no meio adequado às suas faculdades e não concebem ou-
tro senão quando o progresso (instrumento da lenta transformação das 
almas) lhes subtrai as baixas tendências, despojando-os da crisálida do 
pecado, a m de que possam adejar antes de se lançarem, rápidos quais 
echas, para o m único e almejado — Deus! Ah! rastejo ainda, mas não 
odeio mais, e concebo a indizível felicidade do amor divino. Orai, pois, 
sempre por mim, que espero e aguardo.” 

Na comunicação a seguir, Claire fala de seu marido, que muito a martirizara, e 

da posição em que ele se encontra no mundo espiritual. Esse quadro que ela por 

si não pôde completar, foi concluído pelo guia espiritual do médium.

7. Venho procurar-te, a ti, que por tanto tempo me deixas no es-
quecimento. Tenho, porém, adquirido paciência e não mais me desespe-
ro. Queres saber qual a situação do pobre Félix? Erra nas trevas entregue 
à profunda nudez de sua alma. Supercial e leviano, aviltado pelo sen-
sualismo, nunca soube o que eram o amor e a amizade. Nem mesmo a 
paixão esclareceu suas sombrias luzes. Seu estado presente é comparável 
ao da criança inapta para as funções da vida e privada de todo o amparo. 
Félix vaga aterrorizado nesse mundo estranho onde tudo fulgura ao bri-
lho desse Deus por ele negado.

8. O GUIA DO MÉDIUM — Vou falar por Claire, visto que ela não 
pode continuar a análise dos sofrimentos do marido, sem  compartilhá-los:

“Félix — supercial nas ideias como nos sentimentos; violento por 
fraqueza; devasso por frivolidade — entrou no mundo espiritual tão nu 
quanto ao moral como quanto ao físico. Ao reencarnar nada adquiriu 
e, consequentemente, tem de recomeçar toda a obra. — Qual homem ao 
despertar de prolongado sonho, reconhecendo a profunda agitação dos 
seus nervos, esse pobre ser, saindo da perturbação, reconhecerá que vi-
veu de quimeras, que lhe desvirtuaram a existência. Então, maldirá do 

Segunda Parte – Capítulo IV

256



 materialismo que lhe dera o vácuo pela realidade; apostrofará o positi-
vismo que lhe zera ter por desvarios as ideias sobre a vida futura, como 
por loucura a sua aspiração, como por fraqueza a crença em Deus. O 
desgraçado, ao despertar, verá que esses nomes por ele escarnecidos são 
a fórmula da verdade, e que, ao contrário da fábula, a caça da presa foi 
menos proveitosa que a da sombra.”

Georges

ESTUDO SOBRE AS COMUNICAÇÕES DE CLAIRE — Estas comunica-
ções são instrutivas por nos mostrarem principalmente uma das feições 
mais comuns da vida — a do egoísmo. Delas não resultam esses grandes 
crimes que atordoam mesmo os mais perversos, mas a condição de uma 
turba enorme que vive neste mundo, honrada e venerada, somente por 
ter um certo verniz e isentar-se do opróbrio da repressão das leis sociais. 
Essa gente não vai encontrar castigos excepcionais no mundo espiritual, 
mas uma situação simples, natural e consentânea com o estado de sua 
alma e maneira de viver. O insulamento, o abandono, o desamparo, eis a 
punição daquele que só viveu para si. Claire era, como vimos, um Espíri-
to assaz inteligente, mas de árido coração. A posição social, a fortuna, os 
dotes físicos que na Terra possuíra, atraíam-lhe homenagens gratas à sua 
vaidade — o que lhe bastava; hoje, onde se encontra, só vê indiferença e 
vacuidade em torno de si.

Essa punição é não somente mais morticante do que a dor que ins-
pira piedade e compaixão: mas é também um meio de obrigá-la a despertar 
o interesse de outrem a seu respeito, pela sua morte.

A sexta mensagem encerra uma ideia perfeitamente verdadeira con-
cernente à obstinação de certos Espíritos na prática do mal.

Admiramo-nos de ver como alguns deles são insensíveis à ideia e 
mesmo ao espetáculo da felicidade dos bons Espíritos. É exatamente a 
situação dos homens degradados que se deleitam na depravação como 
nas práticas grosseiramente sensuais. Esses homens estão, por assim di-
zer, no seu elemento; não concebem os prazeres delicados, preferindo 
farrapos andrajosos a vestes limpas e brilhantes, por se acharem naqueles 
mais à vontade. Daí a preterição de boas companhias por orgias báqui-
cas e deboches. E de tal modo esses Espíritos se identicam com esse 
modo de vida, que ela chega a constituir-lhes uma segunda natureza, 

Espíritos sofredores

257



acreditando-se incapazes mesmo de se elevarem acima da sua esfera. E 
assim se conservam até que radical transformação do ser lhes reavive a 
inteligência, lhes desenvolva o senso moral e os torne acessíveis às mais 
sutis sensações.

Esses Espíritos, quando desencarnados, não podem prontamente 
adquirir a delicadeza dos sentimentos, e, durante um tempo mais ou me-
nos longo, ocuparão as camadas inferiores do mundo espiritual, tal como 
acontece na Terra; assim permanecerão, rebeldes ao progresso, mas, com o 
tempo, a experiência, as tribulações e misérias das sucessivas encarnações, 
chegará o momento de conceberem algo de melhor do que até então pos-
suíam. Elevam-se-lhes por m as aspirações, começam a compreender o 
que lhes falta e principiam os esforços da regeneração.

Uma vez nesse caminho, a marcha desses espíritos é rápida, visto 
como experimentaram de uma satisfação que lhes parece bem superior, e 
perto da qual as outras não passam de grosseiras sensações que acabam por 
inspirar-lhes repugnância.

— P. (A São Luís.) Que devemos entender por trevas em que se 
acham mergulhadas certas almas sofredoras? Serão as referidas tantas vezes 
na escritura?

— R. Sim, efetivamente, as designadas por Jesus e pelos profetas em 
referências ao castigo dos maus.

Mas isso não passava de alegoria destinada a ferir os sentidos ma-
terializados dos seus contemporâneos, os quais jamais poderiam com-
preender a punição de maneira espiritual. Certos Espíritos estão imersos 
em  trevas, mas deve-se depreender daí uma verdadeira noite da alma 
comparável à obscuridade intelectual do idiota. Não é uma loucura da 
alma, porém uma inconsciência daquele e do que o rodeia, a qual se pro-
duz quer na presença, quer na ausência da luz material. É, principalmen-
te, a punição dos que duvidaram do seu destino. Pois que acreditaram no 
nada, as aparências desse nada os supliciam, até que a alma, caindo em si, 
quebra as malhas de enervamento que a prostrava e envolvia, tal qual o 
homem oprimido por penoso sonhar luta em dado momento, com todo 
o vigor das suas faculdades, contra os terrores que de começo o domina-
ram. Esta momentânea redução da alma a um nada ctício e consciente 
de sua existência é sentimento mais cruel do que se pode imaginar, em 
razão da aparência de repouso que a acomete: é esse repouso forçado, essa 

Segunda Parte – Capítulo IV

258



nulidade de ser, essa incerteza que lhe fazem o suplício. O aborrecimento 
que a invade é o mais terrível dos castigos, visto como coisa alguma per-
cebe em torno –– nem coisas, nem seres. Todas essas coisas lhe são trevas, 
verdadeiras trevas.

São Luís

(Claire): Eis-me aqui. Também eu posso responder à pergunta rela-
tiva às trevas, pois vaguei e sofri por muito tempo nesses limbos onde tudo 
é soluço e misérias. Sim, existem as trevas visíveis de que fala a escritura, 
e os desgraçados que deixam a vida, ignorantes ou culpados, depois das 
provações terrenas são impelidos a fria região, inconscientes de si mesmos e 
do seu destino. Acreditando na perenidade dessa situação, a sua linguagem 
é ainda a da vida que os seduziu, e admiram-se e espantam-se da profunda 
solidão: trevas são, pois, esses lugares povoados e ao mesmo tempo deser-
tos, espaços em que erram pálidos Espíritos lastimosos, sem consolo, sem 
afeições, sem socorro de espécie alguma. A quem se dirigirem... se sentem a 
eternidade, esmagadora, sobre eles? Tremem e lamentam os interesses mes-
quinhos que lhes mediam as horas; deploram a ausência das noites que, 
muitas vezes, lhes traziam, num sonho feliz, o esquecimento dos pesares. 
As trevas para o Espírito são: a ignorância, o vácuo, o horror ao desconhe-
cido... Não posso continuar...

Claire

Ainda sobre este ponto obtivemos a seguinte explicação:
“Por sua natureza, possui o Espírito uma propriedade luminosa 

que se desenvolve sob o inuxo da atividade e das qualidades da alma. 
Poder-se-ia dizer que essas qualidades estão para o uido perispiritual 
como o friccionamento para o fósforo. A intensidade da luz está na razão 
da pureza do Espírito; as menores imperfeições morais atenuam-na e 
enfraquecem-na. A luz irradiada por um Espírito será tanto mais viva, 
quanto maior o seu adiantamento. Assim sendo o Espírito, de alguma 
sorte, o seu próprio farol, verá proporcionalmente à intensidade da luz 
que produz, do que resulta que os Espíritos que não a produzem acham-
-se na obscuridade.” 

Esta teoria é perfeitamente exata quanto à irradiação de uidos 
luminosos pelos Espíritos superiores e é conrmada pela observação, 

Espíritos sofredores

259



conquanto se não possa inferir seja aquela a verdadeira causa, ou, pelo 
menos, a única causa do fenômeno; primeiro, porque nem todos os Es-
píritos inferiores estão em trevas; segundo, porque um mesmo Espírito 
pode achar-se alternadamente na luz e na obscuridade; e terceiro, nal-
mente, porque a luz também é castigo para os Espíritos muito imper-
feitos. Se a obscuridade em que jazem certos Espíritos fosse inerente à 
sua personalidade, essa obscuridade seria permanente e geral para todos 
os maus Espíritos, o que aliás não acontece. Às vezes os perversos mais 
requintados veem perfeitamente, ao passo que outros, que assim não 
podem ser qualicados, jazem, temporariamente, em trevas profundas.

Assim, tudo indica que, independente da luz que lhes é própria, 
os Espíritos recebem uma luz exterior que lhes falta segundo as circuns-
tâncias, donde força é concluir que a obscuridade depende de uma causa 
ou de uma vontade estranha, constituindo punição especial da soberana 
justiça, para casos determinados.

Pergunta (a São Luís). — Qual a causa de a educação moral dos 
desencarnados ser mais fácil que a dos encarnados? As relações pelo Espiri-
tismo estabelecidas entre homens e Espíritos dão azo a que estes últimos 
se corrijam mais rapidamente sob a inuência dos conselhos salutares, 
mais do que acontece em relação aos encarnados, como se vê na cura das 
obsessões.

Resposta (Sociedade de Paris). — O encarnado, em virtude da pró-
pria natureza, está numa luta incessante devido aos elementos contrários 
de que se compõe e que devem conduzi-lo ao seu m providencial, rea-
gindo um sobre o outro.

A matéria facilmente sofre o predomínio de um uido exterior; se a 
alma, com todo o poder moral de que é capaz, não reagir,  deixar-se-á do-
minar pelo intermediário do seu corpo, seguindo o impulso das inuên-
cias perversas que o rodeiam, e isso com facilidade tanto maior quanto 
os invisíveis, que a subjugavam, atacam de preferência os pontos mais 
vulneráveis, as tendências para a paixão dominante.

Outro tanto se não dá com o desencarnado, que, posto sob a in-
uência semimaterial, não se compara por seu estado ao encarnado. O 
respeito humano, tão preponderante no homem, não existe para aquele, 
e só este pensamento é bastante para compeli-lo a não resistir longamen-
te às razões que o próprio interesse lhe aponta como boas.

Segunda Parte – Capítulo IV

260



Ele pode lutar, e o faz mesmo geralmente com mais violência do 
que o encarnado, visto ser mais livre. Nenhuma cogitação de interesse 
material, de posição social se lhe antepõe ao raciocínio. Luta por amor 
do mal, porém cedo adquire a convicção da sua impotência, em face 
da superioridade moral que o domina; a perspectiva de melhor futuro 
lhe é mais acessível, por se reconhecer na mesma vida em que se deve 
completar esse futuro; e essa visão não se turva no turbilhão dos praze-
res humanos. Em uma palavra, a independência da carne é que facilita 
a conversão, principalmente quando se tem adquirido um tal ou qual 
desenvolvimento pelas provações cumpridas.

Um Espírito inteiramente primitivo seria pouco acessível ao ra-
ciocínio, o que aliás não se dá com o que já tem experiência da vida. 
Ademais, no encarnado como no desencarnado, é sobre a alma, é sobre o 
sentimento que se faz mister atuar.

Toda ação material pode sustar momentaneamente os sofrimentos 
do homem vicioso, mas o que ela não pode é destruir o princípio mórbi-
do residente na alma; todo e qualquer ato que não vise aperfeiçoar a alma, 
não poderá desviá-la do mal. 

São Luís

Espíritos sofredores

261





CAPÍTULO V

M

Suicidas

• O suicida da Samaritana • O pai e o conscrito • François-Simon 
Louvet • Mãe e lho • Duplo suicídio, por amor e por dever • Louis 

e a pespontadeira de botinas • Um ateu • Félicien • Antoine Bell

O suicida da Samaritana
A 7 de abril de 1858, pelas 7 horas da noite, um homem de cerca 

de 50 anos e decentemente trajado apresentou-se no estabelecimento da 
 Samaritana, de Paris, e mandou que lhe preparassem um banho. Decorri-
das cerca de 2 horas, o criado de serviço, admirado pelo silêncio do freguês, 
resolveu entrar no seu gabinete, a m de vericar o que ocorria.

Deparou-se-lhe então um quadro horroroso: o infeliz degolara-se 
com uma navalha e todo o seu sangue misturava-se à água da banheira. E 
como a identidade do suicida não pôde ser averiguada, foi o cadáver remo-
vido para o necrotério.

1. EVOCAÇÃO. 
(Resposta do guia do médium.) — Esperai, ele aí está.
2. Onde vos achais hoje? 
— R. Não sei... dizei-mo.
3. Estais numa reunião de pessoas que estudam o Espiritismo e que 

são benévolas para convosco. 
— R. Dizei-me se vivo, pois este ambiente me sufoca.

Sua alma, posto que separada do corpo, está ainda completamente imersa no que 
poderia chamar-se o turbilhão da matéria corporal; vivazes lhe são as ideias terre-
nas, a ponto de se acreditar encarnado.



4. Quem vos impeliu a vir aqui? 
— R. Sinto-me aliviado.
5. Qual o motivo que vos arrastou ao suicídio? 
— R. Morto? Eu? Não... que habito o meu corpo... Não sabeis como 

sofro! Sufoco-me... Oxalá que mão compassiva me aniquilasse de vez!
6. Por que não deixastes indícios que pudessem tornar-vos 

 reconhecível? 
— R. Estou abandonado; fugi ao sofrimento para entregar-me à tortura.
7. Tendes ainda os mesmos motivos para car incógnito? 
— R. Sim; não revolvais com ferro candente a ferida que sangra.
8. Podereis dar-nos o vosso nome, idade, prossão e domicílio? 
— R. Absolutamente não.
9. Tínheis família, mulher, lhos? 
— R. Era um desprezado, ninguém me amava.
10. E que zestes para ser assim repudiado? 
— R. Quantos o são como eu! Um homem pode viver abandonado 

no seio da família, quando ninguém o preza.
11. No momento de vos suicidardes não experimentastes qualquer 

hesitação? 
— R. Ansiava pela morte... Esperava repousar.
12. Como é que a ideia do futuro não vos fez renunciar a um tal 

projeto? 
— R. Não acreditava nele, absolutamente. Era um desiludido. O 

futuro é a esperança.
13. Que reexões vos ocorreram ao sentirdes a extinção da vida? 
— R. Não reeti, senti... Mas a vida não se me extinguiu... minha 

alma está ligada ao corpo... Sinto os vermes a corroer-me.
14. Que sensação experimentastes no momento decisivo da morte? 
— R. Pois ela se completou?
15. Foi doloroso o momento em que a vida se vos extinguiu? 
— R. Menos doloroso que depois. Só o corpo sofreu.
16. (Ao Espírito São Luís.) — Que quer dizer o Espírito armando 

que o momento da morte foi menos doloroso que depois? 
— R. O Espírito descarregou o fardo que o oprimia; ele se ressentia 

da volúpia da dor.
17. Tal estado sobrevém sempre ao suicídio? 

Segunda Parte – Capítulo V

264



— R. Sim. O Espírito do suicida ca ligado ao corpo até o termo 
dessa vida. A morte natural é a libertação da vida: o suicídio a rompe por 
completo.

18. Dar-se-á o mesmo nas mortes acidentais, embora involuntárias, 
mas que abreviam a existência? 

— R. Não. Que entendeis por suicídio? O Espírito só responde pe-
los seus atos.

Esta dúvida da morte é muito comum nas pessoas recentemente desencarnadas, 

e principalmente naquelas que, durante a vida, não elevam a alma acima da ma-

téria. É um fenômeno que parece singular à primeira vista, mas que se explica 

naturalmente. Se a um indivíduo, pela primeira vez sonambulizado, perguntar-

mos se dorme, ele responderá quase sempre que não, e essa resposta é lógica: o 

interlocutor é que faz mal a pergunta, servindo-se de um termo impróprio. Na 

linguagem comum, a ideia do sono prende-se à suspensão de todas as faculdades 

sensitivas; ora, o sonâmbulo que pensa, que vê e sente, que tem consciência da 

sua liberdade, não se crê adormecido, e de fato não dorme, na acepção vulgar 

do vocábulo. Eis a razão por que responde não, até que se familiariza com essa 

maneira de apreender o fato. O mesmo acontece com o homem que acaba de de-

sencarnar; para ele a morte era o aniquilamento do ser, e, tal como o sonâmbulo, 

ele vê, sente e fala, e assim não se considera morto, e isto armando até que 

adquira a intuição do seu novo estado. Essa ilusão é sempre mais ou menos dolo-

rosa, uma vez que nunca é completa e dá ao Espírito uma tal ou qual ansiedade. 

No exemplo dado ela constitui verdadeiro suplício pela sensação dos vermes que 

corroem o corpo, sem falarmos da sua duração, que deverá equivaler ao tempo 

de vida abreviada. Este estado é comum nos suicidas, posto que nem sempre se 

apresente em idênticas condições, variando de duração e intensidade conforme 

as circunstâncias atenuantes ou agravantes da falta. A sensação dos vermes e da 

decomposição do corpo não é privativa dos suicidas: sobrevém igualmente aos 

que viveram mais da matéria que do espírito. Em tese, não há falta isenta de pe-

nalidades, mas também não há regra absoluta e uniforme nos meios de punição.

O pai e o conscrito
No começo da guerra da Itália, em 1859, um negociante de Paris, 

pai de família, gozando de estima geral por parte dos seus vizinhos, tinha 

Suicidas

265



um lho que fora sorteado para o serviço militar. Impossibilitado de o 
eximir de tal serviço, ocorreu-lhe a ideia de suicidar-se a m de o isentar 
do mesmo, como lho único de mulher viúva. Um ano mais tarde, foi 
evocado na Sociedade de Paris a pedido de pessoa que o conhecera, dese-
josa de certicar-se da sua sorte no mundo espiritual.

(A São Luís.) — Podereis dizer-nos se é possível evocar o Espírito a 
que vimos de nos referir? 

— R. Sim, e ele ganhará com isso, porque cará mais aliviado.
1. EVOCAÇÃO. 
— R. Oh! obrigado! Sofro muito, mas... é justo. Contudo, Ele me 

perdoará.

O Espírito escreve com grande diculdade; os caracteres são irregulares e malfor-

mados; depois da palavra mas, ele para, e, procurando em vão escrever, apenas 

consegue fazer alguns traços indecifráveis e pontos. É evidente que foi a palavra 

Deus que ele não conseguiu escrever.

2. Tende a bondade de preencher a lacuna com a palavra que deixas-
tes de escrever. 

— R. Sou indigno de escrevê-la.
3. Dissestes que sofreis; compreendeis que zestes muito mal em vos 

suicidar; mas o motivo que vos acarretou esse ato não provocou qualquer 
indulgência? 

— R. A punição será menos longa, mas nem por isso a ação deixa 
de ser má.

4. Podereis descrever-nos essa punição? 
— R. Sofro duplamente, na alma e no corpo; e sofro neste último, 

conquanto o não possua, como sofre o operado a falta de um membro 
amputado.

5. A realização do vosso suicídio teve por causa unicamente a isenção 
do vosso lho, ou concorreram para ele outras razões? 

— R. Fui completamente inspirado pelo amor paterno, porém, mal 
inspirado. Em atenção a isso, a minha pena será abreviada.

6. Podeis precisar a duração dos vossos padecimentos? 
— R. Não lhes entrevejo o termo, mas tenho certeza de que ele exis-

te, o que é um alívio para mim.

Segunda Parte – Capítulo V

266



7. Há pouco não vos foi possível escrever a palavra Deus, e no en-
tanto temos visto Espíritos muito sofredores fazê-lo: será isso uma con-
sequência da vossa punição? 

— R. Poderei fazê-lo com grandes esforços de arrependimento.
8. Pois então fazei esses esforços para escrevê-lo, porque estamos 

certos de que sereis aliviado. (O Espírito acabou por traçar esta frase com 
caracteres grossos, irregulares e trêmulos: Deus é muito bom.)

9. Estamos satisfeitos pela boa vontade com que correspondestes 
à nossa evocação, e vamos pedir a Deus para que estenda sobre vós a sua 
misericórdia. 

— R. Sim, obrigado.
10. (A São Luís.) — Podereis ministrar-nos a vossa apreciação so-

bre esse suicídio? 
— R. Este Espírito sofre justamente, pois lhe faltou a conança 

em Deus, falta que é sempre punível. A punição seria maior e mais dura-
doura, se não houvera como atenuante o motivo louvável de evitar que o 
lho se expusesse à morte na guerra. Deus, que é justo e vê o fundo dos 
corações, não o pune senão de acordo com suas obras.

OBSERVAÇÕES — À primeira vista, como ato de abnegação, este suicídio poder-

-se-ia considerar desculpável. Efetivamente assim é, mas não de modo absoluto. 

A esse homem faltou a conança em Deus, como disse o Espírito São Luís. A 

sua ação talvez tenha impedido a realização dos destinos do lho; ademais, ele 

não tinha a certeza de que aquele sucumbiria na guerra e a carreira militar tal-

vez lhe fornecesse ocasião de adiantar-se. A intenção era boa, e isso lhe atenua 

o mal provocado e merece indulgência; mas o mal é sempre o mal, e se o não 

fora, poder-se-ia, escudado no raciocínio, desculpar todos os crimes e até matar 

a pretexto de prestar serviços.

A mãe que mata o lho, crente de o enviar ao Céu, seria menos culpada por 

 tê-lo feito com boa intenção? Aí está um sistema que chegaria a justicar todos 

os crimes cometidos pelo cego fanatismo das guerras religiosas.

Em regra, o homem não tem o direito de dispor da vida, por isso que esta lhe foi 

dada visando deveres a cumprir na Terra, razão bastante para que não a abrevie 

voluntariamente, sob pretexto algum. Mas ao homem — visto que tem o seu 

livre-arbítrio — ninguém impede a infração dessa lei. Sujeita-se, porém, às suas 

consequências. O suicídio mais severamente punido é o resultante do desespero 

Suicidas

267



que visa à redenção das misérias terrenas, misérias que são ao mesmo tempo 

 expiações e provações. Furtar-se a elas é recuar ante a tarefa aceita e, às vezes, 

ante a missão que se devera cumprir. O suicídio não consiste somente no ato 

voluntário que produz a morte instantânea, mas em tudo quanto se faça cons-

cientemente para apressar a extinção das forças vitais. Não se pode tachar de 

suicida aquele que dedicadamente se expõe à morte para salvar o seu semelhante: 

primeiro, porque no caso não há intenção de se privar da vida, e, segundo, por-

que não há perigo do qual a Providência nos não possa subtrair, quando a hora 

não seja chegada. A morte em tais contingências é sacrifício meritório, como ato 

de abnegação em proveito de outrem. (O evangelho segundo o espiritismo, cap. V, 

it. 5, 6, 18 e 19.)

François-Simon Louvet
(Do Havre.)

A seguinte comunicação foi dada espontaneamente, em uma reu-
nião espírita no Havre, a 12 de fevereiro de 1863: 

“Tereis piedade de um pobre miserável que passa de há muito por 
cruéis torturas?! Oh! o vácuo... o Espaço... despenho-me... caio... morro... 
Acudam-me! Deus, eu tive uma existência tão miserável... Pobre diabo, 
sofri fome muitas vezes na velhice; e foi por isso que me habituei a beber, 
a ter vergonha e desgosto de tudo.

Quis morrer, e atirei-me... Ó meu Deus! Que momento! E para que 
tal desejo, quando o termo estava tão próximo? Orai, para que eu não veja 
incessantemente este vácuo debaixo de mim... Vou despedaçar-me de en-
contro a essas pedras! Eu vo-lo suplico, a vós que conheceis as misérias dos 
que não mais pertencem a esse mundo. Não me conheceis, mas eu sofro 
tanto... Para que mais provas? Sofro! Não será isso o bastante? Se eu tivera 
fome, em vez deste sofrimento mais terrível e aliás imperceptível para vós, 
não vacilaríeis em aliviar-me com uma migalha de pão. Pois eu vos peço 
que oreis por mim... Não posso permanecer por mais tempo neste estado... 
Perguntai a qualquer desses felizes que aqui estão, e sabereis quem fui. Orai 
por mim.”

François-Simon Louvet

Segunda Parte – Capítulo V

268



O GUIA DO MÉDIUM — “Esse que acaba de se dirigir a vós foi um 
pobre infeliz que teve na Terra a prova da miséria; vencido pelo desgosto, 
faltou-lhe a coragem, e, em vez de olhar para o Céu como devia, entre-
gou-se à embriaguez; desceu aos extremos últimos do desespero, pondo 
termo à sua triste provação: atirou-se da Torre Francisco I, no dia 22 de 
julho de 1857. Tende piedade de sua pobre alma, que não é adiantada, 
mas que lobriga da vida futura o bastante para sofrer e desejar uma repa-
ração. Rogai a Deus lhe conceda essa graça, e com isso tereis feito obra 
meritória.” 

Buscando-se informes a respeito, encontrou-se no Journal du 
 Havre, de 23 de julho de 1857, a seguinte notícia local:

“Ontem, às 4 horas da tarde, os transeuntes do cais foram doloro-
samente impressionados por um horrível acidente: um homem atirou-se 
da torre, vindo despedaçar-se sobre as pedras. Era um velho puxador 
de sirga, cujo pendor à embriaguez o arrastava ao suicídio. Chamava-se 
François-Victor-Simon Louvet. O corpo foi transportado para a casa de 
uma das suas lhas, à rua de la Corderie.

Tinha 67 anos.” 

Seis anos fazia que esse homem morrera e ele se via ainda cair da torre, despe-

daçando-se nas pedras... Aterra-o o vácuo, horroriza-o a perspectiva da queda... 

e isso há 6 anos! Quanto tempo durará tal estado? Ele não o sabe, e essa incer-

teza lhe aumenta as angústias. Isso não equivale ao inferno com suas chamas? 

Quem revelou e inventou tais castigos? Pois são os próprios padecentes que os 

vêm descrever, como outros o fazem das suas alegrias. E fazem-no, muita vez, 

espontaneamente, sem que neles se pense — o que exclui toda hipótese de ser-

mos nós o joguete da própria imaginação.

Mãe e lho
Em março de 1865, o Sr. C..., negociante em pequena cidade dos 

arredores de Paris, tinha em sua casa, gravemente enfermo, o mais velho 
dos seus lhos, que contava 21 anos. Este moço, prevendo o desenlace, 
chamou sua mãe e teve forças ainda para abraçá-la. Esta, vertendo copiosas 
lágrimas, disse-lhe: “Vai, meu lho, precede-me, que não tardarei a seguir-
-te.” Dito isto, retirou-se, escondendo o rosto entre as mãos.

Suicidas

269



As pessoas presentes a essa cena desoladora consideravam simples 
explosão de dor as palavras da Sra. C., dor que o tempo acalmaria. Morto 
o doente, procuraram-na por toda a casa e foram encontrá-la enforcada 
num celeiro. O enterro da suicida foi juntamente feito com o do lho.

EVOCAÇÃO DESTE, MUITOS DIAS DEPOIS DO FATO. — P. Sabeis do 
suicídio de vossa mãe em consequência do desespero que lhe causou a 
vossa perda? 

— R. Sim, e, sem o pesar causado por essa fatal resolução da parte 
dela, julgar-me-ia completamente feliz. Pobre, excelente mãe! Não pôde 
suportar a prova dessa separação momentânea, e tomou, para se unir ao 
lho, o caminho que dele mais deveria afastá-la. E por quanto tempo! 
Assim, retardou indenidamente uma reunião que tão pronta teria sido 
se sua alma se conformasse submissa às vontades do Senhor; se fosse re-
signada, humilde, arrependida diante da provação que se lhe impunha, 
da expiação que deveria puricá-la! Orai, oh! orai por ela! e sobretudo 
não a imiteis, vós outras, mães que vos comoveis com a narrativa da sua 
morte! Não acrediteis que ela amasse mais que as outras mães, a esse lho 
que era o seu orgulho, não; é que lhe faltaram a coragem e a resignação. 
Mães, que me ouvis, quando a agonia empanar o olhar dos vossos lhos, 
lembrai-vos de que, como o Cristo, eles sobem ao cimo do Calvário, 
donde deverão alçar-se à glória eterna.

Benjamin C.

EVOCAÇÃO DA MÃE. 
— R. Quero ver meu lho. Tendes o poder de dar-mo? Cruéis! To-

maram-mo para levá-lo à luz, e a mim me deixaram em trevas. Quero-o... 
quero-o porque me pertence! Nada vale então o amor materno? Pois quê! 
tê-lo carregado no ventre por nove meses; tê-lo amamentado; nutrido a 
carne da sua carne, sangue do seu sangue; guiado os seus primeiros passos; 
ensinado a balbuciar o sagrado nome de Deus e o doce nome de mãe; ter 
feito dele um homem cheio de atividade, de inteligência, de probidade, de 
amor lial, para perdê-lo quando realizava as esperanças concebidas a seu 
respeito, quando brilhante futuro se lhe antolhava! Não, Deus não é justo; 
não é o Deus das mães, não lhes compreende as dores e desesperos... E 

Segunda Parte – Capítulo V

270



quando me dava à morte para me não separar de meu lho, eis que nova-
mente mo roubam! Meu lho! meu lho, onde estás?

EVOCADOR. — Pobre mãe, compartilhamos da vossa dor. Buscas-
tes, no entanto, um triste recurso para vos reunirdes ao vosso lho: O 
suicídio é um crime aos olhos de Deus, e deveis saber que Deus pune 
toda infração das suas leis. A ausência do vosso lho é a vossa punição.

ELA. — Não; eu julgava Deus melhor que os homens; não acre-
ditava no seu inferno, porém cria na reunião das almas que se amaram 
como nós nos amávamos... Enganei-me... Deus não é justo nem bom, 
por isso que não compreende a grandeza da minha dor como do meu 
amor! Oh! quem me dará meu lho? Tê-lo-ei perdido para sempre? Pie-
dade! piedade, meu Deus!

EVOCADOR. — Vamos, acalmai o vosso desespero; considerai que, 
se há um meio de rever vosso lho, não é blasfemando de Deus, como 
ora o fazeis. Com isso, em vez de atrairdes a sua misericórdia, fazeis jus 
a maior severidade.

ELA. — Disseram-me que não mais o tornaria a ver, e compreendi 
que o haviam levado ao paraíso. E eu estarei, acaso, no inferno? no infer-
no das mães? Ele existe, demais o vejo...

EVOCADOR. — Vosso lho não está perdido para sempre; certo tor-
nareis a vê-lo, mas é preciso merecê-lo pela submissão à vontade de Deus, 
ao passo que a revolta poderá retardar indenidamente esse momento. 
Ouvi-me: Deus é innitamente bom, mas é também innitamente justo. 
Assim, ninguém é punido sem causa, e se sobre a Terra Ele vos inigiu 
grandes dores, é porque as merecestes. A morte de vosso lho era uma 
prova à vossa resignação; infelizmente a ela sucumbistes quando em vida, 
e eis que após a morte de novo sucumbis; como pretendeis que Deus 
recompense os lhos rebeldes? A sentença não é, porém, inexorável, e o 
arrependimento do culpado é sempre acolhido. Se tivésseis aceito a pro-
vação com humildade; se houvésseis esperado com paciência o momento 
da vossa desencarnação, ao entrardes no mundo espiritual, em que vos 
achais, teríeis imediatamente avistado vosso lho, o qual vos receberia de 
braços abertos. Depois da ausência, vê-lo-íeis radiante. Mas o que zestes 
e ainda agora fazeis, coloca entre vós e ele uma barreira. Não o julgueis 
perdido nas profundezas do Espaço, antes mais perto do que supondes 
— é que véu impenetrável o subtrai à vossa vista.

Suicidas

271



“Ele vos vê e ama sempre, deplorando a triste condição em que 
 caístes pela falta de conança em Deus e aguardando ansioso o momento 
feliz de se vos apresentar. De vós, somente, depende abreviar ou retardar 
esse momento. Orai a Deus e dizei comigo: “Meu Deus, perdoai-me o ter 
duvidado da vossa justiça e bondade; se me punistes, reconheço tê-lo me-
recido. Dignai-vos aceitar meu arrependimento e submissão à vossa santa 
vontade.”

ELA. — Que luz de esperança acabais de fazer despontar em minha 
alma! É um como relâmpago na noite que me cerca. Obrigada, vou orar... 
Adeus.

A morte, mesmo pelo suicídio, não produziu neste Espírito a ilusão de se julgar 

ainda vivo. Ele apresenta-se consciente do seu estado: é que para outros o castigo 

consiste naquela ilusão, pelos laços que os prendem ao corpo. Esta mulher quis 

deixar a Terra para seguir o lho na outra vida; era, pois, necessário que soubesse 

aí estar realmente, a m de sofrer a punição da sua ausência. O castigo consiste, 

portanto, precisamente na certeza da desencarnação, no conhecimento exato da 

sua situação. Assim é que cada falta é punida de acordo com as circunstâncias 

que a determinam, e que não há punições uniformes para as faltas do mesmo 

gênero.

Duplo suicídio, por amor e por dever
É de um jornal de 13 de junho de 1862 a seguinte narrativa:
“A jovem Palmyre, modista, residindo com seus pais, era dotada de 

aparência encantadora e de caráter afável. Por isso, era, também, muito 
requestada a sua mão. Entre todos os pretendentes ela escolheu o Sr. 
B., que lhe retribuía essa preferência com a mais viva das paixões. Não 
obstante essa afeição, por deferência aos pais, Palmyre consentiu em des-
posar o Sr. D., cuja posição social se agurava mais vantajosa àqueles 
do que a do seu rival. Os Srs. B. e D. eram amigos íntimos, e posto não 
houvesse entre eles quaisquer relações de interesse, jamais deixaram de 
se avistar. O amor recíproco de B. e Palmyre, que passou a ser a Sra. D., 
de modo algum se atenuara, e como se esforçassem ambos por contê-lo, 
aumentava-se ele de intensidade na razão direta daquele esforço. Visando 

Segunda Parte – Capítulo V

272



extingui-lo, B. tomou o partido de se casar, e desposou, de fato, uma jo-
vem possuidora de eminentes predicados, fazendo o possível por amá-la.

Cedo, contudo, percebeu que esse meio heroico lhe fora inútil à 
cura. Decorreram quatro anos sem que B. ou a senhora D. faltassem aos 
seus deveres.

O que padeceram, só eles o sabem, pois D., que estimava deveras 
o seu amigo, atraía-o sempre ao seu lar, insistindo para que nele casse 
quando tentava retirar-se.

Aproximados um dia por circunstâncias fortuitas e independentes 
da própria vontade, os dois amantes deram-se ciência do mal que os tor-
turava e acharam que a morte era, no caso, o único remédio que se lhes 
deparava. Assentaram que se suicidariam juntamente no dia seguinte, 
em que o Sr. D. estaria ausente de casa mais prolongadamente. Feitos os 
últimos aprestos, escreveram longa e tocante missiva, explicando a causa 
da sua resolução: para não prevaricarem. Essa carta terminava pedindo 
que lhes perdoassem e, mais, para serem enterrados na mesma sepultura.

De regresso a casa, o Sr. D. encontrou-os asxiados. Respeitou-lhes 
os últimos desejos, e, assim, não consentiu fossem os corpos separados no 
cemitério.” 

Sendo esta ocorrência submetida à Sociedade de Paris, como assunto 
de estudo, um Espírito respondeu:

“Os dois amantes suicidas não vos podem responder ainda. Vejo-os 
imersos na perturbação e aterrorizados pela perspectiva da eternidade. As 
consequências morais da falta cometida lhes pesarão por migrações suces-
sivas, durante as quais suas almas separadas se buscarão incessantemente, 
sujeitas ao duplo suplício de se pressentirem e desejarem em vão.

Completa a expiação, carão reunidos para sempre, no seio do amor 
eterno. Dentro de oito dias, na próxima sessão, podereis evocá-los. Eles 
aqui virão sem se avistarem, porque profundas trevas os separarão por mui-
to tempo.”

1. EVOCAÇÃO DA SUICIDA. — Vedes o vosso amante, com o qual vos 
suicidastes? 

— R. Nada vejo, nem mesmo os Espíritos que comigo erram neste 
mundo. Que noite! Que noite! E que véu espesso me circunda a fronte!

2. Que sensação experimentastes ao despertar no outro mundo? 

Suicidas

273



— R. Singular! Tinha frio e escaldava. Tinha gelo nas veias e fogo 
na fronte! Coisa estranha, conjunto inaudito! Fogo e gelo pareciam con-
sumir-me! E eu julgava que ia sucumbir uma segunda vez!

3. Experimentais qualquer dor física? 
— R. Todo o meu sofrimento reside aqui, aqui...
— Que quereis dizer por aqui, aqui? 
— R. Aqui, no meu cérebro; aqui, no meu coração...

É provável que, visível, o Espírito levasse a mão à cabeça e ao coração.

4. Acreditais na perenidade dessa situação? 
— R. Oh! sempre! sempre! Ouço às vezes risos infernais, vozes 

horrendas que bradam: sempre assim!
5. Pois bem, podemos com segurança dizer-vos que nem sempre 

assim será. Pelo arrependimento obtereis o perdão. 
— R. Que dizeis? Não ouço.
6. Repetimos que os vossos sofrimentos terão um termo, que os 

podereis abreviar pelo arrependimento, sendo-nos possível auxiliar-vos 
com a prece. 

— R. Não ouvi além de sons confusos, mais que uma palavra. Essa 
palavra é: graça! Seria efetivamente graça o que pronunciastes? Falastes 
em graça, mas sem dúvida o zestes à alma que por aqui passou junto de 
mim, pobre criança que chora e espera.

Uma senhora, presente à reunião, declarou que zera fervorosa prece pela infe-

liz, o que sem dúvida a comoveu, e que de fato, mentalmente, havia implorado 

em seu favor a graça de Deus.

7. Dissestes estar em trevas e nada ouvir? 
— R. É-me permitido ouvir algumas das vossas palavras, mas o 

que vejo é apenas um crepe negro, no qual de vez em quando se desenha 
um semblante que chora.

8. Mas uma vez que ele aqui está por não o avistardes, nem sequer 
vos apercebeis da presença do vosso amante? 

— R. Ah! não me faleis dele. Devo esquecê-lo presentemente para 
que do crepe se extinga a imagem retratada.

9. Que imagem é essa? 

Segunda Parte – Capítulo V

274



— R. A de um homem que sofre, e cuja existência moral sobre a 
Terra aniquilei por muito tempo.

Da leitura dessa narrativa logo se depreende haver neste suicídio circunstâncias 

atenuantes, encarado como ato heroico provocado pelo cumprimento do dever. 

Mas reconhece-se, também, que, contrariamente ao julgado, longa e terrível 

deve ser a pena dos culpados por se terem voluntariamente refugiado na mor-

te para evitar a luta. A intenção de não faltar aos deveres era, efetivamente, 

honrosa, e lhes será contada mais tarde, mas o verdadeiro mérito consistiria na 

resistência, tendo eles procedido como o desertor que se esquiva no momento 

do perigo.

A pena consistirá, como se vê, em se procurarem debalde e por muito tem-

po, quer no mundo espiritual, quer noutras encarnações terrestres; pena que ora 

é agravada pela perspectiva da sua eterna duração. Essa perspectiva, aliada ao 

castigo, faz que lhes seja defeso ouvirem palavras de esperança que porventura 

lhes dirijam. Aos que acharem esta pena longa e terrível, tanto mais quanto não 

deverá cessar senão depois de várias encarnações, diremos que tal duração não 

é absoluta, mas dependente da maneira pela qual suportarem as futuras prova-

ções. Além do que, eles podem ser auxiliados pela prece. E serão assim, como 

todos, os árbitros do seu destino. Não será isso, ainda assim, preferível à eterna 

condenação, sem esperança, a que cam irrevogavelmente submetidos segundo 

a doutrina da Igreja, que os considera votados ao inferno e para sempre, a ponto 

de lhes recusar, com certeza por inúteis, as últimas preces?

Louis e a pespontadeira de botinas
Havia sete para oito meses que Louis G., ocial sapateiro, namorava 

uma jovem, Victorine R., com a qual em breve deveria casar-se, já tendo 
mesmo corrido os proclamas do casamento.

Neste pé as coisas, consideravam-se quase denitivamente ligados e, 
como medida econômica, diariamente vinha o sapateiro almoçar e jantar 
em casa da noiva.

Um dia, ao jantar, sobreveio uma controvérsia a propósito de qual-
quer futilidade, e, obstinando-se os dois nas opiniões, foram as coisas ao 
ponto de Louis abandonar a mesa, protestando não mais voltar.

Suicidas

275



Apesar disso, no dia seguinte veio pedir perdão. A noite é boa con-
selheira, como se sabe, mas a moça, prejulgando talvez pela cena da vés-
pera o que poderia acontecer quando não mais a tempo de remediar o 
mal, recusou-se à reconciliação. Nem protestos, nem lágrimas, nem de-
sesperos puderam demovê-la. Muitos dias ainda se passaram, esperando 
Louis que a sua amada fosse mais razoável, até que resolveu fazer uma úl-
tima tentativa: Chegando à casa da moça, bateu de modo a ser reconheci-
do, mas a porta permaneceu fechada, recusaram abrir-lha. Novas súplicas 
do repelido, novos protestos, não ecoaram no coração da sua pretendida. 
“Adeus, pois, cruel!” — exclamou o pobre moço — “adeus para sempre. 
Trata de procurar um marido que te estime tanto como eu.” Ao mesmo 
tempo a moça ouvia um gemido abafado e logo após o baque como que 
de um corpo escorregando pela porta. Pelo silêncio que se seguiu, a moça 
julgou que Louis se assentara à soleira da porta, e protestou a si mesma 
não sair porquanto ele ali se conservasse.

Decorrido um quarto de hora é que um locatário, passando pela 
calçada e levando luz, soltou um grito de espanto e pediu socorro.

Depressa acorre a vizinhança, e Victorine, abrindo então a porta, 
deu um grito de horror, reconhecendo estendido sobre o lajedo, pálido, 
inanimado, o seu noivo. Cada qual se apressou em socorrê-lo, mas para 
logo se percebeu que tudo seria inútil, visto como ele deixara de existir. O 
desgraçado moço enterrara uma faca na região do coração, e o ferro cara-
-lhe cravado na ferida.

(Sociedade Espírita de Paris, agosto de 1858.)

1. (Ao Espírito São Luís.) — A moça, causadora involuntária do 
suicídio, tem responsabilidade? 

— R. Sim, porque o não amava.
2. Então para prevenir a desgraça deveria desposá-lo a despeito da 

repugnância que lhe causava? 
— R. Ela procurava uma ocasião de descartar-se, e assim fez em 

começo da ligação o que viria a fazer mais tarde.

Segunda Parte – Capítulo V

276



3. Neste caso, a sua responsabilidade decorre de haver alimentado 
sentimentos dos quais não participava e que deram em resultado o suicídio 
do moço? 

— R. Sim, exatamente.
4. Mas então essa responsabilidade deve ser proporcional à falta, e 

não tão grande como se consciente e voluntariamente houvesse provocado 
o suicídio... 

— R. É evidente.
5. E o suicídio de Louis tem desculpa pelo desvario que lhe acarretou 

a obstinação de Victorine? 
— R. Sim, pois o suicídio oriundo do amor é menos criminoso aos 

olhos de Deus, do que o suicídio de quem procura libertar-se da vida por 
motivos de covardia.

Ao Espírito Louis G., evocado mais tarde, foram feitas as seguintes 
 perguntas:

1. Que julgais da ação que praticastes? 
— R. Victorine era uma ingrata, e eu z mal em suicidar-me por sua 

causa, pois ela não o merecia.
2. Então não vos amava? 
— R. Não. A princípio iludia-se, mas a desavença que tivemos 

abriu-lhe os olhos, e ela até se deu por feliz achando um pretexto para se 
desembaraçar de mim.

3. E o vosso amor por ela era sincero? 
— R. Paixão somente, creia; pois se o amor fosse puro, eu me teria 

poupado de lhe causar um desgosto.
4. E se acaso ela adivinhasse a vossa intenção persistiria na sua recusa? 
— R. Não sei, penso mesmo que não, porque ela não é má. Mas, 

ainda assim, não seria feliz, e melhor foi para ela que as coisas se passassem 
de tal forma.

5. Batendo-lhe à porta, tínheis já a ideia de vos matar, caso se desse 
a recusa? 

— R. Não, em tal não pensava, porque também não contava com a 
sua obstinação. Foi somente à vista desta que perdi a razão.

6. Parece que não deplorais o suicídio senão pelo fato de Victorine o 
não merecer... É realmente o vosso único pesar? 

Suicidas

277



— R. Neste momento, sim; estou ainda perturbado, agura-se-me 
estar ainda à porta, conquanto também experimente outra sensação que 
não posso denir.

7. Chegareis a compreendê-la mais tarde? 
— R. Sim, quando estiver livre desta perturbação. Fiz mal, deveria 

resignar-me... Fui fraco e sofro as consequências da minha fraqueza. A 
paixão cega o homem a ponto de praticar loucuras, e infelizmente ele só 
o compreende bastante tarde.

8. Dizeis que tendes um desgosto... qual é? 
— R. Fiz mal em abreviar a vida. Não deveria fazê-lo. Era preferí-

vel tudo suportar a morrer antes do tempo. Sou portanto infeliz; sofro, 
e é sempre ela que me faz sofrer, a ingrata. Parece-me estar sempre à sua 
porta, mas... não falemos nem pensemos mais nisso, que me incomoda 
muito. Adeus.

Por isso se vê ainda uma nova conrmação da justiça que preside à distribuição 

das penas, conforme o grau de responsabilidade dos culpados. É à moça, neste 

caso, que cabe a maior responsabilidade, por haver entretido em Louis, por brin-

cadeira, um amor que não sentia. Quanto ao moço, este já é de sobejo punido 

pelo sofrimento que lhe perdura, mas a sua pena é leve, porquanto apenas cedeu 

a um movimento irreetido em momento de exaltação, que não à fria premedi-

tação dos suicidas que buscam subtrair-se às provações da vida.

Um ateu
O Sr. J.-B. D. era um homem instruído, mas em extremo saturado 

de ideias materialistas, não acreditando em Deus nem na existência da 
alma. A pedido de um parente, foi evocado dois anos depois de desencar-
nado, na Sociedade Espírita de Paris.

1. EVOCAÇÃO. 
— R. Sofro. Sou um réprobo.
2. Fomos levados a evocar-vos em nome de parentes que, como 

tais, desejam conhecer da vossa sorte. Podereis dizer-nos se esta nossa 
evocação vos é penosa ou agradável? 

— R. Penosa.
3. A vossa morte foi voluntária? 

Segunda Parte – Capítulo V

278



— R. Sim.

O Espírito escreve com extrema diculdade. A letra é grossa, irregular, convulsa 

e quase ininteligível. Ao terminar a escrita encoleriza-se, quebra o lápis e rasga 

o papel.

4. Tende calma, que nós todos pediremos a Deus por vós. 
— R. Sou forçado a crer nesse Deus.
5. Que motivo poderia ter-vos levado ao suicídio? 
— R. O tédio de uma vida sem esperança.

Concebe-se o suicídio quando a vida é sem esperança; procura-se então fugir-

-lhe a qualquer preço. Com o Espiritismo, ao contrário, a esperança se fortalece 

porque o futuro se nos desdobra. O suicídio deixa de ser objetivo, uma vez 

reconhecido que apenas se isenta a gente do mal para arrostar com um mal cem 

vezes pior. Eis por que o Espiritismo tem sequestrado muita gente a uma morte 

voluntária. Grandemente culpados são os que se esforçam por acreditar, com 

sosmas cientícos e a pretexto de uma falsa razão, nessa ideia desesperadora, fonte 

de tantos crimes e males, de que tudo acaba com a vida. Esses serão responsá-

veis não só pelos próprios erros, como igualmente por todos os males a que os 

mesmos derem causa.

6. Quisestes escapar às vicissitudes da vida... Adiantastes alguma 
coisa? Sois agora mais feliz? 

— R. Por que não existe o nada?
7. Tende a bondade de nos descrever do melhor modo possível a 

vossa atual situação. 
— R. Sofro pelo constrangimento em que estou de crer em tudo 

quanto negava. Meu Espírito está como num braseiro, horrivelmente 
 atormentado.

8. Donde provinham as vossas ideias materialistas de outrora? 
— R. Em anterior encarnação eu fora mau e por isso condenei-me 

na seguinte aos tormentos da incerteza, e assim foi que me suicidei.

Aqui há todo um corolário de ideias. Muitas vezes nos perguntamos como pode 

haver materialistas quando, tendo eles passado pelo mundo espiritual, deveriam 

ter do mesmo a intuição; ora, é precisamente essa intuição que é recusada a al-

guns Espíritos que, conservando o orgulho, não se arrependeram das suas faltas. 

Para esses tais, a prova consiste na aquisição, durante a vida corporal e à custa do 

Suicidas

279



próprio raciocínio, da prova da existência de Deus e da vida futura que têm, por 

assim dizer, incessantemente sob os olhos. Muitas vezes, porém, a presunção de 

nada admitir, acima de si, os empolga e absorve. Assim, sofrem eles a pena até 

que, domado o orgulho, se rendem à evidência.

9. Quando vos afogastes, que ideias tínheis das consequências? 
Que reexões zestes nesse momento? 

— R. Nenhuma, pois tudo era o nada para mim. Depois é que vi 
que, tendo cumprido toda a sentença, teria de sofrer mais ainda.

10. Estais bem convencido agora da existência de Deus, da alma e 
da vida futura? 

— R. Ah! Tudo isso muito me atormenta!
11. Tornastes a ver vosso irmão? 
— R. Oh! não.
12. E por que não? 
— R. Para que confundir os nossos desesperos? Exila-se a gente na 

desgraça e na ventura se reúne, eis o que é.
13. Incomodar-vos-ia a presença de vosso irmão, que poderíamos 

atrair aí para junto de vós? 
— R. Não o façais, que o não mereço.
14. Por que vos opondes? 
— R. Porque ele também não é feliz.
15. Receais a sua presença, e no entanto ela só poderia ser benéca 

para vós. 
— R. Não; mais tarde...
16. Tendes algum recado para os vossos parentes? 
— R. Que orem por mim.
17. Parece que na roda das vossas relações há quem partilhe das 

vossas opiniões. Quereis que lhes digamos algo a respeito? 
— R. Oh! os desgraçados! Assim possam eles crer em outra existên-

cia, eis quanto lhes posso desejar. Se eles pudessem avaliar a minha triste 
posição, muito reetiriam.

(Evocação de um irmão do precedente, que professava as mesmas 
 teorias, mas que não se suicidou. Posto que também infeliz, este se apre-
senta mais calmo; a sua escrita é clara e legível.)

Segunda Parte – Capítulo V

280



18. Evocação. — R. Possa o quadro dos nossos sofrimentos ser útil 
lição, persuadindo-vos da realidade de uma outra existência, na qual se 
expiam as faltas oriundas da incredulidade.

19. Vós, e vosso irmão que acabamos de evocar, vos vedes 
 reciprocamente? 

— R. Não; ele me foge.

Poder-se-ia perguntar como é que os Espíritos se podem evitar no mundo espi-

ritual, uma vez que aí não existem obstáculos materiais nem refúgios impenetrá-

veis à vista. Tudo é, porém, relativo nesse mundo e conforme a natureza uídica 

dos seres que o habitam. Só os Espíritos superiores têm percepções indenidas, 

que nos inferiores são limitadas. Para estes, os obstáculos uídicos equivalem a 

obstáculos materiais. Os Espíritos furtam-se às vistas dos semelhantes por efeito 

volitivo, que atua sobre o envoltório perispiritual e uidos ambientes. A Pro-

vidência, porém, qual mãe, por todos os seus lhos vela, e por intermédio dos 

mesmos, individualmente, lhes concede ou nega essa faculdade, conforme as 

suas disposições morais, o que constitui, conforme as circunstâncias, um castigo 

ou uma recompensa.

20. Estais mais calmo do que vosso irmão. Podereis dar-nos uma 
descrição mais precisa dos vossos sofrimentos? 

— R. Não sofreis aí na Terra no vosso orgulho, no vosso amor-
-próprio, quando obrigados a reconhecer os vossos erros?

“O vosso Espírito não se revolta com a ideia de vos humilhardes 
a quem vos demonstre o vosso erro? Pois bem! Julgai quanto deve so-
frer o Espírito que durante toda a sua vida se persuadiu de que nada 
existia além dele, e que sobre a de todos prevalecia sempre a sua razão. 
Encontrando-se de súbito em face da verdade imponente, esse Espírito 
sente-se aniquilado, humilhado. A isso vem ainda juntar-se o remorso de 
haver por tanto tempo esquecido a existência de um Deus tão bom, tão 
indulgente. A situação é insuportável; não há calma nem repouso; não se 
encontra um pouco de tranquilidade senão no momento em que a graça 
divina, isto é, o amor de Deus, nos toca, pois o orgulho de tal modo se 
apossa de nós, que de todo nos embota, a ponto de ser preciso ainda mui-
to tempo para que nos despojemos completamente dessa roupagem fatal. 
Só a prece dos nossos irmãos pode ajudar-nos nesses transes.”

Suicidas

281



21. Quereis falar dos irmãos encarnados, ou dos Espíritos? 
— R. De uns como de outros.
22. Enquanto nos entretínhamos com o vosso irmão, uma das pes-

soas aqui presentes orava por ele, essa prece lhe foi proveitosa? 
— R. Ela não se perderá. Se ele agora recusa a graça, outro tanto 

não fará quando estiver em condições de recorrer a essa divina panaceia.

Aqui lobrigamos um outro gênero de castigo, mas que não é o mesmo em todos 

os céticos. Para este Espírito, é independente do sofrimento a necessidade de 

reconhecer verdades que repudiara quando encarnado.

As suas ideias atuais revelam certo grau de adiantamento, comparativamente às 

de outros Espíritos persistentes na negação de Deus. Confessar o próprio erro é 

já alguma coisa, porque é premissa de humildade.

Na subsequente encarnação é mais que provável que a incredulidade ceda lugar ao 

sentimento inato da fé.

Transmitindo a resultante destas duas evocações à pessoa que no-la 
havia solicitado, tivemos dela a seguinte resposta:

— Não podeis imaginar, meu caro senhor, o grande benefício ad-
vindo da evocação de meu sogro e de meu tio. Reconhecemo-los per-
feitamente. A letra do primeiro, sobretudo, é de uma analogia notável 
com a que ele tinha em vida, tanto mais quanto, durante os últimos 
meses que conosco passou, essa letra era sofreada e indecifrável. Aí se 
vericam a mesma forma de pernas, da rubrica e de certas letras. Quanto 
ao vocabulário e ao estilo, a semelhança é ainda mais frisante; para nós, 
a analogia é completa, apenas com maior conhecimento de Deus, da 
alma e da eternidade que ele tão formalmente negava outrora. Não nos 
restam dúvidas, portanto, sobre a sua identidade. Deus será gloricado 
pela maior rmeza das nossas crenças no Espiritismo, e os nossos irmãos 
encarnados e desencarnados se tornarão melhores. A identidade de seu 
irmão também não é menos evidente; na mudança de ateu em crente, 
reconhecemos-lhe o caráter, o estilo, o contorno da frase. Uma palavra, 
sobre todas, nos despertou atenção —  panaceia — sua frase predileta, a 
todo instante repetida.

“Mostrei essas duas comunicações a várias pessoas, que não me-
nos se admiraram da sua veracidade, mas os incrédulos, com as  mesmas 

Segunda Parte – Capítulo V

282



opiniões dos meus parentes, esses desejariam respostas ainda mais 
 categóricas.

“Queriam, por exemplo, que o Sr. D... se referisse ao lugar em 
que foi enterrado, onde se afogou, como foi encontrado etc. A m de 
os convencer, não vos seria possível fazer nova evocação perguntando 
onde e como se suicidou, quanto tempo esteve submergido, em que lugar 
acharam o cadáver, onde foi inumado, de que modo, se civil ou religio-
samente, foi sepultado? Dignai-vos, caro senhor, insistir pela resposta ca-
tegórica a essas perguntas, pois são essenciais para os que ainda duvidam. 
Estou convencido de que darão, nesse caso, imensos resultados.

“Dou-me pressa a m de esta vos ser entregue na sexta-feira de 
manhã, de modo a poder fazer-se a evocação na sessão da Sociedade desse 
mesmo dia... etc.”

Reproduzimos esta carta pelo fato da conrmação da identidade e 
aqui lhe anexamos a nossa resposta para ensino das pessoas não familia-
rizadas com as comunicações de além-túmulo:

“...As perguntas que nos pediram para novamente endereçar ao Es-
pírito de vosso sogro, são, incontestavelmente, ditadas por intenção lou-
vável, qual a de convencer incrédulos, visto como em vós não mais existe 
qualquer sentimento de dúvida ou curiosidade. Contudo, um conheci-
mento mais aprofundado da ciência espírita vos faria julgar supéruas 
essas perguntas. Em primeiro lugar, solicitando-me conseguir resposta 
categórica, mostrais ignorar a circunstância de não podermos governar os 
Espíritos a nosso talante. Ficai sabendo que eles nos respondem quando e 
como querem, e também como podem. A liberdade da sua ação é maior 
ainda do que quando encarnados, possuindo meios mais ecazes de se 
furtarem ao constrangimento moral que por acaso sobre eles queiramos 
exercer. As melhores provas de identidade são as que fornecem esponta-
neamente, por si mesmos, ou então as oriundas das próprias circunstân-
cias. Estas, é quase sempre inútil provocá-las. Segundo armais, o vosso 
parente provou a sua identidade de modo inconcusso; por conseguinte, é 
mais que provável a sua recusa em responder a perguntas que podem por 
ele ser com razão consideradas supéruas, visando satisfazer à curiosida-
de de pessoas que lhe são indiferentes. A resposta bem poderia ser a que 
outros têm dado em casos semelhantes, isto é: para que perguntar coisas 
que já sabeis?

Suicidas

283



“A isto acrescentarei que a perturbação e sofrimentos que o asso-
berbam devem agravar-se com as investigações desse gênero, que corres-
pondem perfeitamente a querer constranger um doente, que mal pode 
pensar e falar, a historiar as minúcias da sua vida, faltando-se assim às 
considerações inspiradas pelo seu próprio estado.

“Quanto ao objetivo por vós alegado, cai certo de que tudo seria 
negativo. As provas de identidade fornecidas são bem mais valiosas, por 
isso que foram espontâneas, e não de antemão premeditadas. Ora, se 
estas não puderam contentar os incrédulos, muito menos o fariam in-
terrogativas já preestabelecidas, de cuja conivência poderiam suspeitar.

“Há pessoas a quem coisa alguma pode convencer. Esses poderiam 
ver o vosso parente, com os próprios olhos, e continuariam a supor-se 
vítimas de uma alucinação.

“Duas palavras ainda, quanto ao pedido que me zestes de pro-
mover essa evocação no mesmo dia do recebimento de vossa carta. As 
evocações não se fazem assim de momento; os Espíritos nem sempre 
correspondem ao nosso apelo; é preciso que queiram, e não só isso, mas 
que também possam fazê-lo. É preciso, ainda, que encontrem um mé-
dium que lhes convenha, com as aptidões especiais necessárias e que esse 
médium esteja disponível em dado momento. É preciso, enm, que o 
meio lhes seja simpático etc. Pela concorrência dessas circunstâncias nem 
sempre se pode responder, e importa muito conhecê-las quando se quer 
praticar com seriedade e segurança.”

Félicien
Era um homem rico, instruído, poeta de espírito, possuidor de 

caráter são, obsequioso e ameno, de perfeita honradez.
Falsas especulações comprometeram-lhe a fortuna, e, não lhe sen-

do possível repará-la em razão da idade avançada, cedeu ao desânimo, 
enforcando-se em dezembro de 1864, no seu quarto de dormir.

Não era materialista nem ateu, mas um homem de gênio um tanto 
supercial, ligando pouca importância ao problema da vida de além-
-túmulo. Conhecendo-o intimamente, evocamo-lo, quatro meses após o 
suicídio, inspirados pela simpatia que lhe dedicávamos.

Segunda Parte – Capítulo V

284



EVOCAÇÃO. 
— R. Choro a Terra na qual tive decepções, porém menores do 

que as experimentadas aqui. Eu, que sonhava maravilhas, estou abaixo 
da realidade do meu ideal. O mundo dos Espíritos é bastante promíscuo, 
e para torná-lo suportável fora mister uma boa triagem. Não torno a 
ele. Que esboço de costumes espíritas se poderia fazer aqui! O próprio 
Balzac,66 estando no seu elemento, não faria tal esboço, senão de modo 
rústico. Não o lobriguei, porém... Onde estarão esses grandes Espíritos 
que tão energicamente proigaram os vícios da humanidade! Deviam 
eles, como eu, habitar por aqui antes de se alçarem a regiões mais eleva-
das. Apraz-me observar este curioso pandemônio, e assim co por aqui.

Apesar de o Espírito nos declarar que se acha numa sociedade assaz promíscua e, 

por conseguinte, de Espíritos inferiores, surpreendeu-nos a sua linguagem, dado 

o gênero de morte, ao qual, aliás, não faz qualquer referência. A não ser isso, 

tudo mais reetiu seu caráter.

Tal circunstância deixava-nos em dúvida sobre a identidade.

— P. Tende a bondade de nos dizer como morrestes... 
— R. Como morri? Pela morte por mim escolhida, a que mais 

me agradou, sendo para notar que meditei muito tempo nessa escolha 
com o intuito de me desembaraçar da vida. Apesar disso, confesso que 
não ganhei grande coisa: libertei-me dos cuidados materiais, porém, para 
encontrá-los mais graves e penosos na condição de Espírito, da qual nem 
sequer prevejo o termo.

— P. (Ao guia do médium.) O Espírito em comunicação será efe-
tivamente o de Félicien? Esta linguagem, quase despreocupada, torna-se 
suspeita se tratando de um suicida...

— R. Sim. Entretanto, por um sentimento justicável na sua po-
sição, ele não queria revelar ao médium o seu gênero de morte. Foi por 
isso que dissimulou a frase, acabando no entanto por confessá-lo diante 
da pergunta direta que lhe zestes, e não sem angústias. O suicídio fá-lo 
sofrer muito, e por isso desvia, o mais possível, tudo o que lhe recorde o 
seu m funesto.

66  N.E.: Honoré de Balzac (1799–1850), escritor francês cujos romances retratam a corrupção moral 
 humana.

Suicidas

285



— P. (Ao Espírito.) A vossa desencarnação tanto mais nos comoveu, 
quanto lhe prevíamos as tristes consequências, além da estima e intimi-
dade das nossas relações. Pessoalmente, não me esqueci do quanto éreis 
obsequioso e bom para comigo. Seria feliz se pudesse testemunhar-vos a 
minha gratidão, fazendo algo de útil para vós.

— R. Entretanto, eu não podia furtar-me de outro modo aos em-
baraços da minha posição material. Agora, só tenho necessidade de pre-
ces; orai, principalmente, para que me veja livre desses hórridos compa-
nheiros que aqui estão junto de mim, obsidiando-me com gritos, sorrisos 
e infernais motejos. Eles chamam-me covarde, e com razão, porque é 
covardia renunciar à vida. É a quarta vez que sucumbo a essa provação, 
não obstante a formal promessa de não falir... Fatalidade!... Ah! Orai... 
Que suplício o meu! Quanto sou desgraçado! Orando, fazeis por mim 
mais que por vós pude fazer quando na Terra; mas a prova, ante a qual 
fracassei tantas vezes, aí está retraçada, indelével, diante de mim! É preciso 
tentá-la novamente, em dado tempo... Terei forças? Ah! recomeçar a vida 
tantas vezes; lutar por tanto tempo para sucumbir aos acontecimentos, 
é desesperador, mesmo aqui! Eis por que tenho carência de força. Di-
zem que podemos obtê-la pela prece... Orai por mim, que eu quero orar 
 também.

Este caso particular de suicídio, posto que realizado em circunstâncias vulgares, 

apresenta uma feição especial. Ele mostra-nos um Espírito que sucumbiu muitas 

vezes à provação, que se renova a cada existência e que renovará até que ele tenha 

forças para resistir.

Assim se conrma o fato de não haver proveito no sofrimento, sempre que 

deixamos de atingir o m da encarnação, sendo preciso recomeçá-la até que 

saiamos vitoriosos da campanha.

(Ao Espírito do Sr. Félicien.) — Ouvi, eu vo-lo peço, ouvi e me-
ditai sobre as minhas palavras. O que denominais fatalidade é apenas 
a vossa fraqueza, pois se a fatalidade existisse o homem deixaria de ser 
responsável pelos seus atos. O homem é sempre livre, e nessa liberdade 
está o seu maior e mais belo privilégio. Deus não quis fazer dele um 
autômato obediente e cego, e, se essa liberdade o torna falível, também 
o torna perfectível, sem o que somente pela perfeição poderá atingir a 
suprema felicidade. O orgulho somente pode levar o homem a atribuir 

Segunda Parte – Capítulo V

286



ao destino as suas infelicidades terrenas, quando a verdade é que tais in-
felicidades promanam da sua própria incúria. Tendes disso um exemplo 
bem patente na vossa última encarnação, pois tínheis tudo que se fazia 
preciso à felicidade humana, na Terra: espírito, talento, fortuna, mereci-
da consideração; nada de vícios ruinosos, mas, ao contrário, apreciáveis 
qualidades... Como, no entanto, cou tão comprometida a vossa posi-
ção? Unicamente pela vossa imprevidência. Haveis de convir que, agindo 
com mais prudência, contentando-vos com o muito que já vos coubera, 
antes que procurando aumentá-lo sem necessidade, a ruína não sobre-
viria. Não havia nisso nenhuma fatalidade, uma vez que podíeis ter evi-
tado tal acontecimento. A vossa provação consistia num encadeamento 
de circunstâncias que vos deveriam dar não a necessidade, mas a tentação 
do suicídio; desgraçadamente, apesar do vosso talento e instrução, não 
soubestes dominar essas circunstâncias e sofreis agora as consequências 
da vossa fraqueza.

Essa prova, tal como pressentis com razão, deve renovar-se ainda; 
na vossa próxima encarnação tereis de enfrentar acontecimentos que vos 
sugerirão a ideia do suicídio, e sempre assim acontecerá até que de todo 
tenhais triunfado. 

Longe de acusar a sorte, que é a vossa própria obra, admirai a bon-
dade de Deus, que, em vez de condenar irremissivelmente pela primeira 
falta, oferece sempre os meios de repará-la.

Assim, sofrereis, não eternamente, mas por tanto tempo quanto 
reincidirdes no erro. De vós depende, no estado espiritual, tomar a reso-
lução bastante enérgica de manifestar a Deus um sincero arrependimen-
to, solicitando instantemente o apoio dos bons Espíritos. Voltareis então 
à Terra, blindado na resistência a todas as tentações. Uma vez alcançada 
essa vitória, caminhareis na via da felicidade com mais rapidez, visto que 
sob outros aspectos o vosso progresso é já considerável. Como vedes, há 
ainda um passo a franquear, para o qual vos auxiliaremos com as nossas 
preces. Estas só serão improfícuas se nos não secundardes com os vossos 
esforços.

— R. Oh! obrigado! Oh! obrigado por tão boas exortações. De-
las tenho tanto maior necessidade, quanto sou mais desgraçado do 
que demonstrava. Vou aproveitá-las, garanto, no preparo da próxima 

Suicidas

287



 encarnação, durante a qual farei todo o possível por não sucumbir. Já me 
custa suportar o meio ignóbil do meu exílio.

Félicien

Antoine Bell
Era o caixa de uma casa bancária do Canadá e suicidou-se a 28 

de fevereiro de 1865. Um dos nossos correspondentes, médico e farma-
cêutico residente na mesma cidade, deu-nos dele as informações que se 
seguem:

“Conhecia-o, havia perto de 20 anos, como homem pacato e chefe 
de numerosa família. De tempos a certa parte imaginou ter comprado 
um tóxico na minha farmácia, servindo-se dele para envenenar alguém. 
Muitas vezes vinha suplicar-me para lhe dizer a época de tal compra, 
tomado então de alucinações terríveis. Perdia o sono, lamentava-se, batia 
no peito. A família vivia em constante ansiedade das 4 da tarde às 9 da 
manhã, hora esta em que se dirigia para a casa bancária, onde, aliás, escri-
turava os seus livros com muita regularidade, sem que jamais cometesse 
um só erro. Habitualmente dizia sentir dentro de si um ente que o fazia 
desempenhar com acerto e ordem a sua contabilidade. Quando se a-
gurava convencido da extravagância das suas ideias, exclamava: — Não; 
não; quereis iludir-me... lembro-me... é a verdade...”

A pedido desse amigo, foi ele evocado em Paris, a 17 de abril de 
1865.

1. EVOCAÇÃO. 
— R. Que pretendeis de mim? Sujeitar-me a um interrogatório? É 

inútil, tudo confessarei.
2. Bem longe de nós o pensamento de vos aigir com perguntas 

indiscretas; desejamos saber apenas qual a vossa posição nesse mundo, 
bem como se poderemos ser-vos úteis... 

— R. Ah! Se for possível, ser-vos-ei extremamente grato. Tenho 
horror ao meu crime e sou muito infeliz!

3. Temos a esperança de que as nossas preces atenuarão as vossas 
penas. Agura-se-nos que vos achais em boas condições, visto como o 
arrependimento já vos assedia o coração — o que constitui um começo 

Segunda Parte – Capítulo V

288



de reabilitação. Deus, innitamente misericordioso, sempre tem piedade 
do pecador arrependido. Orai conosco. (Faz-se a prece pelos suicidas, a 
qual se encontra em O evangelho segundo o espiritismo.) 

Agora, tende a bondade de nos dizer de quais crimes vos reconhe-
ceis culpado. Tal conssão, humildemente feita, ser-vos-á favorável.

— R. Deixai primeiro que vos agradeça por esta esperança que 
zestes raiar no meu coração. Oh! há já bastante tempo que vivia numa 
cidade banhada pelo Mediterrâneo. Amava, então, uma bela moça que 
me correspondia; mas, pelo fato de ser pobre, fui repelido pela família. 
A minha eleita participou-me que desposaria o lho de um negociante 
cujas transações se estendiam para além de dois mares, e assim fui eu 
desprezado. Louco de dor, resolvi acabar com a vida, não sem deixar de 
assassinar o detestado rival, saciando o meu desejo de vingança. Repug-
nando-me os meios violentos, horrorizava-me a perpetração do crime, 
porém o meu ciúme a tudo sobrepujou. Na véspera do casamento, mor-
ria o meu rival envenenado, pelo meio que me pareceu mais fácil. Eis 
como se explicam as reminiscências do passado... Sim, eu já reencarnei, e 
preciso é que reencarne ainda... Ó meu Deus, tende piedade das minhas 
lágrimas e da minha fraqueza!

4. Deploramos essa infelicidade que retardou vosso progresso e 
sinceramente vos lamentamos; dado, porém, que vos arrependais, Deus 
se compadecerá de vós. Dizei-nos se chegastes a executar o vosso projeto 
de suicídio...

— R. Não; e confesso, para vergonha minha, que a esperança se 
me desabrochou novamente no coração, com o desejo de me aproveitar 
do crime já cometido. Traíram-me, porém, os remorsos e acabei por ex-
piar, no último suplício, aquele meu desvario: enforquei-me.

5. Na vossa última encarnação tínheis a consciência do mal prati-
cado na penúltima?

— R. Nos últimos anos somente, e eis como: Eu era bom por natu-
reza, e, depois de submetido, como todos os homicidas, ao tormento da 
visão perseverante da vítima, que me perseguia qual vivo remorso, dela 
me descartei depois de muitos anos, pelo meu arrependimento e pelas 
minhas preces. Recomecei outra existência — a última — que atravessei 
calmo e tímido. Tinha em mim como que vaga intuição da minha inata 

Suicidas

289



fraqueza, bem como da culpa anterior, cuja lembrança em estado latente 
conservara.

“Mas um Espírito obsessor e vingativo, que não era outro senão 
o pai da minha vítima, facilmente se apoderou de mim e fez reviver no 
meu coração, como em mágico espelho, as lembranças do passado.

“Alternadamente inuenciado por ele e por meu guia, que me pro-
tegia, eu era o envenenador e ao mesmo tempo o pai de família anga-
riando pelo trabalho o sustento dos lhos. Fascinado por esse demônio 
obsessor, deixei-me arrastar para o suicídio. Sou muito culpado realmen-
te, porém menos do que se deliberasse por mim mesmo. Os suicidas da 
minha categoria, incapazes por sua fraqueza de resistir aos obsessores, são 
menos culpados e menos punidos do que os que abandonam a vida por 
efeito exclusivo da própria vontade.

“Orai comigo para que o Espírito que tão fatalmente me obsidiou 
renuncie à sua vingança, e orai por mim para que adquira a energia, a 
força necessária para não ceder à prova do suicídio voluntário, prova a 
que serei submetido, dizem-me, na próxima encarnação.”

6. (Ao guia do médium.) Um Espírito obsessor pode, realmente, 
levar o obsidiado ao  suicídio?

— R. Certamente, pois a obsessão que, de si mesma, é já um gê-
nero de provação, pode revestir todas as formas. Mas isso não quer dizer 
isenção de culpabilidade. O homem dispõe sempre do seu livre-arbítrio 
e, conseguintemente, está em si o ceder ou resistir às sugestões a que o 
submetem.

Assim é que, sucumbindo, o faz sempre por assentimento da sua 
vontade. Quanto ao mais, o Espírito tem razão dizendo que a ação ins-
tigada por outrem é menos culposa e repreensível do que quando volun-
tariamente cometida. Contudo, nem por isso se inocenta de culpa, visto 
como, afastando-se do caminho reto, mostra que o bem ainda não está 
vinculado ao seu coração.

7. Como, apesar da prece e do arrependimento terem libertado 
esse Espírito da visão tormentosa da sua vítima, pôde ele ser atingido 
pela vingança de um obsessor na última encarnação?

— R. O arrependimento, bem o sabeis, é apenas a preliminar in-
dispensável à reabilitação, mas não é o bastante para libertar o culpado 
de todas as penas. Deus não se contenta com promessas, sendo preciso 

Segunda Parte – Capítulo V

290



a prova, por atos, do retorno ao bom caminho. Eis por que o Espírito é 
submetido a novas provações que o fortalecem, resultando-lhe um mere-
cimento ainda maior quando delas sai triunfante.

O Espírito só arrosta com a perseguição dos maus, dos obsessores, 
enquanto estes o não encontram assaz forte para resistir-lhes. Encontrando 
resistência, eles o abandonam, certos da inutilidade dos seus esforços.

Estes dois últimos exemplos mostram-nos a renovação da mesma prova em su-

cessivas encarnações, e por tanto tempo quanto o da sua inecácia. Antoine 

Bell patenteia-nos, enm, o fato muito instrutivo do homem perseguido pela 

lembrança de um crime cometido em anterior existência, qual um remorso e 

um aviso.

Vemos ainda por aí que todas as existências são solidárias entre si; que a justiça 

e bondade divinas se ostentam na faculdade ao homem conferida de progredir 

gradualmente, sem jamais privá-lo do resgate das faltas; que o culpado é punido 

pela própria falta, sendo essa punição, em vez de uma vingança de Deus, o meio 

empregado para fazê-lo progredir.

Suicidas

291





CAPÍTULO VI

M

Criminosos arrependidos

• Verger • Lemaire • Benoist • O Espírito de 
Castelnaudary • Jacques Latour

Verger
(Assassino do arcebispo de Paris.)

A 3 de janeiro de 1857, Mons. Sibour, arcebispo de Paris, ao sair da 
Igreja de Saint-Étienne-du-Mont, foi mortalmente ferido por um jovem 
padre chamado Verger. O criminoso foi condenado à morte e executado a 
30 de janeiro. Até o último instante não manifestou qualquer sentimento 
de pesar, de arrependimento, ou de sensibilidade.

Evocado no mesmo dia da execução, deu as seguintes respostas:
1. EVOCAÇÃO. 
— R. Ainda estou preso ao corpo.
2. Então a vossa alma não está inteiramente liberta? 
— R. Não... tenho medo... não sei... Esperai que torne a mim. Não 

estou morto, não é assim?
3. Arrependei-vos do que zestes? 
— R. Fiz mal em matar, mas a isso fui levado pelo meu caráter, que 

não podia tolerar humilhações... Evocar-me-eis de outra vez.
4. Por que vos retirais? 
— R. Se o visse, muito me atemorizaria, pelo receio de que me 

zesse outro tanto.



5. Mas nada tendes a temer, uma vez que a vossa alma está separada 
do corpo. Renunciai a qualquer inquietação, que não é razoável agora. 

— R. Que quereis? Acaso sois senhor das vossas impressões? Quan-
to a mim, não sei onde estou... estou doido.

6. Esforçai-vos por ser calmo. 
— R. Não posso, porque estou louco... Esperai, que vou invocar 

toda a minha lucidez.
7. Se orásseis, talvez pudésseis concentrar os vossos pensamentos... 
— R. Intimido-me... não me atrevo a orar.
8. Orai, que grande é a misericórdia de Deus! Oraremos convosco. 
— R. Sim; eu sempre acreditei na innita misericórdia de Deus.
9. Compreendeis melhor, agora, a vossa situação? 
— R. Ela é tão extraordinária que ainda não posso apreendê-la.
10. Vedes a vossa vítima? 
— R. Parece-me ouvir uma voz semelhante à sua, dizendo-me: 

“Não mais te quero...” Será, talvez, um efeito da imaginação!... Estou 
doido, vo-lo asseguro, pois que vejo meu corpo de um lado e a cabeça de 
outro... agurando-se-me, porém, que vivo no Espaço, entre a Terra e o 
que denominais céu... Sinto como o frio de uma faca prestes a decepar-
-me o pescoço, mas isso será talvez o terror da morte... Também me 
parece ver uma multidão de Espíritos a rodear-me, olhando-me compa-
decidos... E falam-me, mas não os compreendo.

11. Entretanto, entre esses Espíritos há talvez um cuja presença vos 
humilha por causa do vosso crime. 

— R. Dir-vos-ei que há apenas um que me apavora — o daquele 
a quem matei.

12. Lembrai-vos das anteriores existências? 
— R. Não; estou indeciso, acreditando sonhar... Ainda uma vez, 

preciso tornar a mim.
13. (Três dias depois.) Reconhecei-vos melhor agora? 
— R. Já sei que não mais pertenço a esse mundo, e não o deploro. 

Pesa-me o que z, porém meu Espírito está mais livre. Sei a mais que há 
uma série de encarnações que nos dão conhecimentos úteis, a m de nos 
tornarmos tão perfeitos quanto possível à criatura humana.

14. Sois punido pelo crime que cometestes? 
— R. Sim; lamento o que z e isso faz-me sofrer.

Segunda Parte – Capítulo VI

294



15. Qual a vossa punição? 
— R. Sou punido porque tenho consciência da minha falta, e para 

ela peço perdão a Deus; sou punido porque reconheço a minha descrença 
nesse Deus, sabendo agora que não devemos abreviar os dias de vida de 
nossos irmãos; sou punido pelo remorso de haver adiado o meu pro-
gresso, enveredando por caminho errado, sem ouvir o grito da própria 
consciência que me dizia não ser pelo assassínio que alcançaria o meu 
desiderato. Deixei-me dominar pela inveja e pelo orgulho; enganei-me 
e arrependo-me, pois o homem deve esforçar-se sempre por dominar as 
más paixões — o que aliás não z.

16. Qual a vossa sensação quando vos evocamos? 
— R. De prazer e de temor, por isso que não sou mau.
17. Em que consiste tal prazer e tal temor? 
— R. Prazer de conversar com os homens e poder em parte reparar 

as minhas faltas, confessando-as; e temor, que não posso denir — um 
quê de vergonha por ter sido um assassino.

18. Desejais reencarnar na Terra? 
— R. Até o peço e desejo achar-me constantemente exposto ao 

assassínio, provando-lhe o temor.
Monsenhor Sibour, evocado, disse que perdoava o assassino e orava 

para que ele se arrependesse. Disse mais que, posto estivesse presente à sua 
evocação, não se lhe tinha mostrado para lhe não aumentar os sofrimen-
tos, porquanto o receio de o ver já era um sintoma de remorso, era já um 
castigo.

— P. O homem que mata sabe que, ao escolher nova existência, 
nela se tornará assassino?

— R. Não; ele sabe que, escolhendo uma vida de luta, tem proba-
bilidades de matar um semelhante, ignorando porém se o fará, pois está 
quase sempre em luta consigo mesmo.

A situação de Verger, ao morrer, é a de quase todos os que sucumbem violenta-

mente. Não se vericando bruscamente a separação, eles cam como aturdidos, 

sem saber se estão mortos ou vivos. A visão do arcebispo foi-lhe poupada por 

desnecessária ao seu remorso; mas outros Espíritos, em circunstâncias idênticas, 

são constantemente acossados pelo olhar das suas vítimas.

À enormidade do delito, Verger acrescentara a agravante de se não ter arre-

pendido ainda em vida, estando, pois, nas condições requeridas para a eterna 

Criminosos arrependidos

295



condenação. Mas, logo que deixou a Terra, o arrependimento invadiu-lhe a alma 

e, repudiando o passado, deseja sinceramente repará-lo. A isso não o impele a 

demasia do sofrimento, visto como nem mesmo teve tempo para sofrer, mas é 

o alarme dessa consciência desprezada durante a vida, e que ora se lhe faz ouvir.

Por que não considerar valioso esse arrependimento? Por que admiti-lo dias antes 

como salvador do inferno, e depois não? E por que, nalmente, o Deus miseri-

cordioso para o penitente, em vida, deixaria de o ser, por questão de horas, mais 

tarde? Fora para causar admiração a rápida mudança algumas vezes operada nas 

ideias de um criminoso, endurecido e impenitente até a morte, se o trespasse 

lhe não fosse também bastante, às vezes, para reconhecer toda a iniquidade da 

sua conduta. Contudo, esse resultado está longe de ser geral — o que daria em 

consequência o não haver Espíritos maus. O arrependimento é muita vez tardio, 

e daí a dilação do castigo.

A obstinação no mal, em vida, provém às vezes do orgulho, que recusa submeter-

-se e confessar os próprios erros, visto estar o homem sujeito à inuência da maté-

ria, que, lançando-lhe um véu sobre as percepções espirituais, o fascina e desvaira. 

Roto esse véu, súbita luz o aclara, e ele se encontra senhor da sua razão. A manifes-

tação imediata de melhores sentimentos é sempre indício de um progresso moral 

realizado, que apenas aguarda uma circunstância favorável para se revelar, ao passo 

que a persistência mais ou menos longa no mal, depois da morte, é incontesta-

velmente a prova de atraso do Espírito, no qual os instintos materiais atroam o 

gérmen do bem, de modo a lhe serem precisas novas provações para se corrigir.

Lemaire
Condenado à pena última pelo júri de Aisne, e executado a 31 de 

dezembro de 1857. Evocado em 29 de janeiro de 1858.
1. EVOCAÇÃO. 
— R. Aqui estou.
2. Vendo-nos, que sensação experimentais? 
— R. A da vergonha.
3. Retivestes os sentidos até o último momento? 
— R. Sim.
4. Após a execução tivestes imediata noção dessa nova existência? 

Segunda Parte – Capítulo VI

296



— R. Eu estava imerso em grande perturbação, da qual, aliás, ainda 
me não libertei. Senti uma dor imensa, agurando-se-me ser o coração 
quem a sofria. Vi rolar não sei quê aos pés do cadafalso; vi o sangue que 
corria e mais pungente se me tornou a minha dor.

— P. Era uma dor puramente física, análoga à que proviria de um 
grande ferimento, pela amputação de um membro, por exemplo? 

— R. Não; gurai-vos antes um remorso, uma grande dor moral.
5. Mas a dor física do suplício, quem a experimentava: o corpo ou 

o Espírito? 
— R. A dor moral estava em meu Espírito, sentindo o corpo a dor 

física; mas o Espírito desligado também dela se ressentia.
6. Vistes o corpo mutilado? 
— R. Vi qualquer coisa informe, à qual me parecia integrado; entre-

tanto, reconhecia-me intacto, isto é, que eu era eu mesmo... 
— P. Que impressões vos advieram desse fato? 
— R. Eu sentia muito a minha dor, estava completamente ligado a ela.
7. Será verdade que o corpo viva ainda alguns instantes depois da 

decapitação, tendo o supliciado a consciência das suas ideias? 
— R. O Espírito retira-se pouco a pouco; quanto mais o retêm os 

laços materiais, menos pronta é a separação.
8. Dizem que se há notado a expressão da cólera e movimentos na 

sionomia de certos supliciados, como se estes quisessem falar; será isso 
efeito de contrações nervosas, ou um ato da vontade? 

— R. Da vontade, visto como o Espírito não se tem desligado.
9. Qual o primeiro sentimento que experimentastes ao penetrar na 

vossa nova existência? 
— R. Um sofrimento intolerável, uma espécie de remorso pungente 

cuja causa ignorava.
10. Acaso vos achastes reunido aos vossos cúmplices concomitante-

mente supliciados? 
— R. Infelizmente, sim, por desgraça nossa, pois essa visão recíproca 

é um suplício contínuo, exprobrando-se uns aos outros os seus crimes.
11. Tendes encontrado as vossas vítimas? 
— R. Vejo-as... são felizes; seus olhares perseguem-me... sinto que 

me varam o ser e debalde tento fugir-lhes.
— P. Que impressão vos causam esses olhares? 

Criminosos arrependidos

297



— R. Vergonha e remorso. Ocasionei-os voluntariamente e ainda os 
abomino.

— P. E qual a impressão que lhes causais vós? 
— R. Piedade.
12. Terão por sua vez o ódio e o desejo de vingança? 
— R. Não; os olhares que volvem lembram-me a minha expiação. 

Vós não podeis avaliar o suplício horrível de tudo devermos àqueles a quem 
odiamos.

13. Lamentais a perda da vida corporal? 
— R. Apenas lamento os meus crimes. Se o fato ainda dependesse de 

mim, não mais sucumbiria.
14. O pendor para o mal estava na vossa natureza, ou fostes ainda 

inuenciado pelo meio em que vivestes? 
— R. Sendo eu um Espírito inferior, a tendência para o mal estava 

na minha própria natureza. Quis elevar-me rapidamente, mas pedi mais 
do que comportavam as minhas forças. Acreditando-me forte, escolhi uma 
rude prova e acabei por ceder às tentações do mal.

15. Se tivésseis recebido sãos princípios de educação, ter-vos-íeis des-
viado da senda criminosa? 

— R. Sim, mas eu havia escolhido a condição do nascimento.
— P. Acaso não vos poderíeis ter feito homem de bem? 
— R. Um homem fraco é incapaz, tanto para o bem como para o 

mal. Poderia, talvez, corrigir na vida o mal inerente à minha natureza, mas 
nunca me elevar à prática do bem.

16. Quando encarnado acreditáveis em Deus? 
— R. Não.
— P. Mas dizem que à última hora vos arrependeste... 
— R. Porque acreditei num Deus vingativo, era natural que o 

 temesse...
— P. E agora o vosso arrependimento é mais sincero? 
— R. Pudera! Eu vejo o que z... 
— P. Que pensais de Deus então? 
— R. Sinto-o e não o compreendo.
17. Parece-vos justo o castigo que vos inigiram na Terra? 
— R. Sim.
18. Esperais obter o perdão dos vossos crimes? 

Segunda Parte – Capítulo VI

298



— R. Não sei.
— P. Como pretendeis repará-los? 
— R. Por novas provações, conquanto me pareça que uma eternida-

de existe entre elas e mim.
19. Onde vos achais agora? 
— R. Estou no meu sofrimento.
— P. Perguntamos qual o lugar em que vos encontrais... 
–– R. Perto da médium.
20. Uma vez que assim é, sob que forma vos veríamos, se tal nos 

fosse possível? 
— R. Ver-me-íeis sob a minha forma corpórea: a cabeça separada do 

tronco.
— P. Podereis aparecer-nos? 
— R. Não; deixai-me.
21. Poderíeis dizer-nos como vos evadistes da prisão de  Montdidier? 
— R. Nada mais sei... é tão grande o meu sofrimento, que apenas 

guardo a lembrança do crime... Deixai-me.
22. Poderíamos concorrer para vos aliviar desse sofrimento? 
— R. Fazei votos para que sobrevenha a expiação.

Benoist
(Bordeaux, março de 1862.)

Um Espírito apresenta-se espontaneamente ao médium, sob o nome 
de Benoist, dizendo ter morrido em 1704 e padecer horríveis sofrimentos.

1. Que fostes na Terra? 
— R. Frade sem fé.
2. Foi a descrença a vossa única falta? 
— R. Só ela é bastante para acarretar outras.
3. Podereis dar-nos alguns pormenores sobre a vossa vida? Ser-vos-á 

levada em boa conta a sinceridade da conssão. 
— R. Pobre e indolente, ordenei-me para ter uma posição, sem 

pendor aliás para tal encargo. Inteligente, consegui essa posição; inuente, 
abusei do meu poderio; vicioso, corrompi aqueles que tinha por missão sal-
var; cruel, persegui os que me pareciam querer verberar os meus  excessos; 

Criminosos arrependidos

299



os pacícos foram por mim inquietados. As torturas da fome de muitas víti-
mas eram extintas amiúde pela violência. Agora, sofro todas as torturas do 
inferno, ateando-me as vítimas o fogo que me devora. A luxúria e a fome 
insaciáveis perseguem-me; cresta-me a sede os lábios escaldantes, sem que 
uma gota lhes caia em refrigério. Os elementos todos se encarniçam contra 
mim. Orai pelo meu Espírito.

4. As preces feitas pelos nados deverão ser-vos atribuídas como aos 
outros? 

— R. Acreditais que sejam edicantes, e no entanto elas têm para 
mim o valor das que eu simulava fazer. Não executei o meu trabalho, e, 
assim, recebo o salário.

5. Nunca vos arrependestes? 
— R. Há muito tempo, mas o arrependimento só veio pelo sofrimen-

to. E como fui surdo ao clamor de vítimas inocentes, o Senhor também é 
surdo aos meus clamores. Justiça!

6. Reconheceis a Justiça do Senhor; pois bem, conai na sua bonda-
de e socorrei-vos do seu auxílio. 

— R. Os demônios berram mais do que eu; seus gritos sufocam-me; 
enchem-me a boca de pez fervente!... Eu o z, grande... (O Espírito não 
pôde escrever a palavra Deus.)

7. Não estais sucientemente liberto das ideias terrenas de modo a 
compreender que essas torturas são todas morais? 

— R. Sofro-as... sinto-as... vejo os meus carrascos, todos têm uma 
cara conhecida, um nome que repercute em meu cérebro.

8. Mas que poderia impelir-vos ao cometimento de tantas  infâmias? 
— R. Os vícios de que me achava saturado, a brutalidade das  paixões.
9. Nunca implorastes a assistência dos bons Espíritos para vos ajuda-

rem a sair dessa contingência? 
— R. Apenas vejo os demônios do inferno.
10. E quando estáveis na Terra temíeis esses demônios? 
— R. Não, absolutamente, visto que só cria no nada. Os prazeres a 

todo o transe constituíam o meu culto. E, pois que lhes consagrei a vida, 
as divindades do inferno não mais me abandonaram, nem abandonarão!

11. Então não lobrigais um termo para esses sofrimentos? 
— R. O innito não tem termo.

Segunda Parte – Capítulo VI

300



12. Mas Deus é innito na sua misericórdia, e tudo pode ter um m 
quando lhe aprouver. 

— R. Se Ele o quisesse!
13. Por que vos viestes inscrever aqui? 
— R. Não sei mesmo como, mas eu queria falar e gritar para que 

me aliviassem.
14. E esses demônios não vos inibem de escrever? 
— R. Não, mas conservam-se à minha frente, e esperam-me... Tam-

bém por isso, eu desejaria não terminar.
15. É a primeira vez que deste modo escreveis? 
— R. Sim. 
— P. E sabíeis que os Espíritos podiam assim aproximar-se dos 

 homens? 
— R. Não. 
— P. Como, pois, o percebestes? 
— R. Não sei.
16. Que sensações experimentastes ao acercar-vos de mim? 
— R. Um como entorpecimento dos meus terrores.
17. Como vos apercebestes da vossa presença aqui? 
— R. Como quando se acorda.
18. Como procedestes para comunicar comigo? 
— R. Não posso compreender, mas tu também não sentiste?
19. Não se trata de mim, porém de vós... Procurai assegurar-vos do 

que fazeis enquanto escrevo. 
— R. És o meu pensamento, eis tudo.
20. Não tivestes, pois, o desejo de me fazer escrever? 
— R. Não, sou eu quem escreve, e tu pensas por mim.
21. Procurai assegurar-vos do vosso estado, porque os bons Espíritos 

que vos cercam vos ajudarão. 
— R. Não, que os anjos não vêm ao inferno. Tu não estás só? 
— P. Vedes em torno de vós. 
— R. Sinto que me auxiliam a atuar sobre ti... a tua mão obedece-

-me... não te toco, aliás, e seguro-te... Como? Não sei...
22. Implorai a assistência dos vossos protetores. Vamos pedir  ambos. 
— R. Queres deixar-me? Fica comigo, porque vão reapossar-se de 

mim. Eu to peço... Fica! Fica!...

Criminosos arrependidos

301



23. Não posso demorar-me por mais tempo. Voltai diariamente para 
orarmos juntos e os bons Espíritos vos auxiliarão. 

— R. Sim, desejo o perdão. Orai por mim, que não posso fazê-lo.
O GUIA DO MÉDIUM. — Coragem, meu lho, porque ser-lhe-á con-

cedido o que pedes, posto longe esteja ainda o termo da expiação. As atro-
cidades por ele cometidas não têm número nem conta, e maior é a sua 
culpa porque possuía inteligência, instrução e luzes para guiar-se. Tendo 
falido com conhecimento de causa, mais terríveis lhe são os sofrimentos, 
os quais, não obstante, se suavizarão com o auxílio e o exemplo da prece, 
de modo a que lhes veja o termo, confortado pela esperança. Deus o vê no 
caminho do arrependimento, e já lhe concedeu a graça de poder comunicar-
-se a m de ser encorajado e confortado.

Pensa nele muitas vezes, pois nós to entregamos para fortalecer-se 
nas boas resoluções que lhe poderão advir dos teus conselhos. Ao seu ar-
rependimento sucederá o desejo da reparação, e pedirá então uma nova 
existência para praticar o bem como compensação do mal que fez. Quan-
do Deus estiver satisfeito a seu respeito e o vir resoluto e rme, far-lhe-á 
entrever as divinas luzes que o hão de conduzir à salvação, recebendo-o no 
seu seio qual pai ao lho pródigo. Tem fé, e nós te ajudaremos a completar 
o teu trabalho.

Paulin

Colocamos este Espírito entre os criminosos, posto que não atingido pela justiça 

humana, porque o crime se contém nos atos, que não no castigo inigido pelos 

homens. O mesmo se dá com o que se segue.

O Espírito de Castelnaudary
Rumores e outras estranhas e várias manifestações ocorridas 

numa casinha perto de Castelnaudary, faziam-na tomar por habitada de 
 fantasmas, mal-assombrada etc. Assim, foi a dita casa exorcismada em 
1848, aliás sem resultado. O proprietário, Sr. D..., pretendendo habitá-
-la, faleceu repentinamente alguns anos depois; um seu lho, animado 
do mesmo desejo, ao penetrar-lhe um dos compartimentos, recebeu de 
mão desconhecida vigorosa bofetada, e, como estivesse só, não teve a 

Segunda Parte – Capítulo VI

302



menor dúvida de uma origem oculta, razão esta que o levou a abando-
nar a casa denitivamente. No lugar corria uma versão segundo a qual 
um grande crime fora cometido ali. O Espírito que dera a bofetada foi 
evocado na Sociedade de Paris, em 1859, e manifestou-se por sinais de 
tal violência, que foram improfícuos todos os esforços para acalmá-lo. 
Interrogado São Luís a esse respeito, respondeu: “É um Espírito da pior 
espécie, verdadeiro monstro: zemo-lo comparecer, mas a despeito de 
tudo quanto lhe dissemos não foi possível obrigá-lo a escrever. Ele tem o 
seu livre-arbítrio, do qual o infeliz tem feito triste uso.”

— P. Este Espírito é passível de melhora? 
— R. Por que não? pois não o são todos, este como os outros? É 

possível entretanto que haja nisso diculdades, porém a permuta do bem 
pelo mal acabará por sensibilizá-lo. Orai em primeiro lugar, e, se o evo-
cardes daqui a um mês, vereis a transformação operada.

Evocado mais tarde, o Espírito mostrou-se mais brando e, pouco 
a pouco, submisso e arrependido. Explicações posteriores, ministradas 
não só por ele como por outros Espíritos, deram em resultado saber-se 
que, em 1608, habitando aquela casa, assassinara um irmão por motivos 
de terrível ciúme, degolando-o durante o sono. Alguns anos decorridos, 
também assassinara a esposa.

O seu falecimento ocorreu em 1659, aos 80 anos, sem que houves-
se respondido por estes crimes, que pouca atenção despertaram naquela 
época de balbúrdias. Depois da morte, jamais cessara de praticar o mal, 
provocando vários acidentes ocorridos na tal casa.

Um médium vidente que assistiu à primeira evocação viu-o, no 
momento em que pretendiam forçá-lo a escrever, quando sacudiu violen-
tamente o braço do médium. De medonha catadura, trajava uma camisa 
ensanguentada, tendo na mão um punhal.

1. P. (A São Luís.) Tende a bondade de nos descrever o gênero de 
suplício deste Espírito. 

— R. É atroz, porque está condenado a habitar a casa em que come-
teu o crime, sem poder xar o pensamento noutra coisa que não no crime, 
tendo-o sempre ante os olhos e acreditando na eternidade de tal tortura. 
Está como no momento do próprio crime, porque qualquer outra recor-
dação lhe foi retirada e interdita toda comunicação com qualquer outro 

Criminosos arrependidos

303



Espírito. Sobre a Terra, só pode permanecer naquela casa, e no Espaço só 
lhe restam solidão e trevas.

2. Haveria um meio de o desalojar dessa casa? Qual seria esse meio? 
— R. Quando se quer desembaraçar obsessões de semelhantes Es-

píritos, o meio é fácil — orar por eles. Contudo, é precisamente isso que 
se deixa de fazer muitas vezes, preferindo-se intimidá-los com exorcismos 
formulados que, aliás, muito os divertem.

3. Insinuando às pessoas interessadas essa ideia de orar por ele, fa-
zendo-o também nós, conseguiríamos desalojá-lo? 

— R. Sim, mas reparai que eu disse para orar, e não para mandar 
orar.

4. Estando em tal situação há dois séculos, apreciará ele todo esse 
tempo como se fora encarnado, isto é, o tempo parecer-lhe-á tanto ou 
menos longo do que quando na Terra? 

— R. Mais longo: o sono não existe para ele.
5. Disseram-nos que o tempo não existe para os Espíritos e que um 

século, para eles, não passa de um instante na eternidade. Dar-se-á efetiva-
mente esse fato para com todos os Espíritos? 

— R. Não, decerto, porquanto isso só se dá com os Espíritos que 
têm atingido elevadíssimo grau de adiantamento; para os inferiores, po-
rém, o tempo é frequentemente moroso, sobretudo quando sofrem.

6. Donde vinha esse Espírito antes da sua encarnação? 
— R. Tivera uma existência entre tribos das mais ferozes e selvagens, 

e, precedentemente, em planeta inferior à Terra.
7. Severamente punido agora por esse crime, sê-lo-ia igualmente pe-

los que porventura tivesse cometido, como é de supor, quando vivendo 
entre selvagens? 

— R. Sim, porém não tanto, visto como, em ser mais ignorante, 
menos alcançava a extensão do delito.

8. O estado em que se vê esse Espírito é o dos seres vulgarmente 
designados por danados? 

— R. Absolutamente não, pois há condições ainda mais horrorosas. 
Os sofrimentos estão longe de ser os mesmos para todos, variando confor-
me seja o culpado mais ou menos acessível ao arrependimento. Para este, 
aquela casa é o seu inferno, outros trazem esse inferno em si mesmos, pelas 
paixões que os atormentam sem que possam saciá-las.

Segunda Parte – Capítulo VI

304



9. Apesar da sua inferioridade, este Espírito é sensível aos efeitos da 
prece, o que também temos vericado com Espíritos igualmente perversos 
e da mais grosseira natureza; entretanto, Espíritos há que, esclarecidos, de 
mais desenvolvida inteligência, demonstram completa ausência de bons 
sentimentos, motejando de tudo que há de mais sagrado; a nada se como-
vendo e até não dando tréguas ao seu cinismo... 

— R. A prece só aproveita ao Espírito que se arrepende; para aqueles 
que, arrebatados de orgulho, se revoltam contra Deus e persistem no erro, 
exagerando-o mesmo, tal como procedem os infelizes, para esses a prece 
nada adianta, nem adiantará senão quando tênue vislumbre de arrepen-
dimento começar a germinar-lhes na consciência. A inecácia da prece 
também é para eles um castigo. Enm, ela só alivia os não totalmente 
endurecidos.

10. Vendo-se um Espírito insensível à ação da prece, será motivo 
para que se deixe de orar por ele? 

— R. Não, porquanto, cedo ou tarde, a prece poderá triunfar do seu 
endurecimento, sugerindo-lhe benécos pensamentos. 

O mesmo sucede com certos doentes nos quais a ação medicamentosa só se torna 

sensível depois de muito tempo, e vice-versa. Compenetrando-nos bem de que 

todos os Espíritos são suscetíveis de progresso, e que nenhum é fatal e eterna-

mente condenado, fácil nos será compreender a ecácia da prece em quaisquer 

circunstâncias. Por mais inecaz que ela possa parecer-nos à primeira vista, o certo 

é que contém germens em si mesma, bastante benécos, para bem predisporem o 

Espírito, quando o não afetem imediatamente. Erro seria, pois, desanimarmos por 

não colher dela imediato resultado.

11. Ao reencarnar-se este Espírito, qual será a sua categoria? 
— R. Depende dele e do arrependimento que então tiver. Muitos 

colóquios com este Espírito deram em resultado notável transformação 
do seu moral. 

Eis aqui algumas das suas respostas:
12. (Ao Espírito.) Por que não pudestes escrever da primeira vez que 

vos evocamos? 
— R. Porque não queria. 
— P. Mas por quê? 
— R. Ignorância e embrutecimento.

Criminosos arrependidos

305



13. Agora podeis deixar, quando vos apraz, a casa de  Castelnaudary? 
— R. Permitem-mo, porque aproveito os vossos conselhos. 
— P. Sentis algum alívio? 
— R. Começo a ter esperança.
14. Se possível nos fora o vermo-vos, qual a vossa aparência? 
— R. Ver-me-íeis com a camisa, mas sem o punhal. 
— P. Por que não mais com o punhal? Que m lhe destes? 
— R. Amaldiçoando-o, Deus arrebatou-mo das vistas.
15. Se o lho do Sr. D... (o da bofetada) voltasse àquela casa, que 

lhe faríeis? 
— R. Nada, porque estou arrependido. 
— P. E se ele pretendesse ainda desaar-vos? 
— R. Não me façais essa pergunta! Eu não me dominaria, isso está 

acima das minhas forças, pois sou um miserável.
16. Lobrigais um termo aos vossos padecimentos? 
— R. Oh! ainda não. É já muito o saber, graças à vossa intercessão, 

que esses padecimentos não serão eternos.
17. Tende a bondade de nos descrever a vossa situação antes de vos 

evocarmos pela primeira vez. Não é preciso acrescentarmos que este pe-
dido tem por m sabermos como ser-vos úteis, e não a simples e fútil 
curiosidade. 

— R. Já vos disse que nada mais compreendia além do meu crime, 
e que não podia abandonar a casa em que o cometi, a não ser para vagar 
no Espaço, solitário e obscuro; disso não poderia eu dar-vos uma ideia, 
porque nunca pude compreender o que se passava. Desde que me alçava 
ao Espaço, era tudo negrume e vácuo, ou, antes, não sei mesmo o que era... 
Hoje o meu remorso é muito maior, e no entanto não sou constrangido 
a permanecer naquela casa fatal, sendo-me permitido vagar sobre a Terra 
e orientar-me pela observação de quanto aí vejo, compreendendo melhor, 
assim, a enormidade dos meus crimes, e, se menos sofro por um lado, por 
outro aumentam as torturas do remorso... Mas... ainda bem que tenho 
esperança.

18. A terdes de reencarnar, que existência preferiríeis? 
— R. Sobre isso não tenho meditado sucientemente.
19. Durante o vosso longo insulamento — quase podemos dizer 

cativeiro — experimentastes algum remorso? 

Segunda Parte – Capítulo VI

306



— R. Nenhum, e por isso sofri tão longamente. Somente quando o 
senti, foi que ele provocou, sem que disso me apercebesse, as circunstâncias 
determinantes da vossa evocação ao meu Espírito para início da libertação. 
Obrigado, pois, a vós que de mim vos apiedastes e me esclarecestes.

Efetivamente, temos visto avaros sofrerem à vista do ouro, que para eles não pas-

sava de verdadeira quimera; orgulhosos, atormentados pelo ciúme das honrarias 

prestadas a outros que não eles; homens que dominavam na Terra, humilhados 

pela potência invisível, constrangidos à obediência, em presença de subordinados 

que não mais se lhe curvavam; ateus atônitos pela dúvida, em face da imensidade, 

no mais absoluto insulamento, sem um ser que os esclareça.

No mundo dos Espíritos há compensações para todas as virtudes, mas há também 

penalidades para todas as faltas, e, destas, as que escaparam às leis dos homens são 

infalivelmente atingidas pelas Leis de Deus.

Devemos ainda notar que as mesmas faltas, ainda que cometidas em circunstân-

cias idênticas, são diversamente punidas, conforme o grau de adiantamento do 

Espírito delinquente. Aos Espíritos mais atrasados, de natureza mais grosseira, 

como este de que vimos de nos ocupar, são inigidos castigos de alguma sorte 

mais materiais que morais, ao passo que o contrário se dá para com aqueles cuja 

inteligência e sensibilidade estejam mais desenvolvidas. Aos primeiros impõe-se 

o castigo apropriado à rudeza do seu discernimento, para compreenderem o erro 

e dele se libertarem. Assim é que a vergonha, por exemplo, causando pouca ou 

nenhuma impressão para estes, torna-se para aqueles intolerável.

Neste divino código penal, a sabedoria, a bondade, a Providência de Deus para 

com as suas criaturas revelam-se até nas mínimas particularidades, sendo tudo 

proporcionado e concatenado com admirável solicitude para facilitar ao culpado 

os meios de reabilitação. As mínimas aspirações são consideradas e recolhidas.

Pelos dogmas das penas eternas, ao contrário, são no inferno confundidos os gran-

des e pequenos criminosos, os culpados de momento e os reincidentes contuma-

zes, os endurecidos e os arrependidos. Além disso, nenhuma tábua de salvação se 

lhes oferece; a falta momentânea pode acarretar uma condenação eterna e, o que 

mais é, qualquer benefício que porventura hajam feito, de nada lhes valerá. De 

que lado, pois, a verdadeira justiça, a verdadeira bondade?

Esta evocação nada tem de casual; e como deveria aproveitar a esse infeliz, visto que 

ele já começava a compreender a enormidade do seu crime, eis que os  Espíritos que 

Criminosos arrependidos

307



velavam julgaram oportuno esse socorro ecaz e entraram a facilitar-lhe as circuns-

tâncias propícias. É este um fato que temos visto reproduzir-se frequentemente. 

Perguntar-se-á que seria deste Espírito se não fosse evocado, o que será de todos os 

sofredores que o não podem ser, bem como daqueles em que se não pensa... Pode-

ríamos redarguir que os meios de que Deus dispõe para salvar as criaturas são inu-

meráveis, sendo a evocação um dentre esses meios, porém, não único, certamente. 

Deus não deixa ninguém olvidado, além de que, sobre os Espíritos suscetíveis de 

arrependimento, as preces coletivas devem exercer alguma inuência.

A sorte dos Espíritos sofredores não poderia ser por Deus subordinada à boa von-

tade e aos conhecimentos humanos.

Desde que os homens puderam estabelecer relações regulares com o mundo invisí-

vel, uma das primeiras consequências do Espiritismo foi o ensino dos serviços que 

por meio dessas relações podem prestar aos seus irmãos desencarnados.

Deus patenteia por esse modo a solidariedade existente entre todos os seres do 

universo, ao mesmo tempo que dá a Lei da natureza por base ao princípio da fra-

ternidade. Deus demonstra-nos a feição verdadeira, útil e séria das evocações, até 

então desviadas do seu m providencial pela ignorância e pela superstição.

Aos sofredores jamais faltaram socorros em qualquer época e, se as evocações lhes 

proporcionam uma nova via de salvação, aproveitam ainda mais, talvez, aos encar-

nados, por lhes proporcionar novos meios de fazer o benefício, instruindo-se ao 

mesmo tempo sobre as condições da vida futura.

Jacques Latour
(Assassino condenado pelo júri de Foix e 

executado em setembro de 1864.)

Em reunião íntima de sete a oito pessoas, havida em Bruxelas a 13 
de setembro de 1864 e à qual assistíamos, foi pedido a um médium que to-
masse do lápis, sem que aliás houvéssemos feito qualquer evocação  especial.

Possuído de extraordinária agitação, ei-lo a traçar caracteres muito 
grossos, e depois, rasgando o papel, exclama:

— Arrependo-me! arrependo-me! Latour!

Segunda Parte – Capítulo VI

308



Surpreendidos com a inesperada comunicação, de modo algum pro-
vocada, visto como ninguém pensara nesse infeliz, cuja morte até então era 
ignorada por uma parte dos assistentes, dirigimos ao Espírito palavras de 
conforto e comiseração, fazendo-lhe em seguida esta pergunta:

— Que motivo vos levou a manifestar-vos aqui, de preferência a 
outro lugar, quando não vos evocamos?

Responde o médium de viva voz:
— Vi que, almas compassivas, teríeis piedade de mim, ao passo que 

outros ou me evocavam mais por curiosidade que por caridade, ou de mim 
se afastavam horrorizados. — Depois começou por uma cena indescritível 
que não durou mais de meia hora. O médium, juntando os gestos e a ex-
pressão da sionomia à palavra, deixava patente a identicação do Espírito 
com a sua pessoa; às vezes, esses gestos de cruel desespero desenhavam viva-
mente o seu sofrimento; o tom da sua voz era tão compungido, as súplicas 
tão veementes, que cávamos profundamente comovidos. Alguns estavam 
mesmo aterrorizados com a superexcitação do médium, mas nós sabíamos 
que a manifestação de um ente arrependido, que implora piedade, nenhum 
perigo poderia oferecer. Se ele buscou os órgãos do médium, é que melhor 
desejava patentear a sua situação, a m de que mais nos interessássemos 
pela sua sorte, e não como os Espíritos obsessores e possessores, que visam 
apoderar-se dos médiuns para os dominarem. Tal manifestação lhe fora tal-
vez permitida não só em benefício próprio, como também para edicação 
dos circunstantes.

Ei-lo a exclamar:
— Oh! sim, piedade... muito necessito dela... Não sabeis o que so-

fro... Não o sabeis, e não podereis compreendê-lo. É horrível! A guilhoti-
na!... Que vale a guilhotina comparada a este sofrimento de agora? Nada! 
— é um instante. Este fogo que me devora, sim, é pior, porque é uma 
morte contínua, sem tréguas nem repouso... sem-m!... E as minhas víti-
mas, ali estão ao redor, a mostrar-me os ferimentos, a perseguir-me com 
seus olhares...

“Aí estão, e vejo-as todas... todas... sem poder fugir-lhes! E este mar 
de sangue?! E este ouro manchado de sangue?! Tudo aí está... tudo... e sem-
pre ante meus olhos! E o cheiro de sangue... Não o sentis? Oh! Sangue e 
sempre sangue! Ei-las que imploram, as pobres vítimas, e eu a feri-las sem-
pre... sempre... impiedosamente!... O sangue inebria-me...  Acreditava 

Criminosos arrependidos

309



que depois da morte tudo estaria terminado, e assim foi que afrontei o 
suplício e afrontei o próprio Deus, renegando-o!... Entretanto, quando 
me julgava aniquilado para sempre, que terrível despertar... oh! sim, ter-
rível, cercado de cadáveres, de espectros ameaçadores, os pés atolados em 
sangue!!... Acreditava-me morto, e estou vivo! Horrendo! horrendo! mais 
horrendo que todos os suplícios da Terra! Ah! se todos os homens pudes-
sem saber o que há para além da vida, saberiam também quanto custam as 
consequências do mal! Certo não haveria mais assassínios, nem crimino-
sos, nem malfeitores! Eu só quisera que todos os assassinos pudessem ver o 
que eu vejo e sofro...

“Oh! então não mais o seriam, porque é horrível este sofrimento! 
Bem sei que o mereci, ó meu Deus, porque também eu não tive com-
paixão das minhas vítimas; repelia as mãos súplices quando imploravam 
que as poupasse... Sim, fui cruel, decerto, matando-as covardemente para 
roubá-las! E fui ímpio, e fui blasfemo também, renegando o vosso sacra-
tíssimo nome... Quis enganar-me, porque eu queria persuadir-me de que Vós 
não existíeis... Meu Deus, eu sou grande criminoso! Agora o compreendo. 
Mas... não tereis piedade de mim?... Vós sois Deus, isto é, a bondade, a 
misericórdia! Sois onipotente! Piedade, Senhor! Piedade! Eu vo-lo peço, 
não sejais inexorável; libertai-me destes olhares odiosos, destes espectros 
horríveis... deste sangue... das minhas vítimas... olhares que, quais punhala-
das, me varam o coração.

“Vós outros que aqui estais, que me ouvis, sede bondosos, almas 
caritativas. Sim, eu o vejo, sei que tendes piedade de mim, não é verdade? 
Haveis de orar por mim...

“Oh! eu vo-lo suplico, não me abandoneis como z outrora aos ou-
tros. Pedireis a Deus que me tire este horrível espetáculo de ante os olhos, 
e Ele vos ouvirá porque sois bons... Imploro, orai por mim.”

Os assistentes, sensibilizados, dirigiram-lhe palavras de conforto e 
consolação. Deus, disseram-lhe, não é inexível; apenas exige do culpado 
um arrependimento sincero, aliado à vontade de reparar o mal praticado. 
Uma vez que o vosso coração não está petricado e que lhe pedis o perdão 
dos vossos crimes, a sua misericórdia baixará sobre vós. Preciso é, pois, que 
persevereis na boa resolução de reparar o mal que zestes. Certo, não po-
deis restituir às vítimas as vidas que lhes arrancastes, mas, se o impetrardes 
com fervor, Deus permitirá que as encontreis em uma nova encarnação, 

Segunda Parte – Capítulo VI

310



na qual lhes podereis patentear tanto devotamento quanto o mal que lhes 
zestes. E quando a reparação lhe parecer suciente, para logo entrareis na 
sua santa graça. Assim, a duração do vosso castigo está nas vossas mãos, 
dependendo de vós o abreviá-lo. Comprometemo-nos a auxiliar-vos com 
as nossas preces e invocar para vós a assistência dos bons Espíritos. Vamos 
pronunciar em vossa intenção a prece que se contém em O evangelho se-
gundo o espiritismo, referente aos Espíritos sofredores e arrependidos. Não 
pronunciaremos a que se refere aos maus Espíritos, porque desde que vos 
arrependeis, que implorais, que renunciais ao mal, não passais para nós de 
um Espírito infeliz, e não mau.

Feita essa prece, o Espírito continua, depois de breves instantes de 
calma:

— Obrigado, meu Deus!... Oh! obrigado! Tivestes piedade de mim... 
Eis que se afastam os espectros... Não me abandoneis, enviai-me os vossos 
bons Espíritos para me sustentarem... Obrigado...

Depois desta cena o médium ca alquebrado, abatido, os membros 
lassos por algum tempo. A princípio, apenas tem vaga ideia do que se há 
passado, mas pouco a pouco vai se lembrando de algumas das palavras que 
pronunciou sem querer, reconhecendo que não era ele quem falara.

No dia seguinte, em nova reunião, o Espírito tornou a manifestar-se, 
reencetando a cena da véspera, porém por minutos apenas, e isso com a 
mesma gesticulação expressiva, posto que menos violenta. Depois, tomado 
de agitação febril, escreveu:

“Grato às vossas preces. Experimento já uma sensível melhora. Foi 
tal o fervor com que orei, que Deus me concedeu um momentâneo alívio; 
não obstante, terei de ver ainda as minhas vítimas... Ei-las! Ei-las! Vedes 
este sangue?...” (Repetiu-se a prece da véspera. O Espírito continua diri-
gindo-se ao médium.)

“Perdoai o ter-me apossado de vós. Obrigado pelo alívio que propor-
cionais aos meus sofrimentos. Perdoai o mal que vos causei, mas eu tenho 
necessidade de me comunicar, e só vós o podeis...

Obrigado! obrigado! que já sinto algum alívio, posto não tenha atin-
gido o m das provações. As minhas vítimas voltarão dentro em breve. Eis 
a punição a que z jus, mas, Deus meu, sede indulgente.

Orai todos vós por mim, tende piedade.”
Latour

Criminosos arrependidos

311



Um membro da Sociedade Espírita de Paris, que tinha ora-
do por este infeliz, evocando-o, obteve intervaladamente as seguintes 
 comunicações:

I

“Fui evocado quase imediatamente depois da minha morte, porém 
não pude manifestar-me logo, de modo que muitos Espíritos levianos 
tomaram-me o nome e a vez. Aproveitei a estada em Bruxelas do Presi-
dente da Sociedade de Paris, e comuniquei-me, com a aquiescência de 
Espíritos superiores.

Voltarei a manifestar-me na Sociedade, a m de fazer revelações 
que serão um começo de reparação às minhas faltas, podendo também 
servir de ensinamento a todos os criminosos que me lerem e medita-
rem na exposição dos meus sofrimentos. É somente sobre o Espírito dos 
homens fracos ou das crianças que a narrativa de penas infernais pode 
produzir efeitos terroristas. Ora; um grande malfeitor não é um Espírito 
pusilânime, e o temor de um polícia é para ele mais real que a descrição 
dos tormentos do inferno. Eis por que todos os que me lerem carão 
comovidos com as minhas palavras e com os meus padecimentos, que 
não são cções. Não há um só padre que possa dizer que viu o que tenho 
visto, porque tenho assistido às torturas dos danados. Mas quando eu 
vier dizer: Eis o que se passou após a minha morte, a morte do corpo; eis 
a minha enorme decepção ao reconhecer-me vivo, ao contrário do que 
supunha e tinha tomado pelo termo dos suplícios, quando era o começo 
de outras torturas, aliás indescritíveis! — então, mais de um ser estará à 
borda do precipício em que ia despenhar-se, e cada um dos desgraçados, 
desviados por mim da senda criminosa, concorrerá para o resgate das mi-
nhas faltas.

Foi-me permitido libertar-me do olhar das minhas vítimas trans-
formadas em carrascos, a m de comunicar-me convosco; ao deixar-vos, 
entretanto, tornarei a vê-las e só esta ideia me causa tal sofrimento que eu 
não poderia descrevê-lo. Sou feliz quando me evocam, porque assim deixo 
o meu inferno por alguns instantes.

Orai sempre ao Senhor por mim, pedi-lhe que me liberte do olhar 
das minhas vítimas.

Segunda Parte – Capítulo VI

312



Sim, oremos juntos. A prece faz tanto bem... Estou mais aliviado; 
não sinto tão pesado o fardo que me acabrunha. Vejo um resquício de 
esperança luzindo-me aos olhos e, contrito, exclamo: Bendita a mão do 
Senhor e seja feita a sua vontade!”

II

O MÉDIUM. — Em vez de pedir a Deus para vos furtar ao olhar 
das vossas vítimas, eu vos convido a pedir comigo para que vos dê a força 
necessária a m de suportardes essa tortura expiatória.

LATOUR. — Eu preferiria livrar-me de tais olhares. Se soubésseis o 
quanto sofro... O homem mais insensível comover-se-ia vendo impressos 
na minha sionomia, como que a fogo, os sofrimentos de minha alma. 
Farei, entretanto, o que me aconselhais, pois compreendo ser esse um 
meio de expiar um pouco mais rapidamente as minhas faltas. É qual 
dolorosa operação que viesse curar um corpo gravemente adoentado. 
Ah! Pudessem ver-me os culpados da Terra, e cariam apavorados das 
consequências de seus crimes, desses crimes que, ignorados dos homens, 
são, no entanto, vistos pelos Espíritos. Como a ignorância é fatal para 
tantas pessoas! 

“Que responsabilidade assumem os que recusam instrução às clas-
ses pobres da sociedade! Acreditam que com polícia e soldados se previ-
nem crimes... Que grande erro!”

III

“Terríveis são os meus sofrimentos, porém, depois que por mim 
orais, sinto-me confortado por bons Espíritos, os quais me dizem para 
ter esperança. Compreendo a ecácia do remédio heroico que me acon-
selhastes e peço a Deus me dê forças para suportar esta dura expiação, 
aliás igual, posso armá-lo, ao mal que z. Não quero escusar-me das 
minhas atrocidades; mas o certo é que, para nenhuma das minhas víti-
mas, salvo a precedência de alguns instantes, na morte, a dor não existia, 
e as que tinham terminado a provação terrena foram receber a recom-
pensa que as aguardava. Para mim, entretanto, ao voltar ao mundo dos 

Criminosos arrependidos

313



 Espíritos, só houve sofrimentos infernais, excetuados os curtos instantes 
em que me manifestava.

Em que pesem aos seus quadros terroristas, os padres só têm uma 
fraca noção dos verdadeiros sofrimentos que a Justiça divina reserva aos 
infratores da lei do amor e da caridade. 

Como insinuar a pessoas sensatas que uma alma, isto é, uma coisa 
imaterial, possa sofrer ao contato do fogo material? É absurdo, e por isso 
tantos e tantos criminosos se riem desses painéis fantásticos do inferno. 
O mesmo porém não se dá quanto à dor moral do condenado, após a 
morte física. Orai para que o desespero não se aposse de mim.”

IV

“Muito grato vos sou pela perspectiva que me trouxestes e a cujo 
m glorioso sei que devo chegar quando puricado.

Sofro muito, mas parece-me que os sofrimentos diminuem. Não 
posso acreditar que, no mundo dos Espíritos, a dor diminua pouco a 
pouco à força de hábito. Não. O que eu depreendo é que as vossas preces 
salutares me aumentaram as forças, de modo que, pelas mesmas dores, com 
mais resignação, eu menos sofro.

O pensamento se me volve então para a última existência e vejo as 
faltas que teria conjurado se soubesse orar. Hoje compreendo a ecácia 
da prece; compreendo o valor dessas mulheres honestas e piedosas, fracas 
pela carne, porém fortes pela fé; compreendo, enm, esse mistério igno-
rado pelos supostos sábios da Terra. Prece! palavra que por si só provoca o 
riso dos Espíritos fortes. Aqui os espero no mundo espiritual, e, quando 
a venda que encobre a verdade se romper para eles, então, a seu nuto se 
prosternarão aos pés do Eterno a quem desprezaram e serão felizes em 
se humilhar para que seus pecados e crimes sejam revelados! Hão de 
compreender então a virtude da prece.

Orar é amar, e amar é orar! E eles amarão o Senhor e lhe dirigirão 
preces de reconhecimento e de amor, regenerados pelo sofrimento. E, 
pois que devem sofrer, pedirão como eu peço a força necessária ao sofri-
mento e à expiação. Deixando de sofrer, hão de orar ainda para agradecer 
o perdão merecido por sua submissão e resignação. Oremos, irmão, para 
que mais me fortaleça... Oh! obrigado à tua caridade, meu irmão, pois 

Segunda Parte – Capítulo VI

314



que estou perdoado. Deus me liberta do olhar das minhas vítimas. Ó 
meu Deus! Bendito sejais vós por toda a eternidade, pela graça que me 
concedeis! Ó meu Deus! Sinto a enormidade dos meus crimes e curvo-
-me ante a vossa onipotência. Senhor! eu vos amo de todo o meu coração 
e vos suplico a graça de me permitirdes, ao vosso arbítrio, sofrer novas 
provações na Terra; voltar a ela como missionário da paz e da caridade, 
ensinando as crianças a pronunciar com respeito o vosso nome. Peço-vos 
que me seja possível ensinar que vos amem, a vós, Pai que sois de todas as 
criaturas. Obrigado, meu Deus! Sou um Espírito arrependido, e sincero 
é o meu arrependimento.

Tanto quanto meu impuro coração pode comportá-lo, eu vos amo 
com esse sentimento que é pura emanação da vossa divindade. Irmão, 
oremos, pois meu coração transborda de reconhecimento. Estou livre, 
quebrei os grilhões, não sou mais um réprobo.

Sou um Espírito sofredor, mas arrependido, a desejar que o meu 
exemplo pudesse conter nos umbrais do crime todas as mãos criminosas 
que vejo prestes a levantarem-se.

Oh! para trás, recuai, irmãos, pois as torturas que preparais serão 
atrozes! Não acrediteis que o Senhor se deixará tão prontamente subme-
ter à prece dos seus lhos. São séculos de torturas que vos esperam.”

O GUIA DO MÉDIUM. — Dizes que não compreendes as palavras do 
Espírito. Procura ter uma ideia da sua emoção e do seu reconhecimento 
para com o Senhor, coisas que ele acredita não poder testemunhar me-
lhor do que tentando demover todos esses criminosos por ele vistos, mas 
que tu não podes ver. Aos ouvidos desses, quereria ele que chegassem as 
suas palavras; mas o que te não disse ele, porque o ignora ainda, é que lhe 
será permitido o início de missões reparadoras. Irá para junto dos que lhe 
foram cúmplices, procurando inspirar-lhes arrependimento, implantan-
do em seus corações o gérmen do remorso.

Frequentemente se veem na Terra pessoas tidas por honestas lança-
rem-se aos pés de um sacerdote para se acusarem de um crime. 

É o remorso quem lhes dita a conssão da culpa. Pois se o véu que 
te encobre o mundo invisível se deszesse, verias muitas vezes o Espírito 
cúmplice ou instigador de um crime, tal como o fará Jacques Latour, ins-
pirando o remorso ao Espírito encarnado, no afã de reparar a própria falta.

Teu guia protetor

Criminosos arrependidos

315



Mais tarde, o médium de Bruxelas, o mesmo que recebera o primei-
ro ditado, obteve o seguinte:

“Nada mais receeis de mim, que estou tranquilo, em que pese ao 
 sofrimento que ainda tenho. Vendo o meu arrependimento, Deus teve 
compaixão de mim. Agora sofro por causa desse arrependimento, que me 
demonstra a enormidade dos meus crimes. Bem aconselhado na vida, eu não 
teria jamais praticado todo esse mal, mas, sem repressão, obedeci cegamen-
te aos meus instintos. Se todos os homens pensassem mais em Deus, ou, 
antes, se nele acreditassem, tais faltas não seriam cometidas.

Falha é, porém, a justiça dos homens; uma falta muita vez passagei-
ra leva o homem ao cárcere, que não deixa de ser um foco de perversão. 
Daí sai ele completamente corrompido pelos maus exemplos e conselhos. 
Dado porém que a sua índole seja boa e forte para se não corromper, ainda 
assim, de lá saído, ele vai encontrar fechadas todas as portas, retraídas todas 
as mãos, indiferentes todos os corações! Que lhe resta, pois? O desprezo, 
a miséria, o abandono e o desespero, se é que o assistem boas resoluções 
de se corrigir. Então a miséria o leva aos extremos, e assim é que também 
ele se toma de desprezo por seu semelhante, assim é que o odeia e perde a 
noção do bem e do mal, por isso que repelido se encontra, a despeito das 
suas boas intenções. Para angariar o necessário, rouba, mata às vezes, e de-
pois... depois o executam! Meu Deus, ao ser presa novamente das minhas 
alucinações, sinto que a vossa mão se estende por sobre mim; sinto que a 
vossa bondade me envolve e protege.

Obrigado, meu Deus! na próxima existência empregarei toda a mi-
nha inteligência no socorro aos desgraçados que sucumbiram, a m de os 
preservar da queda. Obrigado a vós que não desdenhais de comunicar co-
migo; nada receeis, pois bem o vedes, eu não sou mau. Quando pensardes 
em mim, não vos gureis o meu retrato pelo que de mim vistes, mas o de 
uma alma angustiada que agradece a vossa indulgência.

Adeus; evocai-me ainda e orai a Deus por mim.”
Latour

(Estudo sobre o Espírito Jacques Latour.)

Não se pode desconhecer a profundeza e a alta signicação de algumas das frases 

encerradas nessa comunicação. Além disso, ela oferece um dos aspectos do mundo 

Segunda Parte – Capítulo VI

316



dos Espíritos em castigo, pairando ainda assim  sobre ele a Misericórdia divina. A 

alegoria mitológica das Eumênides67 não é tão ridícula como parece, e os demô-

nios, carrascos ociais do mundo invisível, que as substituem perante as modernas 

crenças, são menos racionais com seus cornos e forcados, do que estas vítimas que 

servem elas próprias ao castigo do culpado.

Admitindo-se a identidade deste Espírito, talvez se estranhe tão pronta mudança 

do seu moral. É o caso da ponderação já feita, de que pode um Espírito brutal-

mente mau ter em si melhores predicados do que o dominado pelo orgulho ou 

pela hipocrisia. Esta reversão a sentimentos mais benécos indica uma natureza 

mais selvagem que perversa, à qual apenas faltava boa direção. Comparando esta 

linguagem com a de outro Espírito, adiante consignada sob a epígrafe: castigo 

pela luz, é fácil concluir qual dos dois seja mais adiantado moralmente, apesar da 

disparidade de instrução e hierarquia social, obedecendo um ao natural instinto 

de ferocidade, a uma espécie de superexcitação, ao passo que o outro empresta à 

perpetração dos seus crimes a calma e sangue-frio inerentes às lentas e obstinadas 

combinações, afrontando ainda depois de morto o castigo, por orgulho. Este sofre 

e não o confessa, ao passo que aquele prontamente se submete. Também por aí 

podemos prever qual deles sofrerá por mais tempo.

Diz o Espírito Latour: “Eu sofro por causa desse arrependimento, que me de-

monstra a extensão dos meus crimes.”

Aí está um pensamento profundo. O Espírito só compreende a gravidade dos seus 

malefícios depois que se arrepende.

O arrependimento acarreta o pesar, o remorso, o sentimento doloroso, que é a 

transição do mal para o bem, da doença moral para a saúde moral. É para se fur-

tarem a isso que os Espíritos perversos se revoltam contra a voz da consciência, 

quais doentes a repelirem o remédio que os há de curar. E assim procuram iludir-

-se, aturdir-se e persistir no mal. Latour chegou a esse período no qual se extin-

gue o endurecimento, acabando por ceder. Entra-lhe o remorso pelo coração, o 

arrependimento o assedia, e, compreendendo o mal que fez, vê a sua degradação 

e sofre dela. Eis por que ele diz: “Sofro por causa desse arrependimento.” Na pre-

cedente encarnação, ele devia ter sido pior que na última, visto que, se se tivesse 

arrependido como agora, melhor lhe teria sido a vida subsequente. As resoluções, 

por ele ora tomadas, inuirão sobre a sua vida terrestre no futuro; e a encarnação 

67  N.E.: Também chamadas de Erínias ou Fúrias, ver nota 18.

Criminosos arrependidos

317



que teve nem por ser criminosa deixou de assinalar-lhe um estádio de progresso. E 

é muito provável que antes de a iniciar ele fosse na erraticidade um desses muitos 

Espíritos rebeldes, obstinados no mal. A muitas pessoas ocorre perguntar qual seja 

o proveito dessa anterioridade de existência, desde que dela nos não lembramos e 

nem temos ideia do que fomos nem do que zemos.

Esta questão está assaz liquidada pela razão de que tal lembrança seria inútil, visto 

como de todo apagado o mal cometido, sem que dele nos reste um traço no cora-

ção, também com ele não nos devemos preocupar.

Quanto aos vícios de que porventura não estejamos inteiramente despojados, nós 

os conhecemos pelas nossas tendências atuais, e para elas é que devemos voltar 

todas as atenções. Basta saber o que somos, sem que seja necessário saber o que 

fomos.

Se considerarmos as diculdades que há na existência para a reabilitação do Es-

pírito, por maior que seja o seu arrependimento, as reprovações de que se torna 

objeto, devemos louvar a Deus por ter cerrado esse véu sobre o passado. Conde-

nado a tempo ou absolvido que fosse, os antecedentes de Latour fá-lo-iam um 

enjeitado da sociedade.

Quem o acolheria com intimidade, apesar do seu arrependimento? Entretanto, 

as intenções que ora patenteia, como Espírito, nos dão a esperança de que venha 

a ser na próxima encarnação um homem honesto e estimado. Suponhamos que 

soubessem que esse homem honesto fora Latour, e a reprovação continuaria a 

persegui-lo. Esse véu sobre o passado é que lhe franqueia a porta da reabilitação, 

porque pode sem receio e sem pejo ombrear-se com os mais honestos. Quantos 

há que desejariam poder apagar da memória de outrem certas fases da própria 

vida?

Qual a doutrina que melhor se concilia com a bondade e Justiça de Deus? Ade-

mais, esta doutrina não é uma teoria, porém o resultado de observações. Por 

certo não foram os Espíritos que a imaginaram, porém eles viram e observaram 

as situações diferentes que muitos Espíritos apresentam, e daí o procurarem 

explicá-las, originando-se então a doutrina.

Aceitaram-na, pois, como resultante dos fatos, e ainda por lhes parecer mais 

racional que todas as emitidas até hoje relativamente ao futuro da alma.

Segunda Parte – Capítulo VI

318



Não se pode recusar a estas comunicações um grande fundo moral. O Espírito 

poderia ter sido auxiliado nesses raciocínios e, sobretudo, na escolha das suas 

expressões, por outros mais adiantados; mas o fato é que estes apenas inuem 

na forma, que não na essência, e jamais fazem que o Espírito inferior esteja em 

contradição consigo mesmo. Assim é que em Latour poderiam ter poetizado a 

forma do arrependimento, mas não lho insinuaram contra sua vontade, porque 

o Espírito tem o seu livre-arbítrio.

Em Latour lobrigaram o gérmen dos bons sentimentos e por isso o auxiliaram 

a exprimir-se, contribuindo assim para desenvolvê-lo, ao mesmo tempo que em 

seu favor imploravam comiseração.

Que há de mais digno, mais moralizador, capaz de impressionar mais vivamente, 

do que o espetáculo deste grande criminoso exprobrando-se a si mesmo o deses-

pero e os remorsos? Desse criminoso que, perseguido pelo incessante olhar de 

suas vítimas e torturado, eleva a Deus o pensamento implorando misericórdia? 

Não será isso um exemplo salutar para os culpados? Posto que simples e despro-

vidos de fantasmagóricas encenações, compreende-se a natureza dessas angústias, 

porque elas, apesar de terríveis, são racionais.

Poder-se-ia talvez estranhar tão grande transformação num homem como 

 Latour... Mas por que havia de ser inacessível ao arrependimento? Por que não 

possuir também ele a sua corda sensível? O pecador seria, pois, votado ao mal 

eternamente? Não lhe chegaria, por m, um momento em que a luz se lhe zesse 

na alma? Era justamente essa hora que chegara para Latour; e ali está precisa-

mente o lado moral dos seus ditados; é a compreensão que ele tem do seu estado, 

são os seus pesares, os seus planos de reparação, que tornam tais mensagens 

eminentemente instrutivas. Que haveria de extraordinário se Latour confessasse 

um arrependimento sincero antes da morte, se dissesse antes da morte o que veio 

dizer depois? Não há, quanto a isso, inúmeros exemplos? Uma regeneração antes 

da morte passaria, aos olhos do maior número dos seus iguais, por fraqueza; 

mas essa voz de além-túmulo é seguramente a revelação daquilo mesmo que os 

aguarda. Ele está em absoluto com a verdade, quando arma ser o seu exemplo 

mais ecaz que a perspectiva das chamas do inferno, e até do cadafalso.

Por que não lhes ministrar esses sentimentos no cárcere? Eles fariam reetir, do 

que aliás já temos alguns exemplos. Mas como crer nas palavras de um morto, 

quando ninguém acredita que para além da morte não esteja tudo acabado? 

Criminosos arrependidos

319



 Entretanto, dia virá em que se reconheça esta verdade: os mortos podem vir ins-

truir os vivos.

Outras muitas instruções importantes se podem tirar dessas comunicações; assim, 

a conrmação deste princípio de eterna justiça, pela qual ao culpado não basta o 

arrependimento apenas, sendo este o primeiro passo para a reabilitação que atrai 

a divina Misericórdia. O arrependimento é o prelúdio do perdão, o alívio dos 

sofrimentos, mas porque Deus não absolve incondicionalmente, faz-se mister a 

expiação, e principalmente a reparação. Assim o entende Latour, e para tanto 

se predispõe. Se compararmos este criminoso àquele de Castelnaudary, veremos 

ainda uma diferença nos castigos. Naquele o arrependimento foi tardio, e, con-

sequentemente, mais longa a pena. Além disso, essa pena era quase material, ao 

passo que para Latour o foi antes moral, porque, como acima dissemos, havia 

grande diferença intelectual entre eles.

Ao outro, impunha-se coisa que pudesse ferir-lhe os sentidos obliterados; mas é 

preciso notar que as penas morais não serão menos pungentes para todo aquele 

que esteja em condições de compreendê-las. Podemos inferi-lo dos clamores do 

próprio Latour, que não são de cólera, mas antes a expressão dos remorsos, de 

perto seguidos de arrependimento e desejo de reparação, visando o progresso.

Segunda Parte – Capítulo VI

320



CAPÍTULO VII

M

Espíritos endurecidos

• Lapommeray • Angèle, nulidade sobre a Terra • Um 
Espírito aborrecido • A rainha de Oude • Xumène

Lapommeray
(Castigo pela luz.)

Em uma das sessões da Sociedade de Paris, durante a qual se discuti-
ra a perturbação que geralmente acompanha a morte, um Espírito, ao qual 
ninguém zera alusão e muito menos se pretendera evocar, manifestou-se 
espontaneamente pela seguinte comunicação, que, conquanto não assina-
da, se reconheceu como de um grande criminoso recentemente atingido 
pela justiça humana:

— Que dizeis da perturbação? Para que essas palavras ocas? Sois 
sonhadores e utopistas. Ignorais redondamente o assunto do qual vos 
 ocupais. Não, senhores, a perturbação não existe, a não ser nos vossos cé-
rebros. Estou bem morto, tão morto quanto possível e vejo claro em mim, 
ao derredor de mim, por toda parte!... A vida é uma comédia lúgubre! In-
sensatos os que se retiram da cena antes que o pano caia. A morte é terror, 
aspiração ou castigo, conforme a fraqueza ou a força dos que a temem, 
afrontam ou imploram. Mas é também para todos amarga irrisão.

“A luz ofusca-me e penetra, qual echa aguda, a sutileza do meu ser. 
Castigaram-me com as trevas do cárcere e acreditavam castigar-me ain-
da com as trevas do túmulo, senão com as sonhadas pelas superstições 
católicas...



“Pois bem, sois vós que padeceis da obscuridade, enquanto  eu, de-
gredado social, me coloco em plano superior. Eu quero ser o que sou!... 
Forte pelo pensamento, desdenhando os conselhos que zumbem aos meus 
ouvidos... Vejo claro... Um crime! É uma palavra! O crime existe em toda 
parte. Quando executado pelas massas, gloricam-no, e, individualizado, 
consideram-no infâmia. Absurdo!

“Não quero que me deplorem... nada peço... lutarei por mim mes-
mo, só, contra esta luz odiosa.”

Aquele que ontem era um homem

Analisada esta comunicação na assembleia seguinte, reconheceu-se 
no próprio cinismo da sua linguagem um profundo ensinamento, paten-
teando na situação desse infeliz uma nova fase do castigo que espera o 
culpado. Efetivamente, enquanto alguns são imersos em trevas ou num 
absoluto insulamento, outros sofrem por longos anos as angústias da extre-
ma hora, ou acreditam-se ainda encarnados.

Para estes, a luz brilha, gozando o Espírito, e plenamente, das suas 
faculdades, sabendo-se morto e não se lastimando, antes repelindo qual-
quer assistência e afrontando ainda as Leis divinas e humanas. Quererá 
isto dizer que escapassem à punição? De modo algum; é que a Justiça de 
Deus completa-se sob todas as formas, e o que a uns causa alegria é para 
outros um tormento. A luz faz o suplício desse Espírito, e é ele próprio 
que o confessa, em que pese ao seu orgulho, quando diz que lutará por si 
mesmo, só, contra essa luz odiosa. E ainda nesta frase: “a luz ofusca-me e 
penetra, qual echa aguda, a sutileza do meu ser”.

Essas palavras: “sutileza do meu ser”, são características, dando a en-
tender que sabe que o seu corpo é uídico e penetrável à luz, à qual não 
pode escapar, luz que o penetra qual aguda echa. Este Espírito aqui está 
colocado entre os endurecidos, em razão do muito tempo que levou, antes 
que manifestasse arrependimento — o que é também um exemplo a mais 
para provar que o progresso moral nem sempre acompanha o progresso 
intelectual. Entretanto, pouco a pouco se foi corrigindo esse Espírito, e 
deu mais tarde ditados instrutivos e sensatos. Hoje, ele poderá ser colocado 
entre os Espíritos arrependidos. Convidados a emitirem a sua apreciação a 
respeito, os nossos guias espirituais ditaram as três seguintes comunicações, 
aliás dignas da mais séria atenção.

Segunda Parte – Capítulo VII

322



I

Sob o ponto de vista das existências, os Espíritos na erraticida-
de podem considerar-se inativos e na expectativa; mas, ainda assim, 
podem expiar, uma vez que o orgulho e a tenacidade formidável dos 
seus erros não os tolham no momento da progressiva ascensão. Tives-
tes disso um exemplo terrível na última comunicação desse criminoso 
impenitente, debatendo-se com a Justiça divina a constringi-lo depois 
da dos homens.

Neste caso a expiação ou, antes, o sofrimento fatal que os oprime, 
em vez de lhes ser útil, inculcando-lhes a profunda signicação de suas 
penas, exacerba-os na rebeldia, e dá azo às murmurações que a escritura 
em sua poética eloquência denomina ranger de dentes.

Esta frase, simbólica por excelência, é o sinal do sofredor abatido, 
porém insubmisso, isolado na própria dor, mas bastante forte ainda para 
recusar a verdade do castigo e da recompensa! Os grandes erros per-
duram no mundo espiritual quase sempre, assim como as consciências 
grandemente criminosas. Lutar, apesar de tudo, e desaar o innito, 
pode comparar-se à cegueira do homem que, contemplando as estrelas, 
as tivesse por arabescos de um teto, tal como temiam os gauleses do 
tempo de Alexandre.68

O innito moral existe! E miserável e mesquinho é quem, a pre-
texto de continuar as lutas e imposturas abjetas da Terra, não vê mais 
longe no outro mundo, do que neste.

Para esse a cegueira, o desprezo alheio, o egoístico sentimento da 
personalidade, são empecilhos ao seu progresso. Homem! é bem verdade 
que existe um acordo secreto entre a imortalidade de um nome puro, 
legado à Terra, e a imortalidade realmente conservada pelos Espíritos 
nas suas sucessivas provações.

Lamennais

68  N.E.: Os gauleses temiam que o céu caísse sobre suas cabeças. Isso vem de uma referência histórica, 
quando Alexandre, o Grande, recebeu os gauleses que viviam no Adriático e perguntou a eles o que 
mais temiam, achando que diriam que era o próprio Alexandre, eles então responderam que não 
temiam ninguém, apenas que o céu lhes caísse sobre as cabeças.

Espíritos endurecidos

323



II

Precipitar um homem nas trevas ou em ondas de luz não dará 
o mesmo resultado? Num como noutro caso, esse homem nada vê do 
que o cerca, e habituar-se-á mesmo mais facilmente à sombra do que à 
monótona claridade elétrica, na qual pode estar submerso. O Espírito 
manifestado na última sessão exprime bem a verdade quando diz: “Oh! 
eu saberei libertar-me dessa odiosa luz.” De fato, essa luz é tanto mais 
terrível, horrorosa, quanto ela o penetra completamente e lhe devassa os 
pensamentos mais recônditos. Aí está uma das circunstâncias mais rudes 
de tal castigo espiritual. O Espírito encontra-se, por assim dizer, na casa 
de vidro pedida por Sócrates. Disso decorre ainda um ensinamento, visto 
como o que seria alegria e consolo para o sábio, transforma-se em puni-
ção infamante e contínua para o perverso, para o criminoso, para o par-
ricida, sobressaltado em sua própria personalidade. Meus lhos, calculai 
o sofrimento, o terror dos hipócritas que se compraziam em toda uma 
existência sinistra a planejar, a combinar os mais hediondos crimes no 
seu foro íntimo, quais feras refugiadas no seu antro, e que hoje, expulsas 
desse covil íntimo, não se podem furtar à investigação dos seus pares...

Arrancada que lhe seja a máscara da impassibilidade, todos os pen-
samentos se lhe estampam na fronte! Sim, e além de tudo nenhum re-
pouso, nada de asilo para esse formidando criminoso. Todo pensamento 
mau — e Deus sabe se a sua alma o exprime — se lhe trai por fora e por 
dentro, como impelido por choque elétrico irresistível. Procura esquivar-
-se à multidão, e a luz odiosa o devassa continuamente. Quer fugir, e 
desanda numa carreira infrene, desesperada, através dos espaços inco-
mensuráveis, e por toda a parte luz, olhares que o observam. E corre, e 
voa novamente em busca da sombra, em busca da noite, e sombra e noite 
não mais existem para ele! Chama pela morte... Mas a morte não é mais 
que palavra sem sentido. E o infeliz foge sempre, a caminho da loucura 
espiritual — castigo tremendo, dor horrível, a debater-se consigo para se 
desembaraçar de si mesmo, porque tal é a lei suprema para além da Terra, 
isto é: o culpado busca por si mesmo o seu mais inexorável castigo.

Quanto tempo durará esse estado? Até o momento em que a von-
tade, por m vencida, se curve constrangida pelo remorso, humilhada a 
fronte altiva ante os Espíritos de justiça e ante as suas vítimas apaziguadas.

Segunda Parte – Capítulo VII

324



Notai a lógica profunda das leis imutáveis; com isso o Espírito rea-
lizará o que escrevia nessa altaneira comunicação tão clara, tão lúcida, tão 
desconsoladoramente egoística, comunicação que vos deu na sexta-feira 
passada, redigindo-a por um ato da sua própria vontade. 

Erasto

III

A justiça humana não faz distinção de individualidades, quanto 
aos seres que castiga; medindo o crime pelo próprio crime, fere indistin-
tamente os infratores, e a mesma pena atinge o paciente sem distinção 
de sexo, qualquer que seja a sua educação. De modo diverso procede a 
Justiça divina, cujas punições correspondem ao grau de progresso dos seres aos 
quais elas são inigidas. Igualdade de crimes não importa, de fato, igual-
dade individual, visto como dois homens culpados, sob o mesmo ponto 
de vista, podem separar-se pela dessemelhança de provações, imergindo 
um deles na opacidade intelectiva dos primeiros círculos iniciadores, en-
quanto o outro dispõe, por haver ultrapassado esses círculos, da lucidez 
que isenta o Espírito da perturbação. E nesse caso não são mais as trevas 
a puni-lo, mas a agudeza da luz espiritual que vara a inteligência terrena 
e lhe faz sentir as dores de uma chaga viva.

Os seres desencarnados que presenciam a representação material 
dos seus crimes, sofrem o choque da eletricidade física: padecem pelos 
sentidos. E aqueles que pelo Espírito estejam desmaterializados sofrem 
uma dor muito superior que lhes aniquila, por assim dizer, em seus amar-
gores, a lembrança dos fatos, deixando subsistir a noção de suas respec-
tivas causas.

Assim, pode o homem, a despeito da sua criminalidade, possuir 
um progresso interno e elevar-se acima da espessa atmosfera das baixas 
camadas, isto pelas faculdades intelectuais sutilizadas, embora tivesse, 
sob o jugo das paixões, procedido como um bruto. A ausência de pon-
deração, o desequilíbrio entre o progresso moral e o intelectual, produ-
zem essas tão frequentes anomalias nas épocas de materialismo e tran-
sição. A luz que tortura o Espírito é, portanto e precisamente, o raio 
espiritual inundando de claridades os secretos recessos do seu orgulho e 

Espíritos endurecidos

325



 descobrindo-lhe a inanidade do seu fragmentário ser. Aí estão os primei-
ros sintomas e as primeiras angústias da agonia espiritual, que anunciam 
a separação ou dissolução dos elementos intelectuais e materiais com-
ponentes da primitiva dualidade humana, e que devem desaparecer na 
unidade grandiosa do ser acabado.

Jean Reynaud

Além de se completarem reciprocamente, estas três comunicações, obtidas simul-

taneamente, apresentam o castigo debaixo de um novo prisma, aliás eminente-

mente losóco e racional. É provável que os Espíritos, querendo tratar do assun-

to de acordo com um exemplo, tivessem provocado a manifestação do culpado. 

Ao lado dessa descrição baseada sobre um fato, eis aqui, para estabe-
lecer um paralelo, a que foi feita por um pregador durante a quaresma, em 
Montreuil-sur-Mer, em 1864, sobre o inferno:

“O fogo do inferno é milhões de vezes mais intenso que o da Terra, e se acaso 

um dos corpos que lá se queimam, sem se consumirem, fosse lançado ao planeta, 

empestá-lo-ia de um a outro extremo! O inferno é vasta e sombria caverna, eriçada 

de agudas pontas de lâminas de espadas aceradas, de lâminas de navalhas aadíssi-

mas, nas quais são precipitadas as almas dos condenados.”

(Ver a Revista Espírita, julho de 1864.)

Angèle, nulidade sobre a Terra
(Bordeaux, 1862.)

Com este nome, um Espírito se apresentou espontaneamente ao 
 médium.

1. Arrependei-vos das vossas faltas? 
— R. Não. 
— P. Então por que me procurais? 
— R. Para experimentar. 
— P. Acaso não sois feliz? 
— R. Não. 

Segunda Parte – Capítulo VII

326



— P. Sofreis? 
— R. Não. 
— P. Que vos falta, pois? 
— R. A paz.

Certos Espíritos só consideram sofrimento o que lhes lembra as suas dores físicas, 

convindo, não obstante, ser intolerável o seu estado moral.

2. Como pode faltar-vos a paz na vida espiritual? 
— R. Uma mágoa do passado. 
— P. A mágoa do passado é remorso; estareis, pois, arrependida? 
— R. Não; temor do futuro é o que experimento. 
— P. Que temeis? 
— R. O desconhecido.
3. Estais disposta a dizer-me o que zestes na última encarnação? 

Isso talvez me facilite a orientar-vos. 
— R. Nada.
4. Qual a vossa posição social? 
— R. Mediana. 
— P. Fostes casada? 
— R. Sim; fui esposa e mãe. 
— P. E cumpristes zelosa os deveres decorrentes desse duplo encargo? 
— R. Não; meu marido entediava-me, bem como meus lhos.
5. E de que modo preenchestes a existência? 
— R. Divertindo-me em solteira e enfadando-me como mulher. 
— P. Quais eram as vossas ocupações? 
— R. Nenhuma. 
— P. E quem cuidava da vossa casa? 
— R. A criada.
6. Não será cabível atribuir a essa inércia a causa dos vossos pesares 

e temores? 
— R. Talvez tenhais razão, mas não basta concordar. 
— P. Quereis reparar a inutilidade dessa existência e auxiliar os Espí-

ritos sofredores que nos cercam? 
— R. Como? 
— P. Ajudando-os a aperfeiçoarem-se pelos vossos conselhos e pelas 

vossas preces. 

Espíritos endurecidos

327



— R. Eu não sei orar. 
— P. Fá-lo-emos juntos e aprendereis. Sim? 
— R. Não. 
— P. Mas por quê? 
— R. Cansa.
INSTRUÇÕES DO GUIA DO MÉDIUM – Damos-te instrução, facultan-

do-te o conhecimento prático dos diversos estados de sofrimento, bem 
como da situação dos Espíritos condenados à expiação das próprias faltas.

Angèle era uma dessas criaturas sem iniciativa, cuja existência é tão 
inútil a si como ao próximo. Amando apenas o prazer, incapaz de procurar 
no estudo, no cumprimento dos deveres domésticos e sociais as únicas sa-
tisfações do coração, que fazem o encanto da vida, porque são de todas as 
épocas, ela não pôde empregar a juventude senão em distrações frívolas; e 
quando deveres mais sérios se lhe impuseram, já o mundo se lhe havia feito 
um vácuo, porque vazio também estava o seu coração. Sem faltas graves, mas 
também sem méritos, ela fez a infelicidade do marido, comprometendo 
pela sua incúria e desleixo o futuro dos próprios lhos.

Deturpou-lhes o coração e os sentimentos, já por seu exemplo, já 
pelo abandono em que os deixou, entregues a fâmulos, que ela nem sequer 
se dava ao trabalho de escolher. A sua existência foi improfícua e, por isso 
mesmo, culposa, visto que o mal é oriundo da negligência do bem. Ficai bem 
certos de que não basta abster-vos de faltas: é preciso praticar as virtudes 
que lhes são opostas.

Estudai os ensinamentos do Senhor: meditai-os e compenetrai-vos 
de que eles, se vos fazem estacar na senda do mal, também vos impõem 
voltar atrás, a m de tomardes o caminho oposto que conduz ao bem. O 
mal é a antítese do bem; logo, quem quiser evitar o primeiro deve seguir 
o segundo, sem o qual a vida se torna nula, mortas as suas obras, e Deus, 
nosso pai, não é o Deus dos mortos, mas dos vivos.

— P. Ser-me-á permitido saber qual teria sido a penúltima exis-
tência de Angèle? A última deveria ter sido consequência dela, isto é, da 
 penúltima.

— R. Ela viveu na indolência beatíca, na inutilidade da vida mo-
nástica. Preguiçosa e egoísta por gosto, quis experimentar a vida domésti-
ca, mas seu Espírito pouco progrediu.

Segunda Parte – Capítulo VII

328



Sempre repeliu a voz íntima que lhe apontava o perigo, e, como a 
propensão era suave, preferiu abandonar-se a ela, a fazer um esforço para 
sustá-la em começo. Hoje ainda compreende o perigo dessa neutralidade, 
mas não se sente com forças para tentar o mínimo esforço. Orai por ela, 
procurai despertá-la e fazer que seus olhos se abram à luz. É um dever, e 
dever algum se despreza.

O homem foi criado para a atividade; a atividade do Espírito é da 
sua própria essência; e a do corpo, uma necessidade.

Cumpri, portanto, as prescrições da existência, como Espírito votado 
à paz eterna. A serviço do Espírito, o corpo mais não é que máquina subme-
tida à inteligência: trabalhai, cultivai, portanto, a inteligência, para que dê 
salutar impulso ao instrumento que deve auxiliá-la no cumprimento de sua 
missão. Não lhe concedais tréguas nem repouso, tendo em mente que essa 
paz a que aspirais não vos será concedida senão pelo trabalho. Assim, quan-
to mais protelardes este, tanto mais durará para vós a ansiedade de espera.

Trabalhai, trabalhai incessantemente; cumpri todos os deveres sem 
exceção, isto com zelo, com coragem, com perseverança.

A fé vos alentará. Todo aquele que desempenha conscientemente o 
papel mais ingrato e vil da vossa sociedade, é cem vezes mais elevado aos 
olhos do Onipotente do que aquele que, impondo esse papel aos outros, 
despreza o seu.

Tudo é degrau que dá acesso ao Céu: não quebreis a lápide sob os pés 
e contai com o concurso de amigos que vos estendem a mão, sustentáculos 
que são dos que vão haurir suas forças na crença do Senhor.

Monod

Um Espírito aborrecido
(Bordeaux, 1862.)

Este Espírito apresenta-se espontaneamente ao médium, reclaman-
do preces.

1. Que vos leva a pedir preces? 
— R. Estou farto de vagar sem objetivo. 
— P. Estais há muito em tal situação? 

Espíritos endurecidos

329



— R. Faz 180 anos mais ou menos. 
— P. Que zestes na Terra? 
— R. Nada de bom.
2. Qual a vossa posição entre os Espíritos? 
— R. Estou entre os entediados. 
— P. Mas isso não forma categoria... 
— R. Entre nós, tudo forma categoria. Cada sensação encontra suas 

semelhantes, ou suas simpatias que se reúnem.
3. Por que permanecestes tanto tempo estacionário, sem que fôsseis 

condenado a sofrer? 
— R. É que eu estava votado ao tédio, que entre nós é um sofrimen-

to. Tudo o que não é alegria, é dor. 
— P. Fostes, pois, forçado à erraticidade contra a vontade? 
— R. São coisas sutilíssimas para vossa inteligência material. 
— P. Procurando explicar-me essas coisas, talvez comeceis a bene-

ciar-vos a vós mesmos... 
— R. Faltando-me termos de comparação, não poderei fazê-lo. Uma 

vida sem proveito, extinguindo-se, lega ao Espírito, que encarnou, o mes-
mo que ao papel pode legar o fogo quando o consome — fagulhas, que 
lembram às cinzas ainda compactas a sua proveniência, a causa do seu 
nascimento, ou, se o quiseres, da destruição do papel. Essas fagulhas são a 
lembrança dos laços terrestres que vinculam o Espírito, até que este disper-
se as cinzas do seu corpo. Então, e só então, tem ele, eterizada essência, o 
conhecimento de si mesmo, desejando o progresso.

4. Qual poderia ter sido a causa desse aborrecimento de que vos 
acusais? 

— R. Consequências da existência. O tédio é lho da inação; por 
não ter eu sabido utilizar o longo tempo de encarnação, as consequências 
vieram reetir-se neste mundo.

5. Os Espíritos que, como vós, foram tomados de tédio, não podem 
libertar-se de tal contingência desde que o desejem? 

— R. Não, nem sempre, porque o tédio lhes paralisa a vontade. 
Sofrem as consequências da vida que levaram, e, como foram inúteis, des-
providos de iniciativa, assim também não encontram entre si concurso al-
gum. Entregues a si mesmos, nesse estado permanecem, até que o cansaço, 
decorrente de tal neutralidade, os agite em sentido contrário, momento no 

Segunda Parte – Capítulo VII

330



qual a sua menor vontade vai encontrar apoio e bons conselhos e secundar-
-lhes o esforço e a perseverança.

6. Podeis dizer-me algo da vossa existência terrena? 
— R. Oh! Deveis compreender que pouco me é dado dizer, visto 

como o tédio, a nulidade e a inação provêm da preguiça, que, por sua vez, 
é mãe da ignorância.

7. E não vos aproveitaram as existências anteriores? 
— R. Sim, todas, porém, parcamente, visto serem reexos umas das 

outras. O progresso existe sempre, porém tão insensível que se nos torna 
inapreciável.

8. Enquanto esperais uma nova encarnação, apraz-vos repetir as 
 vossas comunicações? 

— R. Evocai-me para me obrigardes a vir, pois com isso me presta-
reis um benefício.

9. Podeis dizer-nos por que tão frequentemente varia a vossa 
 caligraa? 

— R. Porque interrogais muito, o que aliás me fatiga, quando tenho 
necessidade de auxílio.

O GUIA DO MÉDIUM. — O trabalho intelectual é que o fatiga, obri-
gando-nos a prestar o nosso concurso para que possa dar resposta às tuas 
perguntas. Este é um ocioso no mundo espiritual, assim como o foi no 
planeta. Trouxemo-lo a ti para que tentasses arrancá-lo dessa apatia, desse 
tédio que constitui verdadeiro sofrimento, às vezes mais doloroso que os 
sofrimentos agudos, por se poder prolongar indenidamente.

Imagina a perspectiva de um tédio sem-m. A maior parte das vezes 
são os Espíritos dessa categoria que buscam as vidas terrestres apenas como 
passatempo e para interromper a monotonia da vida espiritual. Assim acon-
tece aí chegarem frequentemente sem resoluções denidas para o bem, 
obrigados a recomeçarem sucessivamente, até atingirem a compreensão do 
verdadeiro progresso.

A rainha de Oude
(Falecida em França, em 1858.)

1. Quais as vossas sensações ao deixardes o mundo terrestre? 

Espíritos endurecidos

331



— R. Ainda perturbada, torna-se-me impossível explicá-las. 
— P. Sois feliz? 
— R. Tenho saudades da vida... não sei... experimento acerba dor da 

qual a vida me libertaria... quisera que o corpo se levantasse do túmulo...
2. Lamentais o ter sido sepultada entre cristãos, que não no vosso 

país? 
— R. Sim, a terra indiana menos me pesaria sobre o corpo. 
— P. Que pensais das honras fúnebres tributadas aos vossos  despojos? 
— R. Não foram grande coisa, pois eu era rainha e nem todos se 

curvaram diante de mim... Deixai-me... forçam-me a falar, quando não 
quero que saibais o que ora sou... Asseguro-vos, eu era rainha...

3. Respeitamos a vossa hierarquia e só insistimos para que nos res-
pondais no propósito de nos instruirmos. Acreditais que vosso lho recu-
pere de futuro os Estados de seu pai? 

— R. Meu sangue reinará, por certo, visto como é digno disso. 
— P. Ligais a essa reintegração de vosso lho a mesma importância 

que lhe dáveis quando encarnada? 
— R. Meu sangue não pode confundir-se na multidão.
4. Não se pôde fazer constar na respectiva certidão de óbito o lugar 

do vosso nascimento; podereis no-lo dizer, agora? 
— R. Sou oriunda do mais nobre dos sangues da Índia. Penso que 

nasci em Delhi.
5. Vós, que vivestes nos esplendores do luxo, cercada de honras, que 

pensais hoje de tudo isso? 
— R. Que tenho direito. 
— P. A vossa hierarquia terrestre concorreu para que tivésseis outra 

mais elevada nesse mundo em que ora estais? 
— R. Continuo a ser rainha... que se enviem escravas para me servi-

rem!... Mas... não sei... parece-me que pouco se preocupam com a minha 
pessoa aqui... e contudo eu... sou sempre a mesma.

6. Professáveis a religião muçulmana ou a hindu? 
— R. Muçulmana; eu, porém, era bastante poderosa para que me 

ocupasse de Deus. 
— P. No ponto de vista da felicidade humana, quais as diferenças 

que assinalais entre a vossa religião e o Cristianismo? 
— R. A religião cristã é absurda; diz que todos são irmãos. 

Segunda Parte – Capítulo VII

332



— P. Qual a vossa opinião a respeito de Maomé? 
— R. Não era lho de rei. 
— P. Acreditais que ele tenha tido uma missão divina? 
— R. Isso que me importa?! 
— P. Qual a vossa opinião quanto ao Cristo? 
— R. O lho do carpinteiro não é digno de preocupar meus 

 pensamentos.
7. Que pensais desse uso pelo qual as mulheres muçulmanas se 

 furtam aos olhos masculinos? 
— R. Penso que as mulheres nasceram para dominar: eu era mulher. 
— P. Tendes inveja da liberdade de que gozam as europeias? 
— R. Que poderia importar-me tal liberdade? Servem-nas, acaso, 

de joelhos?
8. Tendes reminiscências de encarnações anteriores a esta que vindes 

de deixar? 
— R. Deveria ter sido sempre rainha.
9. Por que acudistes tão prontamente ao nosso apelo? 
— R. Não queria fazê-lo, mas forçaram-me. Acaso julgarás que eu 

me dignaria responder-te? Que és tu a meu lado? 
— P. E quem vos forçou a vir? 
— R. Eu mesma não sei... posto que não deva existir ninguém mais 

poderoso do que eu.
10. Sob que forma vos apresentais aqui? 
— R. Sempre rainha... e pensas que eu tenha deixado de o ser? És 

pouco respeitoso... ca sabendo que não é desse modo que se fala a rainhas.
11. Se nos fosse dado enxergar-vos, ver-vos-íamos com os vossos 

ornatos e pedrarias? 
— R. Certamente... 
— P. E como se explica o fato de, despojado de tudo isso, conservar 

o vosso Espírito tais aparatos, sobretudo os ornamentos? 
— R. É que eles me não deixaram. Sou tão bela quanto era, e não 

compreendo o juízo que de mim fazeis! É verdade que nunca me vistes.
12. Qual a impressão que vos causa em vos achardes entre nós? 
— R. Se eu pudesse evitá-la... Tratam-me com tão pouca cortesia... 

Espíritos endurecidos

333



(São Luís.) — Deixai-a, a pobre perturbada. Tende compaixão da 
sua cegueira e oxalá vos sirva de exemplo. Não sabeis quanto padece o seu 
orgulho.

Evocando esta grandeza decaída ao túmulo, não esperávamos respostas de gran-

de alcance, dado o gênero da educação feminina nesse país; julgávamos, porém, 

encontrar nesse Espírito, não diremos losoa, mas pelo menos uma noção mais 

aproximada da realidade, e ideias mais sensatas relativamente a vaidades e grande-

zas terrenas. Longe disso, vimos que o Espírito conservava todos os preconceitos 

terrestres na plenitude da sua força; que o orgulho nada perdeu das suas ilusões; 

que lutava contra a própria fraqueza e, nalmente, que muito devia sofrer pela sua 

impotência.

Xumène
(Bordeaux, 1862.)

Sob este nome, um Espírito se apresenta espontaneamente ao mé-
dium habituado a este gênero de manifestações, pois sua missão parece 
ser a de assistir os Espíritos inferiores que o seu guia espiritual lhe con-
duz, no duplo propósito da sua própria instrução e do progresso deles.

— P. Quem sois? Este nome é de homem ou de mulher? 
— R. De homem, e tão infeliz quanto possível. Sofro todos os 

tormentos do inferno.
— P. Mas se o inferno não existe, como podeis sofrer-lhe as  torturas? 
— R. Pergunta inútil. 
— P. Compreendo, mas outros precisam de explicações... 
— R. Isso pouco me incomoda.
— P. O egoísmo não será uma das causas do vosso sofrimento? 
— R. Pode ser.
— P. Se quiserdes ser aliviado, começai repudiando as más 

 tendências... 
— R. Não te incomodes com o que não é da tua conta; principia 

orando por mim, como praticas com os outros, e depois veremos.
— P. A não me auxiliardes com o vosso arrependimento, a prece 

pouco valor poderá ter. 

Segunda Parte – Capítulo VII

334



— R. Mas falando, em vez de orares, menos ainda me adiantarás.
— P. Então desejais adiantar-vos? 
— R. Talvez... não sei. Vejamos o essencial, isto é, se a prece alivia 

os sofrimentos.
— P. Unamos então os nossos pensamentos com a rme vontade 

de obter o vosso alívio. 
— R. Vá lá.
— P. (Depois da prece.) Estais satisfeito? 
— R. Não como fora para desejar.
— P. Mas o remédio, aplicado pela primeira vez, não pode curar 

imediatamente um mal antigo... 
— R. É possível...
— P. Quereis voltar? 
— R. Se me chamares...
O GUIA DA MÉDIUM. — Filha, terás muito trabalho com este Espí-

rito endurecido, mas o maior mérito não advém de salvar os não perdi-
dos. Coragem, perseverança, e triunfarás anal. Não há culpados que se 
não possam regenerar por meio da persuasão e do exemplo, visto como 
os Espíritos, por mais perversos, acabam por corrigir-se com o tempo. O 
fato de muitas vezes ser impossível regenerá-los prontamente, não im-
porta na inutilidade de tais esforços. Mesmo a contragosto, as ideias su-
geridas a tais Espíritos fazem-nos reetir. São como sementes que, cedo 
ou tarde, tivessem de fruticar. Não se arrebenta a pedra com a primeira 
marretada.

Isto que te digo pode aplicar-se também aos encarnados e tu deves 
compreender a razão por que o Espiritismo não faz imediatamente ho-
mens perfeitos, mesmo entre os adeptos mais crentes.

A crença é o primeiro passo; vindo em seguida a fé e a transformação 
a seu turno; mas, além disso, força é que muitos venham revigorar-se no 
mundo espiritual.

Entre os Espíritos endurecidos, não há só perversos e maus. Grande é o número 

dos que, sem fazer o mal, estacionam por orgulho, indiferença ou apatia. Estes, 

nem por isso, são menos infelizes, pois tanto mais os aige a inércia quanto mais 

se veem privados das mundanas compensações.

Espíritos endurecidos

335



Intolerável, por certo, se lhes torna a perspectiva do innito, porém eles não têm 

nem a força nem a vontade para romper com essa situação. Referimo-nos a esses 

indivíduos que levam uma existência ociosa, inútil a si como ao próximo, acaban-

do muita vez no suicídio, sem motivos sérios, por aborrecimento da vida.

Em regra, tais Espíritos são menos passíveis de imediata regeneração, do que os 

positivamente maus, visto como estes ao menos dispõem de energia, e, uma vez 

doutrinados, votam-se ao bem com o mesmo ardor que lhes inspirava o mal.

Aos outros, muitas encarnações se fazem precisas para que progridam, e isto pouco 

a pouco, domados pelo tédio, procurando, para se distraírem, qualquer ocupação 

que mais tarde venha transformar-se em  necessidade.

Segunda Parte – Capítulo VII

336



CAPÍTULO VIII

M

Expiações terrestres

• Marcel, o menino do no 4 • Szymel Slizgol • Julienne-Marie, a 
mendiga • Max, o mendigo • História de um criado • Antonio 
B...  • Letil • Um cientista ambicioso • Charles de Saint-G..., 
idiota • Adélaïde-Marguerite Gosse • Clara Rivier • Françoise 

Vernhes • Anna Bitter • Joseph Maître, o cego

Marcel, o menino do no 4
Havia num hospital de província um menino de 8 a 10 anos, cujo 

estado era difícil precisar. Designavam-no pelo no 4. Totalmente con-
torcido, já pela sua deformidade inata, já pela doença, as pernas se lhe 
torciam roçando pelo pescoço, num tal estado de magreza, que eram pele 
sobre ossos. O corpo, uma chaga; os sofrimentos, atrozes. Era oriundo 
de uma família israelita. A moléstia dominava aquele organismo, já de 
oito longos anos, e no entanto demonstrava o enfermo uma inteligência 
notável, além de candura, paciência e resignação edicantes. O médico
que o assistia, cheio de compaixão pelo pobre um tanto abandonado, 
visto que seus parentes pouco o visitavam, tomou por ele certo interesse. 
E achava-lhe um quê de atraente na precocidade intelectual. Assim, não 
só o tratava com bondade, como lia-lhe quando as ocupações lho per-
mitiam, admirando-se do seu critério na apreciação de coisas a seu ver 
superiores ao discernimento da sua idade. 

Um dia, o menino disse-lhe: — Doutor, tenha a bondade de me 
dar ainda uma vez aquelas pílulas ultimamente receitadas. 

— Para quê? — replicou-lhe o médico — se já te ministrei o su-
ciente, e maior quantidade pode fazer-te mal...



— É que eu sofro tanto, que dicilmente posso orar a Deus para que 
me dê forças, pois não quero incomodar os outros enfermos que aí estão. 
Essas pílulas fazem-me dormir e, ao menos quando durmo, a ninguém 
incomodo.

Aqui está quanto basta para demonstrar a grandeza dessa alma en-
cerrada num corpo informe. Onde teria ido essa criança haurir tais senti-
mentos? Certo, não foi no meio em que se educou; além disso, na idade 
em que principiou a sofrer, não possuía sequer o raciocínio.

Tais sentimentos eram-lhe inatos: mas então por que se via con-
denado ao sofrimento, admitindo-se que Deus houvesse concomitante-
mente criado uma alma assim tão nobre e aquele mísero corpo –– instru-
mento dos suplícios?

É preciso negar a bondade de Deus, ou admitir a anterioridade de 
causa; isto é, a preexistência da alma e a pluralidade das existências.

Os últimos pensamentos desta criança, ao desencarnar, foram para 
Deus e para o caridoso médico que dela se condoeu. Decorrido algum 
tempo, foi o seu Espírito evocado na Sociedade de Paris, onde deu a se-
guinte comunicação (1863):

“A vosso chamado, vim fazer que a minha voz se estenda para além 
deste círculo, tocando todos os corações. Oxalá seu eco se faça ouvir na 
solidão, lembrando-lhes que as agonias da Terra têm por premissas as 
alegrias do Céu; que o martírio não é mais do que a casca de um fruto 
deleitável, dando coragem e resignação.

Essa voz lhes dirá que, sobre o catre da miséria, estão os enviados 
do Senhor, cuja missão consiste na exemplicação de que não há dor in-
superável, desde que tenhamos o auxílio do Onipotente e dos seus bons 
Espíritos. Essa voz lhes fará ouvir lamentações de mistura com preces, 
para que lhes compreendam a harmonia piedosa, bem diferente da de 
coros de lamentações mescladas com blasfêmias.

Um dos vossos bons Espíritos, grande apóstolo do Espiritismo, 
cedeu-me o seu lugar por esta noite.69 Por minha vez, também me com-
pete dizer algo sobre o progresso da vossa Doutrina, que deve auxiliar em 
sua missão os que entre vós encarnam para aprender a sofrer. O Espiri-
tismo será a pedra de toque; os padecentes terão o exemplo e a palavra, e 
então as imprecações se transformarão em gritos de alegria e lágrimas de 
contentamento.”

69  Nota de Allan Kardec: Santo Agostinho, pelo médium com o qual habitualmente se comunica na 
Sociedade.

Segunda Parte – Capítulo VIII

338



— P. Pelo que armais, parece que os vossos sofrimentos não eram 
expiação de faltas anteriores...

— R. Não seriam uma expiação direta, mas asseguro-vos que todo 
sofrimento tem uma causa justa. Aquele a quem conhecestes tão mí-
sero foi belo, grande, rico e adulado. Eu tivera turiferários e cortesãos, 
fora fútil e orgulhoso. Anteriormente fui bem culpado; reneguei Deus, 
prejudiquei meu semelhante, mas expiei cruelmente, primeiro no mun-
do espiritual e depois na Terra. Os meus sofrimentos de alguns anos 
apenas, nesta última encarnação, suportei-os eu anteriormente por toda 
uma existência que raiou pela extrema velhice. Por meu arrependimen-
to reconquistei a graça do Senhor, o qual me conou muitas missões, 
inclusive a última, que bem conheceis. E fui eu quem as solicitou, para 
terminar a minha depuração.

“Adeus, amigos; tornarei algumas vezes. A minha missão é de con-
solar, e não de instruir. Há, porém, aqui muitas pessoas cujas feridas 
jazem ocultas, e essas terão prazer com a minha presença.”

Marcel

INSTRUÇÕES DO GUIA DO MÉDIUM — Pobrezinho sofredor, de-
nhado, ulceroso e disforme! Nesse asilo de misérias e lágrimas, quantos 
gemidos exalados! E como era resignado... e como a sua alma lobrigava já 
então o termo dos sofrimentos, apesar da tenra idade! No além-túmulo, 
pressentia a recompensa de tantos gemidos abafados, e esperava! E como 
orava também por aqueles que não tinham resignação no sofrimento, 
pelos que trocavam preces por blasfêmias!

Foi-lhe lenta a agonia, mas terrível não lhe foi a hora do trespasse; 
certo, os membros convulsos contorciam-se, oferecendo aos assistentes 
o espetáculo de um corpo disforme a revoltar-se contra a morte, nessa 
lei da carne que a todo o custo quer viver, mas um anjo bom lhe paira-
va por sobre o leito mortuário e cicatrizava-lhe o coração. Depois, esse 
anjo arrebatou nas asas brancas essa alma tão bela a escapar-se de tão 
horripilante corpo, e foram estas as palavras pronunciadas: “Glória a vós, 
Senhor, meu Deus!” E a alma subiu ao Todo-Poderoso, feliz, e exclamou: 
“Eis-me aqui, Senhor; destes-me por missão exemplicar o sofrimento... 
terei suportado dignamente a provação?”

Hoje, o Espírito da pobre criança avulta, paira no Espaço, vai do 
fraco ao humilde, e a todos diz: “Esperança e coragem.” Livre de todas 
as impurezas da matéria, ele aí está junto de vós a falar-vos, a dizer-vos 

Expiações terrestres

339



não mais com essa voz fraca e lastimosa, porém agora rme: “Todos que 
me  observaram, viram que a criança não murmurava, e hauriram nesse 
exemplo a calma para os seus males e seus corações se tonicaram na sua-
ve conança em Deus, que outro não era o m da minha curta passagem 
pela Terra.”

Santo Agostinho

Szymel Slizgol
Este não passou de um pobre israelita de Vilna, falecido em maio 

de 1865. Durante 30 anos mendigou com uma salva nas mãos. Por toda 
a cidade era bem conhecida aquela voz que dizia: “Lembrai-vos dos po-
bres, das viúvas e dos órfãos!” Por essa longa peregrinação Slizgol havia 
juntado 90.000 rublos, não guardando, porém, para si, um só copeque. 
Aliviava e curava os enfermos; pagava o ensino de crianças pobres; distri-
buía aos necessitados a comida que lhe davam.

A noite, destinava-a ele ao preparo do rapé, que vendia a m de 
prover às suas necessidades, e o que lhe sobrava era dos pobres. Foi só no 
mundo, e no entanto o seu enterro teve o acompanhamento de grande 
parte da população de Vilna, cujos armazéns cerraram as portas.

Sociedade de Paris, 15 de junho de 1865

EVOCAÇÃO: Excessivamente feliz, chegado, enm, à plenitude do 
que mais ambicionava e bem caro paguei, aqui estou, entre vós, desde o 
cair da noite. Agradecido, pelo interesse que vos desperta o Espírito do 
pobre mendigo, que, com satisfação, vai procurar responder às vossas 
 perguntas.

— P. Uma carta de Vilna nos deu conhecimento das particula-
ridades mais notáveis da vossa existência, e da simpatia que tais parti-
cularidades nos inspiram nasceu o desejo de nos comunicar convosco. 
Agradecemos a vossa presença, e, uma vez que quereis responder-nos, 
principiaremos por vos assegurar que mui felizes seremos se, para nos-
sa orientação, pudermos conhecer a vossa posição espiritual, bem como 

Segunda Parte – Capítulo VIII

340



as causas que determinaram o gênero de vida que tivestes na última 
 encarnação.

— R. Em primeiro lugar, concedei ao meu Espírito, cônscio da 
sua verdadeira posição, o favor de vos transmitir a sua opinião, com res-
peito a um pensamento que vos ocorreu quanto à minha personalidade. 
E reclamo previamente os vossos conselhos, para o caso de ser falsa essa 
minha opinião.

“Parece-vos singular que as manifestações públicas tomassem tanto 
vulto, para homenagear a memória do homem insignicante que soube 
por seu Espírito caridoso atrair tal simpatia. Não me rero a vós, caro 
mestre, nem a ti, prezado médium, nem a vós outros verdadeiros e since-
ros espíritas; falo, sim, para as pessoas indiferentes à crença, pois, nisso, 
nada houve de extraordinário. A pressão moral, exercida pela prática do 
bem, sobre a humanidade, é tal que, por mais materializada que esta seja, 
inclina-se sempre, venera o bem, a despeito da sua tendência para o mal.

“Agora, as perguntas que, da vossa parte, não são ditadas pela 
curiosidade, mas simplesmente formuladas no intuito de ampliar o en-
sino. Visto que disponho de liberdade, vou, portanto, dizer-vos, o mais 
laconicamente possível, quais as causas determinantes da minha última 
existência.

“Faz muitos séculos, vivia eu com o título de rei, ou, pelo menos, 
de príncipe soberano. Dentro da esfera do meu poder relativamente limi-
tado, em confronto com os atuais Estados, era eu, no entanto, absoluto 
senhor dos meus vassalos, como dos seus destinos, e governava-os tirani-
camente, ou antes — digamos o próprio termo — como algoz.

“Dotado de caráter impetuoso, violento, além de avaro e sensual, 
podeis avaliar qual deveria ter sido a sorte dos pobres seres sujeitos ao 
meu domínio. Além de abusar do poder para oprimir o fraco, eu su-
bordinava empregos, trabalhos e dores ao serviço das próprias paixões. 
Assim, impunha uma dízima ao produto da mendicidade, e ninguém 
poderia acumular sem que eu antecipadamente lhe tomasse uma cota 
avultada, dessas sobras que a piedade humana deixava resvalar para as 
sacolas da miséria. E mais ainda: a m de que não decrescesse o número 
de mendigos entre os meus vassalos, proibia aos infelizes darem aos ami-
gos, parentes e fâmulos necessitados a parte insignicante do que ainda 
lhes restava. Em uma palavra, fui tudo quanto se pode imaginar de mais 

Expiações terrestres

341



cruel, em relação ao sofrimento e à miséria alheia. No meio de sofrimen-
tos horrorosos, acabei por perder isso a que chamais — vida, tanto que 
minha morte era apontada como exemplo aterrador a quantos como eu, 
posto que em menor escala, tinham o mesmo modo de pensar.

“Como Espírito, permaneci na erraticidade durante três séculos e 
meio, e, quando ao m desse tempo compreendi que a razão de ser da 
reencarnação era inteiramente outra que não a seguida por meus gros-
seiros sentidos, obtive à força de preces, de resignação e de pesares a per-
missão de suportar materialmente os mesmos sofrimentos que inigira, 
e mais profundamente sensíveis que os por mim ocasionados. Obtida 
a permissão, Deus concedeu que por meu livre-arbítrio aumentasse os 
sofrimentos físicos e morais. Graças à assistência dos bons Espíritos, per-
sisti na prática do bem, e sou-lhes agradecido por me terem impedido de 
sucumbir sob o fardo que tomara. Finalmente, preenchi uma existência 
de abnegação e caridade, que por si resgatou as faltas de outra, cruel e 
injusta. Nascido de pais pobres e cedo orfanado, aprendi a ganhar o pão 
numa idade em que muitos consideram incapaz o raciocínio.

“Vivi sozinho, sem amor, sem afeições, e desde o princípio suportei 
as brutalidades que para com outros havia exercido.

“Dizem que as somas por mim esmoladas foram todas destinadas 
ao alívio dos meus semelhantes: É um fato inconcusso, ao qual, sem 
orgulho nem ênfase, devo acrescentar que — muitíssimas vezes, com 
sacrifício de privações relativamente imperiosas, aumentava o benefício 
que me permitiam fazer à caridade pública. Desencarnei calmamente, 
conando no valor da minha reparação, e sou premiado muito mais do 
que poderiam ter cogitado as minhas secretas aspirações. Hoje sou feliz, 
felicíssimo, podendo armar-vos que todos quantos se elevam serão hu-
milhados, como elevados serão todos quantos se humilharem.”

— P. Tende a bondade de dizer-nos em que consistiu a vossa ex-
piação no mundo espiritual, e quanto tempo durou, a contar da vossa 
morte até o momento da atenuação por efeito do arrependimento e das 
boas resoluções. Dizei-nos também o que foi que provocou a mudança 
das vossas ideias, no estado espiritual.

— R. Essa pergunta desperta-me muitas recordações dolorosas! 
Quanto sofri eu... Mas não que me não lamente: apenas recordo!... 

Segunda Parte – Capítulo VIII

342



Quereis saber a natureza da minha expiação? Pois ei-la na sua terrível 
 hediondez:

“Carrasco que fui de todos os bons sentimentos, quei por muito, 
por longo tempo preso pelo perispírito ao corpo em decomposição. Até 
que esta se completasse, vi-me corroído pelos vermes — o que muito 
me torturava! e quando me vi liberto das peias que me prendiam ao 
instrumento do suplício, mais cruel suplício me esperava!... Depois do 
sofrimento físico, o sofrimento moral muito mais longo. Fui colocado 
em presença de todas as minhas vítimas. Periodicamente, constrangido 
por uma força superior, era eu levado a rever o quadro vivo dos meus 
crimes. E via física e moralmente todas as dores que a outrem zera so-
frer! Ah! meus amigos, que terrível é a visão constante daqueles a quem 
zemos mal! Entre vós, tendes apenas um fraco exemplo no confronto 
do acusado com a sua vítima. Aí tendes, em resumo, o que sofri durante 
três séculos e meio, até que Deus, compadecido da minha dor e tocado 
pelo meu arrependimento, solicitado pelos que me assistiam, permitisse 
a vida de expiação que conheceis.”

— P. Algum motivo particular vos induziu à escolha da última 
existência, subordinada à religião israelita?

— R. Não escolhi por mim só, mas ouvi o conselho dos meus 
guias. A religião de Israel era uma pequena humilhação a mais na minha 
prova, visto como em certos países a maioria dos encarnados menospre-
zam os judeus, e principalmente os judeus mendicantes.

— P. Na Terra, com que idade começastes a vossa obra de expia-
ção? Como vos ocorreu o pensamento de vos desobrigar das resoluções 
previamente tomadas? Ao exercerdes tão abnegadamente a caridade, te-
ríeis a intuição das causas que a isso vos predispunham?

— R. Meus pais eram pobres, porém inteligentes e avaros. Moço 
ainda, eu fui privado da afeição e carinhos de minha mãe. A perda des-
ta me causou tanto maior e fundo pesar, quanto meu pai, dominado 
pela avidez de ganhos, me abandonava por completo. Quanto aos meus 
irmãos, todos mais velhos do que eu, não pareciam aperceber-se das mi-
nhas mágoas. Foi um outro judeu quem, movido por sentimento mais 
egoístico do que caritativo, me recolheu em sua casa e me ensinou a tra-
balhar. O que isso lhe custara era largamente compensado pelo meu tra-
balho, aliás excedente muitas vezes às minhas forças. Mais tarde,  liberto 

Expiações terrestres

343



desse jugo, trabalhei por minha conta; mas em toda parte, no trabalho 
como no repouso, perseguia-me a saudade de minha mãe, e, à medida 
que avançava em anos, a lembrança desse ser mais fundamente se me 
gravara na memória, lamentando em demasia a perda do seu amor e 
do seu zelo. Não tardou fosse eu o único dos meus, pois a morte em 
breve, dentro de meses, ceifou-me toda a família. Então, principiou a 
manifestar-se-me o modo pelo qual havia de passar o resto da vida. Dois 
dos meus irmãos deixaram órfãos, e eu, comovido pela recordação do 
que como órfão sofrera, quis preservar os pobrezinhos de uma juventude 
igual à minha.

“Não produzindo o meu trabalho o suciente para sustentá-los a 
todos, comecei a pedir esmola, não para mim, mas para outros. A Deus 
não aprazia visse eu o resultado, a consolação dos meus esforços, e assim 
foi que também os pobrezinhos me deixaram para sempre.

“Eu bem via o que lhes faltava — era a mãe. Resolvi, pois, pedir 
para as viúvas infelizes que, sem poderem trabalhar para si e seus lhi-
nhos, se impunham privações fatais, que acabavam por matá-las, legando 
ao mundo pobres órfãos abandonados e votados aos tormentos que eu 
mesmo suportara.

“A esse tempo contava eu 30 anos, e nessa idade, saudável e vigo-
roso, viram-me pedir para a viúva e para o órfão. Penosos me foram os 
primeiros passos, a suportar mais de um epíteto deprimente; quando, 
porém, se certicaram de que eu realmente distribuía pelos pobres o 
que recebia; quando souberam que a essa distribuição ainda ajuntava as 
sobras do meu trabalho; então, adquiri certo conceito que não deixava 
de me ser grato.

“Durante os 60 e alguns anos de encarnado, jamais deixei de aten-
der à tarefa que me impusera. Também jamais a consciência me fez sentir 
que causas anteriores à existência fossem o móbil do meu proceder. Um 
dia somente, e antes de começar a pedir, ouvi estas palavras: ‘Não façais 
a outrem o que não quiserdes que vos façam.’

“Surpreendido pelos princípios gerais de moralidade contidos nes-
sas poucas palavras, muitas vezes parecia-me ouvi-las acrescidas com estas 
outras: ‘Mas fazei, ao contrário, o que quiserdes que vos façam.’ Tendo 
por auxiliares a lembrança de minha mãe e dos meus próprios sofrimen-
tos, continuei a trilhar uma senda que a minha consciência dizia ser boa.

Segunda Parte – Capítulo VIII

344



“Vou terminar esta longa comunicação, dizendo: — Obrigado! 
“Imperfeito ainda, sei, contudo, que o mal só acarreta o mal, e de 

novo, como já o z, dedicar-me-ei ao bem para alcançar a felicidade.”
Szymel Slizgol

Julienne-Marie, a mendiga
Na comuna de Villate, perto de Nozai (Loire-Inferior), havia uma 

pobre mulher de nome Julienne-Marie, velha, enferma, vivendo da ca-
ridade pública. Um dia caiu num poço, do qual foi tirada por um con-
terrâneo, A..., que habitualmente a socorria. Transportada para casa, aí 
desencarnou pouco tempo depois, vítima desse acidente. Era voz geral 
que Julienne tentara suicidar-se. Logo no dia do seu enterro, a pessoa 
que lhe acudira, e que era espírita e médium, sentiu como que um leve 
contato de pessoa que estivesse próxima, sem que procurasse explicar-se 
a causa desse fenômeno. Ao ter ciência do trespasse de Julienne-Marie, 
veio-lhe ao pensamento a visita possível do seu Espírito. A conselho dum 
seu amigo da Sociedade de Paris, a quem tinha informado da ocorrência, 
fez a evocação com o to de ser útil ao Espírito, não sem que pedisse 
previamente o conselho dos seus protetores, que lhe deram a seguinte 
comunicação:

“Poderás fazê-lo e com isso lhe darás prazer, conquanto se torne 
desnecessário o benefício que tens em mente prestar-lhe.

Ela é feliz e inteiramente devotada aos que se lhe mostraram com-
passivos. Tu és um dos seus bons amigos; ela quase que te não deixa e 
contigo se comunica muitas vezes, sem que o saibas. Cedo ou tarde os 
serviços são recompensados, e, quando o não sejam pelo próprio bene-
ciado, sê-lo-ão pelos que por ele se interessam, antes e depois da morte. 
Se acaso o Espírito do beneciado não tiver ainda reconhecido a sua nova 
situação, outros Espíritos, a ele simpáticos, vêm dar o testemunho de sua 
gratidão.

Eis aí o que te pode explicar a sensação que tiveste no dia mesmo 
da passagem de Julienne-Marie.

Agora, será ela a auxiliar-te na prática do bem. Lembra-te do que 
disse Jesus: Aquele que se humilhar será exaltado. Tu verás o serviço que 

Expiações terrestres

345



esse Espírito poderá prestar-te, desde que lhe peças assistência com o 
intuito de ser útil ao próximo.”

EVOCAÇÃO: — Boa Julienne-Marie, sei que sois feliz e é tudo quan-
to desejava saber; isso não impede, porém, que de vós me lembre muitas 
vezes, bem como de não vos esquecer nas minhas preces.

— R. Tem conança em Deus, procura inspirar aos teus doentes 
uma fé sincera, porque assim alcançarás sempre o que desejares. Não te 
preocupes jamais com a recompensa, porque ela será sempre superior ao 
que podes esperar. Deus sabe recompensar justamente a quem se dedi-
que ao alívio dos seus irmãos, inspirado por absoluto desinteresse. A não 
ser assim, tudo é ilusão, é quimera. É preciso ter fé antes de tudo, pois 
de outro modo nada se conseguirá. Lembra-te desta máxima e carás 
admirado dos seus resultados. Os dois doentes que curaste são a prova 
do que te armo, pois, no estado em que estavam, só com remédios 
nada terias conseguido. Quando implorares permissão a Deus para que 
os bons Espíritos te transmitam uidos benécos, se não sentires um es-
tremecimento involuntário, é que a tua prece não foi bastante fervorosa 
para ser ouvida. É só nestas condições que a prece pode tornar-se valiosa. 
Nem outra coisa resulta de dizer: “Deus Todo-Poderoso, Pai de bondade 
e misericórdia innita, permiti que os bons Espíritos me assistam na cura 
de... Tende piedade dele, Senhor; restituí-lhe a saúde, porque, sem vós, 
eu nada posso fazer. Seja feita a vossa vontade.” Tens feito bem em não 
desdenhar os humildes; a voz daquele que sofreu resignadamente as mi-
sérias desse mundo, é sempre ouvida, e nenhum serviço deixa jamais de 
ser recompensado. Agora, uma palavra a meu respeito, conrmativa do 
que acima te disse: O Espiritismo te explica a minha linguagem de Espí-
rito, sem que aliás me seja preciso entrar em minúcias a tal respeito. Ou-
trossim, julgo inútil falar-te da minha existência anterior. A situação em 
que me conheceste na Terra far-te-á compreender e julgar as precedentes 
encarnações, nem sempre isentas de mácula. Condenada a uma existên-
cia miserável, enferma, inválida, mendiguei em toda a minha vida. Não 
acumulei dinheiro, e na velhice as parcas economias não passavam de 
uma centena de francos, reservados para a hipótese de car chumbada 
no leito, entrevada.

Segunda Parte – Capítulo VIII

346



“Deus, julgando suciente a expiação e a prova, deu-lhes um ter-
mo, libertou-me da vida terrestre sem sofrimentos, porquanto não me 
suicidei, como a princípio julgaram.

“Desencarnei subitamente à borda do poço, quando a Deus envia-
ra da Terra a minha última prece. Depois, pela declividade do terreno, 
meu corpo resvalou naturalmente.

“Não sofri ao dar-se o meu trespasse, e sou feliz por ter cumprido 
a minha missão sem vacilações, resignadamente. Tornei-me útil na medi-
da das minhas forças, evitando sempre prejudicar os meus semelhantes. 
Hoje recebo o prêmio e dou graças a Deus, ao nosso divino Mestre, que 
mitiga o travo das provações, fazendo-nos esquecer, quando encarnados, 
as faltas do passado, ao mesmo tempo que nos põe sobre o caminho 
almas caridosas, outros tantos auxiliares que atenuam o peso, o fardo 
das nossas culpas anteriores. Persevera tu também, que, como eu, serás 
recompensado. Agradeço-te as boas preces e o serviço que me prestaste. 
Jamais o esquecerei. Um dia nos tornaremos a ver e muitas coisas te se-
rão  explicadas, coisas cuja explicação hoje seria extemporânea. Fica certo 
somente da minha dedicação, de que estarei ao teu lado sempre que de 
mim precisares para aliviar os que sofrem.

“A mendiga velhinha.”
Julienne-Marie

Evocado a 10 de junho de 1864, na Sociedade de Paris, o Espírito 
Julienne ditou a mensagem seguinte:

“Caro presidente: obrigada por quererdes admitir-me ao vosso 
centro. Previstes, sob o ponto de vista social, a superioridade das minhas 
antecedentes encarnações, pois, se voltei à Terra com a prova da pobreza, 
foi para punir-me do vão orgulho com o qual repelia os pobres, os mi-
seráveis. Assim, passei pela pena de talião, fazendo-me a mais horrenda 
mendiga deste país; mas, ainda assim, como que para certicar-me da 
bondade de Deus, nem por todos fui repelida: e esse era todo o meu te-
mor. Também foi sem queixumes que suportei a provação, pressentindo 
uma vida melhor, da qual não mais tornaria ao mundo do exílio e da 
calamidade. Que ventura a desse dia em que a nossa alma rejuvenesci-
da pode franquear a vida espiritual para aí rever os seres amados! Sim, 

Expiações terrestres

347



porque também amei e considero-me feliz pelo encontro dos que me 
precederam.

Obrigada a A..., esse bom amigo que me facultou a expressão do 
reconhecimento. Sem a sua mediunidade eu não lhe poderia provar, 
agradecida, que minha alma não se esquece das benécas inuências de 
um coração bondoso, qual o seu, recomendando-lhe que procure progre-
dir em sua divina crença. Já que ele tem por missão regenerar as almas 
transviadas, que que bem certo do meu auxílio. E eu posso retribuir-lhe 
pelo cêntuplo o que por mim fez, instruindo-o na senda que percorreis. 
Agradecei ao Senhor o permitir que os bons Espíritos vos orientem, a m 
de animardes o pobre nas suas mágoas, e deterdes o rico em seu orgulho. 
Capacitai-vos de quanto é vergonhosa a repulsa para com os infelizes, 
servindo-vos o meu exemplo, a m de evitardes o retorno à Terra, em 
expiação de faltas, nas dolorosas posições sociais que vos coloquem tão 
baixo a ponto de serdes considerado escória da sociedade.”

Julienne-Marie 

Transmitida a A... esta comunicação, ele por sua vez obteve a que 
se segue, o que é aliás uma conrmação:

— P. Boa Julienne, uma vez que é vosso desejo auxiliar-me com 
os vossos conselhos, a m de que me adiante em nossa santa Doutrina, 
vinde comunicar-vos comigo, certa de que me esforçarei por aproveitar-
-vos os ensinamentos. 

— R. Lembra-te da recomendação que vou fazer e não te afas-
tes dela jamais. Procura sempre ser caridoso na medida de tuas forças; 
compreendes a caridade tal como deve ser praticada em todos os atos 
da vida. Não tenho necessidade, por conseguinte, de aconselhar-te uma 
coisa da qual podes tu mesmo ser o juiz; todavia, dir-te-ei que sigas a voz 
da consciência, a qual jamais te enganará, desde que a consultes since-
ramente. Não te iludas com as missões a cumprir; pequenos e grandes, 
cada qual tem a sua missão. Penosa foi a minha, porém, eu fazia jus a tal 
punição, em consequência das precedentes existências, como confessei 
ao bom presidente da Sociedade-máter, de Paris, que um dia vos há de 
congregar a todos. Esse dia vem menos longe do que supões, pois o Es-
piritismo caminha a passos largos, apesar de todos os óbices que se lhe 
antepõem. Segui, pois, sem temores, fervorosos adeptos; segui, que os 

Segunda Parte – Capítulo VIII

348



vossos esforços serão coroados por outros tantos êxitos. Que vos importa 
o que de vós possam dizer? Colocai-vos acima da crítica irrisória, a qual 
recairá sobre os próprios adversários do Espiritismo.

“Ah! os orgulhosos! julgam-se fortes pensando poder aniquilar-vos, 
mas... bons amigos, tranquilizai-vos e não receeis enfrentá-los, porque 
são menos invencíveis do que porventura possais supor. Dentre eles, há 
muitos receosos de que a verdade lhes venha deslumbrar os olhos. Espe-
rai, que acabarão por vir auxiliar a coroação da obra.”

Julienne-Marie

Aqui está um fato repleto de ensinamentos. Quem se dignar meditar sobre estas 

três comunicações, nelas encontrará condensados todos os grandes princípios 

do Espiritismo.

Logo na primeira comunicação, o Espírito manifesta a sua superioridade pela 

linguagem; qual gênio benfazejo e como que metamorfoseada, esta mulher 

radiante vem proteger aqueles mesmos que a desprezaram sob os andrajos da 

 miséria.

É a aplicação destas máximas evangélicas: “Os grandes serão rebaixados e os 

pequenos serão exaltados; felizes os humildes, felizes os aitos, porque serão 

consolados; não desprezeis os pequenos, porque aquele que vos parece pequeno 

neste mundo, pode ser bem maior do que julgais.”

Max, o mendigo
Em 1850, numa vila da Baviera, morreu um velho quase centenário, 

conhecido por pai Max. Por não possuir família, ninguém lhe determinava 
a origem. Havia cerca de meio século que se invalidara para ganhar a vida, 
sem outro recurso além da mendicidade, que ele dissimulava, procurando 
vender, pelas herdades e castelos, almanaques e outras miudezas. Deram-
-lhe a alcunha de conde Max, e as crianças o chamavam somente pelo 
título — circunstância esta que o fazia rir sem agastamento. Por que esse 
título? Ninguém saberia dizê-lo. O hábito o sancionara. Talvez tivesse pro-
vindo da sua sionomia, das suas maneiras, cuja distinção fazia contraste 
com a miserabilidade dos andrajos.

Expiações terrestres

349



Muitos anos depois da morte, Max apareceu em sonho à lha do 
proprietário de um castelo em cuja estrebaria era outrora hospedado, 
porque não possuía domicílio próprio. Nessa aparição, disse ele: 

“Agradeço o terdes lembrado do pobre Max nas vossas preces, por-
que o Senhor as ouviu. Alma caritativa, que vos interessastes pelo pobre 
mendigo, já que quereis saber quem sou, vou satisfazer-vos, ministrando, 
ao mesmo tempo e a todos, um grande ensinamento.

Há cerca de século e meio era eu um dos ricos e poderosos senho-
res desta região, porém orgulhoso da minha nobreza. A fortuna imensa, 
além de só me servir aos prazeres, mal chegava para o jogo, para o debo-
che, para as orgias, que eram a minha única preocupação na vida.

Quanto aos vassalos, porque os julgasse animais de trabalho des-
tinados a servir-me, eram espezinhados e oprimidos, para proverem às 
minhas dissipações. Surdo aos seus queixumes, como em regra também 
o era com todos os infelizes, julgava eu que eles ainda se deveriam ter por 
honrados em satisfazer-me os caprichos. Morri cedo, exausto pelos exces-
sos, mas sem ter, de fato, experimentado qualquer desgraça real. Ao con-
trário, tudo parecia sorrir-me, a ponto de passar por um dos seres mais 
ditosos do mundo. Tive funerais suntuosos e os boêmios lamentavam 
a perda do ricaço, mas a verdade é que sobre o meu túmulo nenhuma 
lágrima se derramou, nenhuma prece por mim se fez a Deus, de coração, 
enquanto minha memória era amaldiçoada por todos aqueles para cuja 
miséria contribuíra. Ah! e como é terrível a maldição dos que prejudica-
mos! Pois essa maldição não deixou de ressoar-me aos ouvidos durante 
longos anos que me pareceram uma eternidade. Depois, por morte de 
cada uma das vítimas, era um novo espectro ameaçador ou sarcástico 
que se erguia diante de mim, a perseguir-me sem tréguas, sem que eu 
pudesse encontrar um vão esconso onde me furtasse às suas vistas! Nem 
um olhar amigo!

Os antigos companheiros de devassidão, infelizes como eu, fugi-
ram, parecendo dizer-me desdenhosos: ‘Tu não podes mais custear os 
nossos prazeres.’ Oh! então, quanto daria eu por um instante de repouso, 
por um copo d’água para saciar a sede ardente que me devorava! Entre-
tanto eu nada mais possuía, e todo o ouro a jorros derramado sobre a Terra 
não produzia uma só bênção, uma só que fosse... ouviste, minha lha?! 

Segunda Parte – Capítulo VIII

350



Cansado por m, opresso, qual viajor que não lobriga o termo da 
jornada, exclamei: ‘Meu Deus, tende compaixão de mim! Quando termi-
nará esta situação horrível?’ Então uma voz — primeira que ouvi depois 
de haver deixado a Terra — disse: ‘Quando quiseres.’ Que será preciso 
fazer, grande Deus? — repliquei. — Dizei-o, que a tudo me sujeitarei.  
‘É preciso o arrependimento, é preciso te humilhares perante os mesmos 
a quem humilhastes; pedir-lhes que intercedam por ti, porque a prece do 
ofendido que perdoa é sempre agradável ao Senhor.’ E eu me humilhei, e 
eu pedi aos meus vassalos e servidores que ali estavam diante de mim, 
e cujos semblantes, pouco a pouco mais benévolos, acabaram por desa-
parecer. Isso foi para mim como que uma nova vida; o desespero dava 
lugar à esperança, enquanto eu agradecia a Deus com todas as forças de 
minha alma.

A voz acrescentou: ‘Príncipe!’ ao que respondi: ‘Não há aqui ou-
tro príncipe senão Deus, o Deus Onipotente que humilha os soberbos. 
Perdoai-me, Senhor, porque pequei; e se tal for da vossa vontade, fazei-
-me servo dos meus servos.’ 

Alguns anos depois reencarnei numa família de burgueses pobres. 
Ainda criança perdi meus pais e quei só no mundo, desamparado. Ganhei 
a vida como pude, ora como operário, ora como trabalhador de campo, 
mas sempre honestamente, porque já cria em Deus. Mas aos 40 anos quei 
totalmente paralítico, sendo-me preciso daí por diante mendigar por mais 
de 50 anos por essas mesmas terras de que fora o absoluto senhor. Nas her-
dades que me haviam pertencido, recebia uma migalha de pão, feliz quan-
do por abrigo me davam o teto de uma estrebaria. Ainda por uma acerba 
ironia do destino, apelidaram-me Sr. Conde... Durante o sono, aprazia- 
-me percorrer esse mesmo castelo onde reinei despoticamente, revendo-
-me no fausto da minha antiga fortuna! Ao despertar, sentia de tais visões 
uma impressão de amargura e tristeza, mas nunca uma só queixa se me 
escapou dos lábios; e quando a Deus aprouve chamar-me, exaltei a sua 
glória por me haver sustentado com rmeza e resignação numa tão peno-
sa prova, da qual hoje recebo a recompensa. Quanto a vós, minha lha, 
eu vos bendigo por terdes orado por mim.”

Para este fato pedimos a atenção de todos quantos pretendem que, sem a perspec-

tiva das penas eternas, os homens deixariam de ter um freio às suas paixões. Um 

Expiações terrestres

351



castigo como este do pai Max será porventura menos profícuo do que essas penas 

sem-m, nas quais hoje ninguém acredita?

História de um criado
Servindo a uma família de alta posição, era um moço cujos traços 

sionômicos, cujo ar inteligente, surpreendiam por sua distinção. Em 
suas maneiras nada havia de rústico ou plebeu, e, ao mesmo tempo que 
diligenciava bem servir seus patrões, estava longe de ostentar quaisquer 
servilismos, aliás muito próprios das pessoas de sua condição. Voltando, 
de uma feita, a casa dessa família, onde o conhecêramos, e porque não o 
víssemos, perguntamos se o haviam despedido. Disseram-nos que tinha 
ido passar alguns dias na sua terra natal, e que lá falecera.

Disseram-nos, mais, que muito lamentavam a perda de tão exce-
lente moço, possuidor de sentimentos assaz elevados para a sua posição. E 
acrescentaram que ele lhes era muito dedicado, dando provas de grande 
afeição.

Mais tarde, veio-nos a ideia de evocar esse rapaz, e eis o que nos 
disse ele:

“Na penúltima encarnação, havia eu nascido de muito boa família, 
como se diz na Terra, mas cujos bens estavam arruinados pelas prodiga-
lidades de meu pai. Órfão muito criança, um amigo deste recolheu-me 
e mandou educar-me excelentemente como um lho, educação essa que 
me suscitou tal ou qual vaidade. Meu protetor, de então, é hoje o Sr. G..., 
ao serviço do qual me conhecestes. É que eu quis expiar o orgulho, na 
última existência, sob a condição de servo, provando ao mesmo tempo 
a dedicação devida ao meu benfeitor. Cheguei mesmo a salvar-lhe a vida 
sem que ele o soubesse. Isso constituiu também uma provação da qual 
saí vitorioso e bastante confortado para me não deixar corromper num 
meio vicioso. Conservando-me impoluto, a despeito dos maus exemplos, 
agradeço a Deus a recompensa, na felicidade que hoje gozo.”

— P. Em que circunstâncias salvastes a vida de G...?
— R. Evitando que fosse esmagado por um grande tronco, em pas-

seio a cavalo. Eu que o seguia, só, percebi a iminência do perigo, e com 
um grito lancinante -lo voltar rápido, enquanto o tronco se abateu.

G..., a quem referimos o fato, dele se lembrou perfeitamente.

Segunda Parte – Capítulo VIII

352



— P. Por que desencarnastes tão jovem? 
— R. Porque Deus julgou suciente a prova.
— P. Como pudestes aproveitar essa provação quando não tínheis 

noção da sua causa anterior?
— R. Na humildade da minha condição ainda me restava um ins-

tinto daquele orgulho; fui feliz por tê-lo domado, tornando proveitosa a 
provação que, a não ser assim, eu teria de recomeçar. Nos seus momen-
tos de liberdade, o meu Espírito lembrava-se do que fora e ao despertar 
invadia-lhe um desejo intuitivo de resistir às más tendências. Tive mais 
mérito lutando assim, do que se tivesse a lembrança do passado. Com 
essa lembrança o orgulho de outros tempos se teria exaltado, perturban-
do-me, ao passo que deste modo apenas tive que combater as inuências 
nocivas da minha nova condição.

— P. De que serviu terdes recebido uma brilhante educação, uma 
vez que na última encarnação não vos era possível lembrar os conheci-
mentos adquiridos? 

— R. Tais conhecimentos, dada a minha ulterior condição, seriam 
supéruos; por isso caram num estado latente para que hoje eu os reen-
contrasse. Mas tais conhecimentos não me foram de todo inúteis, visto 
como, desenvolvendo-me a inteligência, me incutiram predileção instin-
tiva pelas coisas elevadas e repugnância pelos baixos e ignóbeis exemplos 
que tinha à vista. Sem aquela educação, eu não passaria de um criado.

— P. A abnegação dos criados para com os patrões terá por ascen-
dente o fato de relações anteriores? 

— R. Sem dúvida, e ao menos é esse o caso comum. Às vezes tais 
criados são membros da mesma família, ou, como no meu caso, escravos 
do reconhecimento e que procuram saldar uma dívida, ao mesmo tempo 
concorrendo para que progridam por sua dedicação. Vós não compreen-
deis todos os efeitos da simpatia que a anterioridade de relações produz 
aí no mundo. A morte em absoluto não interrompe essas relações, que 
podem perpetuar-se por séculos e séculos.

— P. Por que são hoje tão raros esses exemplos de dedicação? 
— R. Acusai a feição egoística e orgulhosa do vosso século, agra-

vada ainda pela incredulidade das ideias materialistas. À verdadeira fé 
antepõe-se presentemente a cobiça, a avidez do ganho, em detrimento 

Expiações terrestres

353



da abnegação. Induzindo os homens à verdade, o Espiritismo fará reviver 
igualmente as virtudes esquecidas.

Nada melhor do que este exemplo para evidenciar o benefício do esquecimento 

em relação às existências anteriores.

Se G... tivesse ciência do que havia dito o seu criado, caria para com ele numa 

posição embaraçosa, e não o conservaria como tal, obstando, por conseguinte, 

uma provação proveitosa para ambos.

Antonio B...
(Enterrado vivo — A pena de talião.)

Antonio B..., escritor de estimadíssimo merecimento, que exercera 
com distinção e integridade muitos cargos públicos na Lombardia, pelo 
ano de 1850 caiu aparentemente morto de um ataque apoplético.

Como algumas vezes sucede em casos tais, a sua morte foi conside-
rada real, concorrendo ainda mais para o engano os vestígios da decom-
posição assinalados no corpo.

Quinze dias depois do enterro, uma circunstância fortuita deter-
minou a exumação, a pedido da família. Tratava-se de um medalhão por 
 acaso esquecido no caixão. 

Qual não foi, porém, o espanto dos assistentes quando, ao abrir 
este, notaram que o corpo havia mudado de posição, voltando-se de bru-
ços e — coisa horrível — que uma das mãos havia sido comida em parte 
pelo defunto.

Ficou então patente que o infeliz Antonio B... fora enterrado vivo, 
e deveria ter sucumbido sob a ação do desespero e da fome.

Evocado na Sociedade de Paris, em agosto de 1861, a pedido de 
parentes, deu as seguintes explicações:

1. EVOCAÇÃO. 
— R. Que quereis?
2. A pedido de um vosso parente, nós vos evocamos com prazer e 

seremos felizes se quiserdes responder-nos. 
— R. Sim, desejo fazê-lo.
3. Lembrai-vos dos incidentes da vossa morte? 

Segunda Parte – Capítulo VIII

354



— R. Ah! certamente que me lembro. Mas por que avivar essa 
lembrança do castigo?

4. Efetivamente fostes enterrado por descuido? 
— R. Assim deveria ser, visto revestir-se a morte aparente de todos 

os caracteres da morte real: eu estava quase exangue.70

“Não se deve, porém, imputar a ninguém um acontecimento que 
me estava predestinado desde que nasci.”

5. Incomodam-vos estas perguntas? Será mister lhes demos m? 
— R. Não, podeis continuar.
6. Por que deixastes a reputação de um homem de bem, esperamos 

fôsseis feliz. 
— R. Eu vos agradeço, pois sei que haveis de interceder por mim. 

Vou fazer o possível para vos responder, e, se não puder fazê-lo, fá-lo-á 
um dos vossos guias por mim.

7. Podeis descrever-nos as vossas sensações daquele momento? 
— R. Que dolorosa provação sentir-me encerrado entre quatro 

tábuas, tolhido, absolutamente tolhido! Gritar! Impossível!
“A voz, por falta de ar, não tinha eco! Ah! que tortura a do infeliz 

que em vão se esforça para respirar num ambiente limitado! Eu era qual 
condenado à boca de um forno, abstração feita do calor. A ninguém de-
sejo um m rematado por semelhantes torturas. Não, não desejo a nin-
guém um tal m! Oh! cruel punição de uma cruel e feroz existência! Não 
saberia dizer no que então pensava; apenas revendo o passado, vagamente 
entrevia o futuro.”

8. Dissestes: cruel punição de uma feroz existência... Como se pode 
conciliar esta armativa com a vossa reputação ilibada? 

— R. Que vale uma existência diante da eternidade?! Certo, 
 procurei ser honesto e bom na minha última encarnação, mas eu aceita-
ra um tal epílogo previamente, isto é, antes de encarnar. Ah!... Por que 
interrogar-me sobre esse passado doloroso que só eu e os bons Espíritos 
enviados do Senhor conhecíamos? Mas, visto que assim é preciso, dir-
-vos-ei que numa existência anterior eu enterrara viva uma mulher — a 
minha mulher! Plena de vida e presa numa adega! A pena de talião devia 
ser-me aplicada. Olho por olho, dente por dente.

70  Nota de Allan Kardec: Privado de circulação do sangue. Descoloração da pele pela privação do sangue.

Expiações terrestres

355



9. Agradecemos essas respostas e pedimos a Deus vos perdoe o pas-
sado, em atenção ao mérito da vossa última encarnação. 

— R. Voltarei mais tarde, mas, não obstante, o Espírito Erasto com-
pletará esta minha comunicação.

INSTRUÇÕES DO GUIA DO MÉDIUM — Por essa comunicação podeis 
inferir a correlatividade e dependência imediata das vossas existências 
entre si; as tribulações, as vicissitudes, as diculdades e dores humanas 
são sempre as consequências de uma vida anterior, culposa ou mal apro-
veitada. Devo todavia dizer-vos que desfechos como este de Antonio B... 
são raros, visto como, se de tal modo terminou uma existência correta, 
foi por tê-lo solicitado ele próprio, com o to de abreviar a sua erratici-
dade e atingir mais rápido as esferas superiores. Efetivamente, depois de 
um período de perturbação e sofrimento moral, inerente à expiação do 
hediondo crime, ser-lhe-á perdoado este, e ele se alçará a um mundo me-
lhor, onde o espera a vítima que há muito lho perdoou. Aproveitai este 
exemplo cruel, queridos espíritas, a m de suportardes, com paciência, os 
sofrimentos morais e físicos, todas as pequenas misérias da Terra.

— P. Que proveito pode a humanidade auferir de semelhantes 
 punições? 

— R. As penas não existem para desenvolver a humanidade, po-
rém para punição dos que erram. De fato, a humanidade não pode ter 
interesse algum no sofrimento de um dos seus membros. Neste caso, a 
punição foi apropriada à falta. Por que há loucos, idiotas, paralíticos?

“Por que morrem estes queimados, enquanto que aqueles padecem 
as torturas de longa agonia entre a vida e a morte?

“Ah! crede-me; respeitai a soberana vontade e não procureis sondar 
a razão dos decretos da Providência! Deus é justo e só faz o bem.”

Erasto

Este fato não encerra um ensinamento terrível? A Justiça de Deus, às vezes tar-

dia, nem por isso deixa de atingir o culpado, prosseguindo em seu aviso. É alta-

mente moralizador o saber-se que, se grandes culpados acabam pacicamente na 

abundância de bens terrenos, nem por isso deixará de soar cedo ou tarde, para 

eles, a hora da expiação. Penas tais são compreensíveis, não só por estarem mais 

ou menos ao alcance das nossas vistas, como por serem lógicas. Cremos, porque 

a razão admite. Uma existência honrosa não exclui, portanto, as provações da 

Segunda Parte – Capítulo VIII

356



vida, que são escolhidas e aceitas como complemento de expiação — o restante 

do pagamento de uma dívida saldada antes de receber o preço do progresso 

realizado.

Considerando quanto nos séculos passados eram frequentes, mesmo nas classes 

mais elevadas e esclarecidas, os atos de barbaria que hoje repugnam; quantos as-

sassínios cometidos nesses tempos de menosprezo pela vida de outrem, esmaga-

do o fraco pelos poderosos sem escrúpulo; então compreenderemos que muitos 

dos nossos contemporâneos têm de expungir máculas passadas, e tampouco nos 

admiraremos do número considerável de pessoas que sucumbem vitimadas por 

acidentes isolados ou por catástrofes coletivas.

O despotismo, o fanatismo, a ignorância e os prejuízos da Idade Média e dos 

séculos que se seguiram, legaram às gerações futuras uma dívida enorme, que 

ainda não está saldada.

Muitas desgraças nos parecem imerecidas, somente porque apenas vemos o 

 presente.

Letil
Este industrial, que residiu nos arredores de Paris, morreu em abril 

de 1864, de modo horroroso. Incendiando-se uma caldeira de verniz 
fervente, foi num abrir e fechar de olhos que o seu corpo se cobriu de 
matéria candente, pelo que logo compreendeu ele que estava perdido. 
Achando-se na ocina apenas com um rapaz aprendiz, ainda teve ânimo 
de dirigir-se ao seu domicílio, à distância de mais de 200 metros.

Quando se lhe pôde prestar os primeiros socorros, já as carnes di-
laceradas caíam aos pedaços, desnudos os ossos de uma parte do corpo 
e da face. Ainda assim, sobreviveu doze horas a cruciantes sofrimentos, 
mas conservando toda a presença de espírito até o último momento, pre-
dispondo os seus negócios com perfeita lucidez.

Em toda esta cruel agonia não se lhe ouviu um só gemido, um 
só queixume, morreu orando a Deus. Era um homem honradíssimo, 
de caráter meigo e afetuoso, amado, prezado de quantos o conheciam. 
Também acatara com entusiasmo, porém pouco reetidamente, as ideias 
espíritas, e assim foi que, médium, não lhe faltaram inúmeras mistica-
ções, as quais, seja dito, em nada lhe abalaram a crença.

Expiações terrestres

357



A conança no que os Espíritos lhe diziam, em certas circunstân-
cias, ia até a ingenuidade.

Evocado na Sociedade de Paris, a 29 de abril de 1864, poucos dias 
após a morte e ainda sob a impressão da cena terrível que o vitimou, deu 
a seguinte comunicação:

“Profunda tristeza me acabrunha! Aterrado ainda pela minha trági-
ca morte, julgo-me sob os ferros de um algoz.

Quanto sofri!... oh! quanto sofri! Estou trêmulo, como que sentin-
do o cheiro nauseante de carnes queimadas. Agonia de 12 horas essa que 
padeceste, ó Espírito culpado! Mas ele a sofreu sem murmurações e por 
isso vai receber de Deus o seu perdão. 

Ó minha bem-amada, não chores, que em breve estas dores se acal-
marão. Eu não mais sofro na realidade, porém a lembrança neste caso 
vale pela realidade. Auxilia-me muito a noção do Espiritismo, e agora 
vejo que, sem essa consoladora crença, teria permanecido no delírio da 
morte horrível que padeci. 

Há, porém, um Espírito consolador que me não deixa, desde que 
exalei o último suspiro. Eu ainda falava e já o tinha a meu lado... Parecia-
-me ser um reexo das minhas dores a produzir em mim vertigens, que 
me zessem ver fantasmas... Mas não; era o meu anjo de guarda que, 
silencioso e mudo, me consolava pelo coração. Logo que me despedi da 
Terra, disse-me ele: ‘Vem, meu lho, torna a ver o dia.’ Então respirei 
mais livremente, julgando-me livre de medonho pesadelo; perguntei pela 
esposa amada, pelo lho corajoso que por mim se sacricara, e ele me 
disse: ‘Estão todos na Terra, e tu, lho, estás entre nós.’ Eu procurava o 
lar, onde, sempre em companhia do anjo, vi todos banhados de pranto. A 
tristeza e o luto haviam invadido aquela habitação outrora pacíca. Não 
pude por mais tempo tolerar o espetáculo, e, comovidíssimo, disse ao 
meu guia: ‘Ó meu bom anjo, saiamos daqui.’ ‘Sim, saiamos’, respondeu-
-me, ‘e procuremos repouso.’ Daí para cá tenho sofrido menos, e, se não 
houvera visto inconsoláveis a esposa e os lhos e tristes os amigos, seria 
quase feliz.

O meu bom guia fez-me ver a causa da morte horrível que tive, e 
eu, a m de vos instruir, vou confessá-la:

Há cerca de dois séculos, mandei queimar uma rapariga, inocente 
como se pode ser na sua idade — 12 a 14 anos. Qual a acusação que lhe 

Segunda Parte – Capítulo VIII

358



pesava? A cumplicidade em uma conspiração contra a política clerical. 
Eu era então italiano e juiz inquisidor; como os algozes não ousassem 
tocar o corpo da pobre criança, fui eu mesmo o juiz e o carrasco.

Oh! quanto és grande, Justiça divina! A ti submetido, prometi a 
mim mesmo não vacilar no dia do combate, e ainda bem que tive for-
ça para manter o compromisso. Não murmurei, e vós me perdoastes, ó 
Deus! Quando, porém, se me apagará da memória a lembrança da pobre 
vítima inocente? Essa lembrança é que me faz sofrer! É mister, portanto, 
que ela me perdoe.

Ó vós, adeptos da nova doutrina, que frequentemente dizeis não 
poder evitar os males pela insciência do passado! Ó irmãos meus! bendi-
zei antes o Pai, porque se tal lembrança vos acompanhasse à Terra, não 
mais haveria aí repouso em vossos corações. Como poderíeis vós, cons-
tantemente assediados pela vergonha, pelo remorso, fruir um só mo-
mento de paz? O esquecimento aí é um benefício, porque a lembrança 
aqui é uma tortura. Mais alguns dias, e, como recompensa à resignação 
com que  suportei as minhas dores, Deus me concederá o esquecimento 
da falta. Eis a promessa que acaba de fazer-me o meu bom anjo.” 

O caráter do Sr. Letil, na última encarnação, prova quanto o seu Espírito se 

aperfeiçoou. A conduta que teve seria o resultado do arrependimento como 

das boas resoluções previamente tomadas, mas isso por si só não bastava: era 

preciso coroar essas resoluções com uma grande expiação; era mister que su-

portasse como homem o suplício a outrem inigido e mais ainda: a resignação 

que, felizmente, não o abandonou nessa terrível contingência. Certo, o co-

nhecimento do Espiritismo contribuiu grandemente para sustentar-lhe a fé, a 

coragem oriunda da esperança de um futuro. Ciente de que as dores físicas são 

provas e expiações, submeteu-se a elas resignado, dizendo: “Deus é justo; logo, 

é que eu as mereci.”

Um sábio ambicioso
Posto nunca tivesse provado as cruciantes angústias da miséria, a 

Sra. B..., de Bordeaux, teve uma vida de martírios físicos, em consequ-
ência de inumerável série de moléstias mais ou menos graves, a contar 
da idade de cinco meses. Vivendo 70 anos, quase que anualmente batia 
às portas do túmulo. Três vezes envenenada pela terapêutica de uma ci-

Expiações terrestres

359



ência experimental e duvidosa, em ensaios feitos sobre o seu organismo 
e temperamento, arruinada, ademais, pelos remédios tanto quanto pela 
doença, assim viveu entregue a sofrimentos intoleráveis, que nada podia 
atenuar. Uma sua lha, espírita cristã e médium, pedia sempre a Deus 
para suavizar-lhe as  cruéis provações. Foi porém aconselhada pelo seu 
guia a pedir simplesmente a fortaleza, a calma, a resignação para as su-
portar, fazendo acompanhar esse conselho das seguintes instruções:

“Nessa vida tudo tem sua razão de ser: não há um só dos vossos 
sofrimentos, que não corresponda aos sofrimentos por vós causados; não há um 
só dos vossos excessos que não tenha por consequência uma privação; não 
há uma só lágrima a destilar dos olhos, que não seja destinada a lavar uma 
falta, um crime qualquer.

Suportai, portanto, com paciência e resignação as dores físicas e mo-
rais, por mais cruéis que elas se vos agurem. Imaginai o trabalhador que, 
amortecidos os membros pela fadiga, prossegue no trabalho, porque tem 
diante de si a dourada espiga, outros tantos frutos da sua perseverança. As-
sim, a sorte do infeliz que sofre nesse mundo; a aspiração da felicidade, que 
deve constituir-se em fruto de sua paciência, torná-lo-á resistente às dores 
efêmeras da humanidade. Eis o que se dá com tua mãe. Cada uma das suas 
dores acolhida como expiatória, corresponde à extinção de uma nódoa do 
passado; e quanto mais cedo as nódoas todas se extinguirem, tanto mais 
breve ela será feliz.

A falta de resignação esteriliza o sofrimento, que, por isso mesmo, teria 
de ser recomeçado. Convém-lhe, pois, a coragem e a resignação, e o que se 
faz preciso é pedir a Deus e aos bons Espíritos que lha concedam. Tua mãe 
foi outrora um bom médico, vivendo num meio em que fácil se lhe tor-
nava o bem-estar, e no qual lhe não faltaram dons nem homenagens. Sem 
ser lantrópico, e, por conseguinte, sem visar o alívio dos seus irmãos, mas 
cioso de glória e fortuna quis atingir o apogeu da Ciência, para  aumentar 
a reputação e a clientela. E na consecução de tal propósito não havia consi-
deração que o detivesse.

Porque previa um estudo nas convulsões que investigava, sua mãe 
era martirizada no leito de sofrimentos, enquanto o lho se submetia 
a experiências que deveriam explicar uns tantos fenômenos; aos velhos 
abreviava os dias e aos homens vigorosos enfraquecia com ensaios ten-
dentes a comprovar a ação de tal ou qual medicamento. E todas essas 

Segunda Parte – Capítulo VIII

360



experiências eram tentadas sem que o infeliz paciente delas soubesse ou 
sequer desconasse. A satisfação da cupidez e do orgulho, a sede de ouro 
e de renome, foram os móveis de tal conduta. Foram precisos séculos de 
provações terríveis para domar esse Espírito ambicioso e cheio de orgu-
lho, até que o arrependimento iniciasse a obra de regeneração. Agora ter-
mina a reparação, visto como as provas dessa última encarnação podem 
dizer-se suaves relativamente às que já suportou. Coragem, pois, porque 
se o castigo foi longo e cruel, grande será a recompensa à resignação, à 
paciência, à humildade.

Coragem, a todos vós que sofreis; considerai a brevidade da existên-
cia material, pensai nas alegrias eternas.

Invocai a esperança, a dedicada amiga dos sofredores; a fé, sua irmã, 
que vos mostra o Céu, onde com aquela podeis penetrar antecipadamente. 
Atraí também a vós esses amigos que o Senhor vos faculta, amigos que 
vos cercam, que vos sustentam e amam, e cuja solicitude constante vos 
reconduz para junto daquele a quem haveis ofendido, transgredindo as 
suas leis.” 

Depois de haver desencarnado, a Sra. B... veio dar, tanto por sua lha como na 

Sociedade de Paris, muitas comunicações, nas quais se reetem as qualidades mais 

elevadas, conrmando os seus antecedentes.

Charles de Saint-G..., idiota
(Sociedade Espírita de Paris, 1860.)

Este era um rapaz de 13 anos, ainda encarnado, cujas faculdades 
intelectuais eram nulas a ponto de não reconhecer os próprios pais, mal 
podendo tomar por si mesmo o alimento. Dava-se nele a completa suspen-
são de desenvolvimento em todo o sistema orgânico.

1. (A São Luís.) Poderemos evocar o Espírito deste menino? 
— R. Sim, é como se o zésseis ao Espírito de um desencarnado.
2. Essa resposta faz-nos supor que a evocação se pode fazer a qual-

quer hora... 
— R. Sim, visto como presa ao corpo por laços materiais, que não 

espirituais, a sua alma pode desligar-se a qualquer hora.

Expiações terrestres

361



3. EVOCAÇÃO DE CHARLES. 
— R. Sou um pobre Espírito preso à Terra por um pé, qual um 

passarinho.
4. Presentemente, isto é, como Espírito, tendes consciência de vossa 

nulidade neste mundo?
 — R. Decerto que sinto o cativeiro.
5. Quando o corpo adormece e o vosso Espírito se desprende, tendes 

as ideias tão lúcidas como se estivésseis em estado normal? 
— R. Quando o corpo infeliz repousa, co um pouco mais livre para 

alçar-me ao céu a que aspiro.
6. Experimentais no estado espiritual qualquer sensação dolorosa 

oriunda do vosso estado corpóreo? 
— R. Sim, por isso que é uma punição.
7. Lembrai-vos da precedente encarnação? 
— R. Oh! sim, e ela é a causa do meu exílio atual.
8. Que existência era essa? 
— R. A de um jovem libertino no reinado de Henrique III.
9. Dizeis ser uma punição a vossa condição atual... acaso não a 

escolhestes? 
— R. Não.
10. Como pode vossa atual existência servir ao vosso adiantamento 

no estado de nulidade em que vos achais? 
— R. Para mim não há nulidade, pois foi Deus quem me impôs esta 

contingência.
11. Podeis prever o tempo de duração da existência atual? 
— R. Não, porém, mais ano menos ano, reentrarei na minha pátria.
12. Durante o tempo que mediou entre a vossa última desencarna-

ção e a encarnação atual, que zestes? 
— R. Deus encarcerou-me; logo, era eu um Espírito leviano.
13. Tendes, quando acordado, a consciência do que se passa, apesar 

da imperfeição dos vossos órgãos? 
— R. Vejo e ouço, mas meu corpo nada vê nem percebe.
14. Poderemos fazer algo de proveitoso por vós? 
— R. Nada.
15. (A São Luís.) Tratando-se de Espírito encarnado, as preces têm a 

mesma ecácia para os desencarnados? 

Segunda Parte – Capítulo VIII

362



— R. As preces, além de sempre úteis, agradam a Deus. No caso 
deste Espírito, elas de nada lhe servem imediatamente, porém mais tarde 
Deus lhas levará em conta.

Esta evocação ratica o que sempre se disse dos idiotas. A nulidade moral não im-

porta nulidade do Espírito, que, abstração feita dos órgãos, goza de todas as suas 

faculdades. A imperfeição dos órgãos é apenas um obstáculo à livre manifestação 

dos pensamentos. É, pois, o caso de um homem vigoroso que fosse momentanea-

mente manietado.

INSTRUÇÃO DE UM ESPÍRITO SOBRE OS IDIOTAS E OS CRETINOS, 
DADA NA SOCIEDADE DE PARIS

Os idiotas são os seres castigados pelo mau uso de poderosas facul-
dades; almas encarceradas em corpos cujos órgãos impotentes não po-
dem exprimir seus pensamentos. Esse mutismo moral e físico constitui 
uma das mais cruéis punições terrenas, muitas vezes escolhidas por Es-
píritos arrependidos e desejosos de resgatar suas faltas. A provação nem 
por isso é improfícua, porque o Espírito não ca estacionário na prisão 
carnal;  esses olhos estúpidos veem, esses cérebros deprimidos concebem, 
conquanto nada possam traduzir pela palavra e pelo olhar. Excetuada a 
mobilidade, o seu estado é o de letárgicos ou catalépticos, que veem e 
ouvem sem, contudo, poderem exprimir-se. Quando tendes esses horrí-
veis pesadelos, durante os quais procurais fugir de um perigo, gritando, 
clamando, não obstante a imobilidade do vosso corpo como da vossa 
língua; quando tal sucede, dizemos, a vossa sensação é idêntica à dos 
idiotas. É a paralisia do corpo ligada à vida do Espírito.

Assim se explicam quase todas as enfermidades, pois nada ocorre 
sem causa, e o que chamais injustiça da sorte é apenas a aplicação da 
mais alta justiça. A loucura também é punição ao abuso das mais elevadas 
faculdades; o louco tem duas personalidades — a que delira e a que tem 
consciência dos seus atos sem poder guiá-los.

Quanto aos idiotas, a vida contemplativa, isolada, da sua alma 
sem os prazeres e gozos do corpo, pode igualmente tornar-se agitada 
pelos acontecimentos, como qualquer das existências mais complicadas; 
revoltam-se alguns contra o suplício voluntário e, lamentando a escolha 
feita, sentem violento desejo de tornar à outra vida, desejo que lhes faz 
esquecer a resignação do presente e o remorso do passado, do qual têm 

Expiações terrestres

363



a consciência, visto como, embora idiotas e loucos, sabem mais que vós, 
ocultando sob a impotência física uma potência moral de que não tendes 
ideia alguma. Os atos de fúria, como de imbecilidade a que se entregam, 
são no íntimo julgados pelo seu ser, que deles sofre e se vexa. Eis que, 
escarnecê-los, injuriá-los, mesmo maltratá-los, como por vezes se faz, é 
aumentar-lhes o sofrimento, fazendo-lhes sentir mais cruamente a sua 
fraqueza e abjeção. Pudessem eles, e acusariam de covardia os que assim 
procedem, sabendo que a vítima não pode defender-se.

A loucura não é das Leis divinas, pois resultando materialmente da 
ignorância, da sordidez e da miséria, pode o homem debelá-la. Os mo-
dernos recursos da higiene, que a Ciência hoje executa e a todos faculta, 
tende a destruí-la. Sendo o progresso condição expressa da humanidade, 
as provações tendem a modicar-se, acompanhando a evolução dos sé-
culos. Dia virá em que as provações devam ser todas morais; e quando 
a Terra, nova ainda, houver preenchido todas as fases da sua existência, 
então se transformará em morada de felicidade, como se dá com os pla-
netas mais adiantados.

Pierre Jouty, pai do médium

Houve tempo em que se punha em dúvida a existência da alma dos idiotas, che-

gando-se a perguntar se realmente eles pertenciam à espécie humana. O modo 

pelo qual o Espiritismo encara os fatos não é realmente muito moralizador e 

instrutivo? Considerando que esses corpos encerram almas que já teriam brilha-

do na Terra; almas tão presentes e lúcidas como as nossas a despeito do pesado 

invólucro que lhes abafa as manifestações; considerando que o mesmo pode 

acontecer conosco se abusarmos das faculdades que a Providência nos concedeu; 

considerando tudo isso, não teremos assunto para sérias reexões? Sem admi-

tirmos a pluralidade de existências, como poderemos conciliar a imbecilidade 

com a Justiça e a bondade de Deus? Se a alma não viveu anteriormente, então 

é que foi criada ao mesmo tempo que o corpo, e, nesse caso, como explicar a 

criação de almas tão precárias da parte de um Deus justo e bom? É bem de ver 

que aqui não se trata da loucura, por exemplo, que se pode prevenir ou curar. 

Os idiotas nascem e morrem como tais, sem a noção do bem e do mal. Qual, 

portanto, a sua sorte na vida eterna? Serão felizes ao lado dos homens inteligen-

tes e laboriosos? Mas por que tal favoritismo se nada zeram de bom? Ficarão 

Segunda Parte – Capítulo VIII

364



no que chamam limbo, isto é, um estado misto que não é feliz nem infeliz? Mas 

por que essa eterna inferioridade? Terão eles a culpa de serem por Deus criados 

idiotas? Desaamos a todos quantos negam a reencarnação, para que saiam deste 

embaraço.

Pela reencarnação, ao contrário, o que se agura injustiça torna-se admiravel-

mente justo, o que parece inexplicável, racionalmente se explica.

Ademais, sabemos que os nossos antagonistas, que os adversários desta Dou-

trina não têm argumentos para combatê-la, além daqueles oriundos do receio 

de retornarem à Terra. Respondemos-lhes: para que volteis não se vos pede a 

vossa permissão, pois o juiz não consulta a vontade do réu para enviá-lo ao 

cárcere. Todos têm a possibilidade de não reencarnar, desde que se aperfeiçoem 

bastante para se alçarem a uma esfera mais elevada. O egoísmo e o orgulho não 

se compadecem, porém, com essas esferas felizes, e daí a necessidade de todos 

se despojarem dessas enfermidades morais, graduando-se pelo trabalho e pelo 

próprio esforço.

Sabemos que em certos países, longe de serem objeto de desprezo, os idiotas são 

assistidos de benécos cuidados. Tal comiseração não se liará numa intuição do 

verdadeiro estado desses infelizes, tanto mais dignos de atenção quanto, por se 

verem repudiados na sociedade, seus Espíritos compreendem tal contingência? 

Considera-se mesmo como favor e verdadeira bênção a presença de um desses 

seres no seio da família.

Será isso superstição? Talvez, porque nos ignorantes a superstição se confunde 

com as ideias mais santas, por lhe não apreenderem o alcance. Mas, seja como 

for, aos parentes se oferece ocasião de exercerem a caridade, tanto mais meritória 

quanto mais pesado lhes seja esse encargo, de nenhuma compensação material. 

Há maior mérito na cuidadosa assistência de um lho desgraçado, do que na 

de um lho cujas qualidades ofereçam qualquer compensação. Sendo a caridade 

desinteressada uma das virtudes mais agradáveis a Deus, atrai sempre a sua bên-

ção sobre os que a praticam. Esse sentimento inato e espontâneo vale por esta 

prece: “Obrigado, meu Deus, por nos terdes dado um ser fraco a sustentar, um 

aito a consolar.”

Expiações terrestres

365



Adélaïde-Marguerite Gosse
Era uma humilde e pobre criada, de Hareur, Normandia. Aos 11 

anos entrou para o serviço de uns horticultores ricos, da sua terra. Um 
ano depois, uma inundação do Sena arrebatava-lhes, afogando-os, todos 
os animais! Ainda por outras desgraças supervenientes, os patrões da ra-
pariga caíram na miséria! Adélaïde reuniu-se-lhes no infortúnio, abafou a 
voz do egoísmo e, só ouvindo o generoso coração, obrigou-os a aceitarem 
quinhentos francos de suas economias, continuando a servi-los indepen-
dentemente de salário. Depois da morte dos patrões, passou a dedicar-se 
a uma lha que deixaram, viúva e sem recursos. Mourejava pelos campos, 
recolhia o produto, e, casando-se, reuniu os seus esforços aos do marido, 
para manterem juntos a pobre mulher, a quem continuou a chamar sua 
patroa! Cerca de meio século durou esta abnegação sublime. A Sociedade 
de emulação de Rouen não deixou no esquecimento essa mulher digna 
de tanto respeito e admiração, porquanto lhe decretou uma medalha de 
honra e uma recompensa em dinheiro; a este testemunho associaram-se 
as lojas maçônicas do Havre, oferecendo-lhe uma pequena soma destina-
da ao seu bem-estar.

Finalmente, a administração local também se interessou por ela, 
delicadamente, de modo a não lhe ferir a suscetibilidade. Este anjo de 
bondade foi arrebatado da Terra, instantânea e suavemente, em conse-
quência de um ataque de paralisia. Singelas, porém decentes, foram as 
últimas homenagens prestadas à sua memória. O secretário da municipa-
lidade foi à frente do cortejo fúnebre.

(Sociedade de Paris – 27 de dezembro de 1861.)

EVOCAÇÃO. — Ao Deus Onipotente rogamos nos permita a comu-
nicação do Espírito Marguerite Gosse. 

— P. Felizes nos consideramos em poder testemunhar-vos a nossa 
admiração pela vossa conduta na Terra, e esperamos que tanta abnegação 
tenha recebido a sua recompensa. 

— R. Sim, Deus foi bom e misericordioso para com a sua serva. 
Tudo quanto z, e louvável vos parece, era natural.

Segunda Parte – Capítulo VIII

366



— P. Podereis dizer-nos, para edicação nossa, qual a causa da hu-
mildade de vossa condição terrena? 

— R. Em duas encarnações sucessivas ocupei posição assaz elevada, 
sendo-me fácil a prática do bem, que fazia sem sacrifício, sendo, como 
era, rica. Pareceu-me, porém, que me adiantava lentamente, e por isso 
pedi para voltar em condições mesquinhas, nas quais houvesse mesmo 
de lutar com as privações. Para isso me preparei durante longo tempo, e 
Deus manteve-me a coragem, de modo a poder atingir o m a que me 
propusera.

— P. Já tornastes a ver os antigos patrões? Dizei-nos qual a vossa 
posição perante eles, e se ainda vos considerais deles subalterna? 

— R. Vi-os, pois, quando cheguei a este mundo, já aqui esta-
vam. Humildemente vos confesso que me consideram como lhes sendo 
 superior.

— P. Tínheis qualquer motivo de afeição para com eles, de prefe-
rência a outros quaisquer?

— R. Obrigatório, nenhum, visto que em qualquer parte conse-
guiria o meu objetivo. Escolhi-os, no entanto, para retribuir uma dívida 
de reconhecimento. É que outrora haviam sido benévolos para comigo,  
prestando-me serviços.

— P. Que futuro julgais que vos aguarda? 
— R. Espero a reencarnação em um mundo onde se não conheçam 

dores. Talvez me julgueis muito presunçosa, porém eu vos falo com a 
vivacidade própria do meu caráter. Além disso, submeto-me à vontade 
de Deus.

— P. Gratos à vossa presença, não duvidamos que Deus vos cumu-
le de benefícios. 

— R. Obrigada. Assim Deus vos abençoe a todos, para que pos-
sais, quando desencarnados, gozar das puras alegrias que a mim foram 
 concedidas.

Clara Rivier
Era uma menina dos seus 10 anos, lha de uma família de cam-

poneses do sul da França. Havia já 4 anos que se achava profundamente 
enferma. Durante a vida nunca se lhe ouviu um queixume, um sinal de 

Expiações terrestres

367



impaciência, e, conquanto desprovida de instrução, consolava a família 
nas suas aições, comentando a vida futura e a felicidade que da mes-
ma  deveria decorrer. Desencarnou em setembro de 1862, após 4 dias de 
convulsivas torturas, durante as quais não cessava de orar. “Não temo a 
morte”, dizia, “por isso que depois dela me está reservada uma vida feliz.” 
A seu pai, que chorava, dizia: “Consola-te, porque virei visitar-te; sinto 
que a hora se aproxima, mas, quando ela chegar, saberei prevenir-te.” E, 
efetivamente, quando era iminente o momento fatal, chamou por todos 
os seus e disse-lhes: “Tenho apenas cinco minutos de vida; deem-me as 
mãos.” E expirou como previra.

Daí por diante, um Espírito batedor principiou a visitar a casa dos 
Rivier: quebra tudo, bate na mesa, agita as roupas, as cortinas, a louça... 
Sob a forma de Clara ele aparece à irmã mais nova, que conta apenas 5 
anos.

Segundo arma essa criança, a irmã lhe aparece frequentemente, 
e tais aparições lhe provocam exclamações de alegria como esta: “Mas 
vejam como Clara é bonita!”

1. EVOCAÇÃO. 
— R. Aqui estou, disposta a responder-vos.
2. Tão jovem quando encarnada, donde vos vinham as elevadas 

ideias sobre a vida futura, manifestadas neste mundo? 
— R. Do pouco tempo que me cumpria passar no vosso planeta e 

da minha precedente encarnação. Eu era médium tanto ao deixar como 
ao voltar à Terra; predestinada, sentia e via o que dizia.

3. Como se explica que uma criança da vossa idade não desse um 
só gemido durante quatro anos de sofrimento? 

— R. Porque esse sofrimento físico era dominado por maior po-
tência — a do meu guia, continuamente visível ao meu lado. Ele, ao 
mesmo tempo que me aliviava, sabia incutir-me uma força de vontade 
superior aos sofrimentos.

4. Como vos apercebestes do momento decisivo da morte? 
— R. Por inuxo do meu anjo de guarda, que jamais me iludiu. 
5. Dissestes a vosso pai que se resignasse porque viríeis visitá-lo. 

Como se explica, pois, que, animada de tão bons sentimentos para com 
vossos pais, viésseis perturbá-los depois com arruídos em sua casa? 

Segunda Parte – Capítulo VIII

368



— R. É que eu tenho indubitavelmente uma provação, ou an-
tes uma missão a realizar. Acreditais que venha ver meus pais sem to 
 algum? Esses rumores, essas lutas derivadas da minha presença são um 
aviso. Nisso sou também auxiliada por outros Espíritos cuja turbulência 
tem sua razão de ser, como razão de ser tem a minha aparição à irmãzi-
nha... Graças a nós, muitas convicções vão despontar. Meus pais haviam 
de passar por uma provação. Bem cedo isso passará, mas não antes de 
terem convencido uma multidão de espíritos.

6. Então não sois vós, individualmente, o autor desses rumores? 
— R. Sou, porém, ajudada por Espíritos ao serviço da provação 

reservada aos meus genitores.
7. Como se explica, então, que a irmãzinha só vos reconhecesse, 

não sendo vós a autora exclusiva de tais manifestações? 
— R. É que ela apenas me viu a mim. Agora dispõe de vista dupla, 

e ainda terei de confortá-la muitas vezes com a minha presença.
8. Qual a razão dos vossos sofrimentos morticantes numa idade 

tão infantil? 
— R. Faltas anteriores, expiação. Na precedente existência eu abu-

sara da saúde, como da posição brilhante que ocupara. Eis por que Deus 
me disse: “Gozaste demasiada e desmesuradamente, portanto, pagarás 
a diferença; eras orgulhosa, logo, serás humilde; vaidosa da tua beleza, 
importa que dela decaias, esforçando-te antes por adquirir a caridade e a 
bondade.” Procedi consoante a vontade divina e o meu guia me auxiliou.

9. Quereis que digamos algo aos vossos pais? 
— R. A pedido de um médium, eles já tiveram ensejo de prati-

car a caridade, de não orarem só com os lábios, e zeram bem, porque 
cumpre fazê-lo também na prática, pelo coração. Socorrer os que sofrem 
é orar, é ser espírita. A todas as almas Deus concedeu livre-arbítrio, isto 
é, faculdade de progresso, como lhes deu a todas a mesma aspiração, 
e, por isso, mais do que geralmente se pensa, o avental roça pela toga bor-
dada. Aproximai as distâncias pela caridade, dai guarida ao pobre em 
vossa casa, reanimai-o, não o humilheis. Se esta grande lei da consciência 
fosse geralmente praticada, o mundo não assistiria periodicamente a es-
sas grandes penúrias que desonram a civilização dos povos, e que por 
Deus são enviadas para castigá-los e abrir-lhes os olhos. Queridos pais, 
orai. Amai-vos,  praticai a lei do Cristo: Não façais a outrem o que não 

Expiações terrestres

369



quiserdes que vos façam. Apelai para o Deus que vos experimenta, mos-
trando que a sua bondade é santa e innita como Ele. Como previsão 
do futuro, armai-vos de coragem e perseverança, visto que sois chamados 
a sofrer ainda. Cumpre fazer jus à boa posição em mundo melhor, onde a 
compreensão da Justiça divina se torna a punição dos maus Espíritos.

Queridos pais, estarei sempre perto de vós. Adeus, ou, antes, até a 
vista. Tende resignação, caridade, amor por vossos semelhantes, e um dia 
sereis felizes.

Clara

“Mais do que geralmente se pensa, o avental roça pela toga bordada...” Esta 

imagem belíssima é alusão aos Espíritos que, de uma a outra existência, passam 

de brilhantes a humílimas condições, expiando muitas vezes o abuso em relação 

aos dons que Deus lhes concedeu.

É uma justiça essa que está ao alcance de todos.

Profundo pensamento é também esse que atribui as calamidades coletivas à in-

fração das Leis divinas, porque Deus castiga os povos tanto quanto os indiví-

duos. Realmente, pela prática da caridade, as guerras e as misérias acabariam por 

ser eliminadas. Pois bem, a prática dessa lei conduz ao Espiritismo e, quem sabe, 

será essa a razão de ter ele tantos e tão acérrimos inimigos? As exortações desta 

lha, aos pais, serão acaso as de um demônio?

Françoise Vernhes
Esta era cega de nascimento e lha de um rendeiro das cercanias de 

Toulouse. Faleceu em 1855, aos 45 anos.
Ocupava-se constantemente com o ensino do catecismo aos meni-

nos, preparando-os para a primeira comunhão.
Mudado o catecismo, nenhuma diculdade lhe sobreveio em ensi-

nar o novo, por conhecê-los ambos de cor. De regresso de longa excursão 
em tarde invernosa, na companhia de uma tia, era-lhe preciso atraves-
sar sombria oresta por caminhos lamacentos. Fazia-se mister a maior 
precaução para que as duas mulheres se não despenhassem nos fossos. 
Nesta contingência, querendo a tia dar-lhe a mão, ela disse: “Não vos 

Segunda Parte – Capítulo VIII

370



 incomodeis comigo, não corro risco algum, visto como tenho aos om-
bros uma luz que me guia. Segui-me, pois, que serei eu a conduzir-vos.” 
Assim terminaram a jornada sem acidente, conduzindo a cega a tia que 
tinha bons olhos.

(Evocação em Paris, em maio de 1865.)

— P. Quereis dizer-nos que luz seria essa a guiar-vos naquela noite 
trevosa e só vista por vós? 

— R. Quê! Pois as pessoas como vós, em contínuas relações com os 
Espíritos, têm necessidade de explicação sobre tal fato? Era o meu anjo 
de guarda quem me guiava.

— P. Essa era também a nossa opinião, mas desejávamos vê-la con-
rmada. Mas sabíeis naquela ocasião que era o vosso anjo de guarda 
quem vos conduzia? 

— R. Confesso que não, posto acreditasse numa intervenção do 
Céu. Eu orara por tanto tempo para que o Pai celestial se apiedasse de 
mim... É tão cruel a cegueira... Sim, ela é bem cruel, mas também reco-
nheço ser justa.

“Aqueles que pecam pelos olhos, por eles devem ser punidos; e 
assim deve suceder quanto a todas as outras faculdades do homem, que 
o levam ao abuso. Não procureis, portanto, nos inúmeros sofrimentos 
humanos, outra causa que lhes não seja a própria e natural, a expiação.

“Esta, contudo, só é meritória quando suportada com humildade, 
podendo ser suavizada por meio da prece, pela atração de inuências 
espirituais que, protegendo os réus da penitenciária humana, lhes infun-
dam esperança e conforto.”

— P. Dedicada ao ensino das crianças pobres, tivestes diculdade 
em adquirir os conhecimentos do catecismo quando o mudaram? 

— R. Ordinariamente, os cegos têm outros sentidos duplos, se 
assim se pode dizer. A observação não é uma das menores faculdades da 
sua natureza.

“A memória lhes é qual armário onde se colocam coordenados, e 
para sempre, os ensinos referentes às suas aptidões e tendências. E porque 
nada do exterior pode perturbar esta faculdade, o seu  desenvolvimento 

Expiações terrestres

371



pode ser notável, pela educação. Quanto a mim, agradeço a Deus o ha-
ver-me concedido que tal faculdade me permitisse preencher a missão 
que levava, junto dessas crianças, e que constituía também uma reparação 
do mau exemplo que lhes dera em anterior existência. Tudo é assunto sério 
para os espíritas; basta, para armá-lo, olhar ao derredor deles. Os meus 
ensinos lhes seriam porventura mais úteis do que se se deixassem levar 
pelas sutilezas losócas de certos Espíritos, que se divertem com lisonjear-
-lhes o orgulho em frases tão bombásticas quão vazias de sentido.”

— P. Pela vossa conduta terrena, tivemos uma prova do vosso adian-
tamento moral, e agora, pela vossa linguagem, temos a de que esse adianta-
mento também é intelectual. 

— R. Muito me resta por adquirir; há, porém, muita gente que na 
Terra passa por ignorante, só porque tem a inteligência embotada pela 
expiação. Com a morte se rasga o véu, e frequentemente os ignorantes são 
mais instruídos do que os desdenhosos da sua ignorância. Crede que o 
orgulho é a pedra de toque para o conhecimento dos homens.

“Todos os que possuírem coração acessível à lisonja, demasiado con-
antes na sua ciência, estão no mau caminho; em geral são hipócritas e, 
portanto, desconai deles.

“Sede humildes qual o foi o Cristo e, como ele, com amor carregai a 
vossa cruz, a m de subirdes ao reino dos Céus.”

Françoise Vernhes

Anna Bitter
A perda de um lho adorado é motivo de acerbo pesar; ver, porém, 

o lho único, alvo de todas as esperanças, depositário de todas as afeições, 
denhar a olhos vistos e sem sofrimentos, por causas desconhecidas, por 
um desses caprichos da natureza que zombam da Ciência e, depois de 
 esgotar todos os recursos, não haver por compensação uma esperança se-
quer; suportar essa angústia de todos os momentos, por longos anos, sem 
lhe prever o termo, é um suplício cruel que a fortuna agrava em vez de 
suavizar, dada a impossibilidade de vê-la fruída pelo ente adorado.

Esta era a situação do pai de Anna Bitter, que por isso se entregou 
a um íntimo desespero. O caráter se lhe exasperava ante tal espetáculo a 

Segunda Parte – Capítulo VIII

372



cortar-lhe o coração, e cujas consequências não poderiam deixar de ser 
fatais, ainda que indeterminadas. Um amigo da família, adepto do Espiri-
tismo, julgou dever interrogar a respeito o seu protetor espiritual, e obteve 
a seguinte resposta:

“Muito desejo explicar-te o caso que ora te preocupa, mesmo por-
que sei que a mim não recorres por curiosidade indiscreta, mas pelo inte-
resse que te merece aquela pobre criança, e ainda porque, crente na Jus-
tiça divina, tu só terás a ganhar com isso. Todos os que acarretam sobre 
si a justiça do Senhor devem curvar a fronte sem maldições nem revoltas, 
porque não há castigo sem causa. A pobre criança, cuja sentença de mor-
te fora suspensa por Deus, em breve deverá regressar ao nosso meio, visto 
como mereceu a divina compaixão; quanto ao seu pai, esse homem infe-
liz, tem de ser punido na sua única afeição mundana, visto haver zomba-
do da conança e dos sentimentos de quantos o rodeiam. Por momentos 
o seu arrependimento tocou o Onipotente e a morte sustou o golpe sobre 
o ente que lhe é tão caro; mas para logo veio a revolta, e o castigo sempre 
acompanha a revolta. Em tais condições, é felicidade ainda o ser punido 
nesse mundo! Meus amigos, orai por essa pobre criança, cuja juventude 
vai dicultar-lhe os últimos momentos. Nesse ser a seiva é tão abundan-
te, que, apesar do seu depauperamento orgânico, a alma terá diculdade 
em se lhe desprender. Oh! orai... Mais tarde ela também vos auxiliará e 
consolará, visto que o seu Espírito é mais adiantado do que os que a ro-
deiam. Para que o seu desprendimento seja auxiliado, coube-me, como 
graça especial do Senhor, o poder orientar-vos a respeito.” 

Depois de haver expiado o insulamento, morreu o pai de Anna 
 Bitter. A seguir, damos de uma e outro as primeiras comunicações imedia-
tas às respectivas desencarnações:

DA FILHA. — Obrigada, meu amigo, à vossa intercessão por esta 
criança, bem como por terdes seguido os conselhos do vosso bom guia. 
Sim. Graças às vossas preces, mais fácil me foi deixar o invólucro terres-
tre,  porque meu pai... Ah! esse não orava, maldizia! Entretanto, não lhe 
quero mal por isso — consequência da grande ternura que me votava. 
A Deus rogo que lhe conceda luzes antes de morrer; e, quanto a mim, 
o incito e animo, porque me assiste a missão de lhe suavizar os últimos 
momentos. Vezes há nas quais parece que um raio de luz divina baixa até 
ele e o comove; contudo, isso não passa de fugaz clarão, que para logo 

Expiações terrestres

373



o deixa entregue às primitivas ideias. Ele tem consigo um gérmen de fé, 
mas tão sufocada pelos mundanos interesses, que só poderá vingar por 
meio de novas e mais cruéis provações. Pelo que me diz respeito, apenas 
cumpria suportar um resto de prova, de expiação, e assim é que ela não 
foi nem muito dolorosa nem muito difícil. A minha singular enfermida-
de não acarretava  sofrimentos; eu era como que instrumento da provação 
de meu pai, o qual, por me ver em tal estado, sofria mais do que eu mes-
ma. Além disso, eu tinha resignação e ele não. Hoje sou recompensada. 
Deus, graciosamente, abreviou-me a estada na Terra — o que aliás lhe 
agradeço. Feliz entre os bons Espíritos que me cercam, todos cumprimos 
satisfeitos as nossas obrigações, mesmo porque a inatividade seria um 
cruel suplício.

O PAI (UM MÊS DEPOIS DA MORTE.) — Evocando-vos, temos por 
m nos informarmos da vossa situação no mundo dos Espíritos e ser-vos 
úteis na medida das nossas forças. 

— R. O mundo dos Espíritos? Não o vejo... O que vejo são ho-
mens conhecidos, que comigo não se preocupam e tampouco me deplo-
ram a sorte, antes parecendo-me contentes de se verem livres de mim.

— P. Mas fazeis uma ideia exata da vossa condição? 
— R. Perfeitamente: por algum tempo julguei-me ainda no vosso 

mundo, mas hoje sei muito bem que não mais lhe pertenço.
— P. Por que, então, não podeis divisar outros Espíritos que vos 

rodeiam? 
— R. Ignoro-o, conquanto tudo esteja bem claro em torno de 

mim.
— P. Ainda não vistes a vossa lha? 
— R. Não, ela está morta; procuro-a, chamo por ela inutilmente. 

Que vácuo horrível que a sua morte me deixou na Terra! Morrendo, jul-
gava encontrá-la, mas nada! O insulamento sempre e sempre! ninguém 
que me dirija uma palavra de consolação e de esperança. Adeus, vou 
procurar minha lha.

O GUIA DO MÉDIUM. — Este homem não era ateu nem materialista, 
mas daqueles que creem vagamente, sem se preocuparem de Deus e do 
futuro, empolgados como são pelos interesses terrenos. Profundamente 
egoísta, tudo sacricaria para salvar a lha, mas também sem o mínimo 
escrúpulo sacricaria os interesses de terceiros em seu proveito pessoal. 

Segunda Parte – Capítulo VIII

374



Por ninguém se interessava, além da sua lha. Deus o puniu da forma 
como o vistes, arrebatando-lhe da Terra a consolação única; e como ele 
se não arrependesse, o sequestro subsiste no mundo espiritual. Não se 
interessando por ninguém aí, também aqui ninguém por ele se interes-
sa. Permanece só, insulado, abandonado, e nisso consiste a sua punição. 
Mas que faz ele em tais conjunturas? Dirige-se a Deus? Arrepende-se? 
Não: murmura sempre, blasfema até, faz, em uma palavra, o que fazia 
na Terra. Ajudai-o, pois, pela prece como pelo conselho, a desanuviar-se 
da sua cegueira.

Joseph Maître, o cego
Pertencia à classe mediana da sociedade e gozava de modesta abas-

tança, ao abrigo de quaisquer privações. Os pais o destinavam à indústria 
e deram-lhe boa educação, porém, aos 20 anos, ele perdia a visão. Com 
perto de 50, veio nalmente a falecer, isto em 1845. Dez anos antes, fora 
acometido por outra enfermidade que o deixou surdo, de modo que só 
pelo tato mantinha relações com o mundo dos encarnados. Ora, não 
ver, já é um suplício; não ver e não ouvir é duplicado suplício, principal-
mente para quem depois de fruir as faculdades de tais sentidos tiver de 
suportar essa dupla privação. Qual a causa de sorte tão cruel? Certo não 
era a sua última existência, sempre moldada numa conduta exemplar. 
Assim é que sempre foi bom lho, possuidor de caráter meigo e bené-
volo, e, quando por cúmulo de infelicidade se viu privado da audição, 
aceitou resignado, sem um queixume, esta prova. Pela sua conversação, 
pressentia-se na lucidez do seu Espírito uma inteligência pouco comum. 
Pessoa que o conhecera, na presunção de que poderia receber instruções 
úteis, evocou-lhe o Espírito e obteve a seguinte mensagem, em resposta 
às perguntas que lhe dirigira: 

(Paris – 1863.)

“Agradeço, meus amigos, o terdes lembrado de mim. Pode ser que 
tal se não desse independente da suposição de proveito da minha comu-
nicação, mas, ainda assim, estou certo de que motivos sérios vos animam 

Expiações terrestres

375



e eis por que com prazer atendo ao chamado, uma vez que, por feliz, me é 
permitido orientar-vos. Assim possa o meu exemplo avolumar as provas 
assaz numerosas que os Espíritos vos dão da Justiça de Deus. Cego e surdo 
me conhecestes, e para logo vos propusestes saber a causa de tal destino.

Eu vo-lo digo: Antes de tudo, importa dizer que era a segunda vez 
que eu expiava a privação da vista. Na minha precedente existência, em 
princípios do último século, quei cego aos 30 anos, em decorrência de 
excessos de todo o gênero que, arruinando-me a saúde, me enfraquece-
ram o organismo. Note-se que era já isso uma punição por abuso dos 
dons providenciais de que fora largamente cumulado. Em vez, porém, 
de me atribuir a causa original dessa enfermidade, entendi de acusar a 
Providência, na qual, aliás, pouco cria. Anatematizei Deus, reneguei-o, 
acusei-o, acrescentando que, se acaso existisse, devia ser injusto e mau, 
por deixar assim penar as criaturas. Entretanto, eu deveria dar-me ainda 
por feliz, isento como estava de mendigar o pão, à feição de tantos outros 
míseros cegos como eu. Mas é que eu só pensava em mim, na privação de 
gozos que me impunham. Inuenciado por ideias tais, que o ceticismo 
mais exaltava, tornei-me frenético, exigente, numa palavra, insuportável 
aos que comigo privavam. Além disso, a vida era-me um moto-contínuo, 
pois que eu não pensava no futuro — uma quimera. Depois de esgotar 
baldamente os recursos da Ciência e reputada impossível a cura, resolvi 
antecipar a morte: suicidei-me. 

Que despertar, então, que foi o meu, imerso nas mesmas trevas da 
vida! Contudo, não tardou muito o reconhecimento da minha situação, 
da minha transferência para o mundo espiritual. Era um Espírito, sim, 
porém, cego. A vida de além-túmulo tornava-se-me, pois, a realidade! 
 Procurei fugir-lhe, mas em vão... Envolvia-me o vácuo. Pelo que ouvia 
dizer, essa vida deveria ser eterna, e com ela a minha situação. Ideia hor-
renda! Eu não sofria, mas impossível é descrever as angústias e tormentos 
espirituais experimentados. Quanto teriam eles durado? Ignoro-o... Mas 
quão longo me pareceu este tempo! Extenuado, fatigado, pude nalmen-
te analisar-me a mim mesmo, e compreendi o ascendente de um poder 
superior, que sobre mim atuava, e considerei que se essa potência podia 
oprimir-me, também poderia aliviar-me. E implorei piedade. À propor-
ção que orava e o fervor se me aumentava, alguém me dizia que a minha 
situação teria um termo. Por m se fez a luz e extremo foi o meu arroubo 

Segunda Parte – Capítulo VIII

376



de alegria ao entrever as claridades celestes, distinguindo os Espíritos que 
me rodeavam, sorrindo, benévolos, bem como os que, radiosos, utua-
vam no Espaço. Ao querer seguir-lhes os passos, força invisível me reteve. 
Foi então que um deles me disse: “O Deus que negaste teve comiseração 
do teu arrependimento e permitiu-nos te déssemos a luz, mas tu só ce-
deste pelo sofrimento, pelo cansaço. Se queres participar desta felicidade 
aqui fruída, forçoso é provares a sinceridade do teu arrependimento, as 
boas disposições, recomeçando a prova terrestre em condições que te pre-
disponham às mesmas faltas, porque esta nova provação deverá ser mais 
rude que a outra.” Aceitei pressuroso, prometendo não mais falir. Assim 
voltei à Terra nas condições que sabeis. Não me foi difícil compreender a 
situação, porque eu não era mau por índole; revoltara-me contra Deus, e 
Deus me puniu. Reencarnei trazendo a fé inata, razão por que não mur-
murei, antes aceitei a dupla enfermidade resignado, como expiação que 
era, oriunda da soberana justiça. O insulamento dos meus derradeiros 
anos nada tinha de desesperador, porquanto me bafejava a fé no futuro e 
na misericórdia de Deus. Ademais, esse insulamento me foi proveitoso, 
porque durante a longa noite silenciosa a minha alma mais livremente se 
alçava ao Eterno, entrevendo o innito pelo pensamento. Quando, por 
m, terminou o exílio, o mundo espiritual só me proporcionou esplen-
dores, inefáveis gozos. O retrospecto ao passado faz que me julgue muito 
feliz, relativamente, pelo que dou graças a Deus; quando, porém, olho 
para o futuro, vejo a grande distância que ainda me separa da completa 
felicidade.

Tendo já expiado, ainda me faltava reparar. A última encarnação só 
a mim aproveitou, pelo que espero recomeçar brevemente por existência 
que me permita ser útil ao próximo, reparando por esse meio a inutilidade 
anterior. E só assim me adiantarei na boa senda, sempre franqueada aos 
Espíritos possuídos de boa vontade.

Amigos, eis aí a minha história; e se o meu exemplo puder esclarecer 
quaisquer dos meus irmãos encarnados, de modo a evitarem a má ação que 
pratiquei, terei por principiado o resgate da minha dívida.”

Joseph

Expiações terrestres

377





NOTA EXPLICATIVA71

Hoje creem e sua fé é inabalável, porque assentada na evidência e na demonstra-

ção, e porque satisfaz à razão. [...]. Tal é a fé dos espíritas, e a prova de sua força 

é que se esforçam por se tornarem melhores, domarem suas inclinações más e 

porem em prática as máximas do Cristo, olhando todos os homens como irmãos, 

sem acepção de raças, de castas, nem de seitas, perdoando aos seus inimigos, retri-

buindo o mal com o bem, a exemplo do divino modelo. (KARDEC, Allan. Revista 

Espírita de 1868. 1. ed. Rio de Janeiro: FEB, 2005. p. 28, janeiro de 1868.)

A investigação rigorosamente racional e cientíca de fatos que re-
velavam a comunicação dos homens com os Espíritos, realizada por Allan 
Kardec, resultou na estruturação da Doutrina Espírita, sistematizada sob 
os aspectos cientíco, losóco e religioso.

A partir de 1854 até seu falecimento, em 1869, seu trabalho foi 
constituído de cinco obras básicas: O livro dos espíritos (1857), O livro dos 
médiuns (1861), O evangelho segundo o espiritismo (1864), O céu e o inferno 
(1865), A gênese (1868), além da obra O que é o espiritismo (1859), de uma 
série de opúsculos e 136 edições da Revista Espírita (de janeiro de 1858 a 
abril de 1869). Após sua morte, foi editado o livro Obras póstumas (1890).

O estudo meticuloso e isento dessas obras permite-nos extrair con-
clusões básicas: a) todos os seres humanos são Espíritos imortais criados 
por Deus em igualdade de condições, sujeitos às mesmas leis naturais de 
progresso que levam todos, gradativamente, à perfeição; b) o progresso 
ocorre através de sucessivas experiências, em inúmeras reencarnações, vi-

71 N.E.: Esta Nota Explicativa, publicada em face de acordo com o Ministério Público Federal, tem por 
objetivo demonstrar a ausência de qualquer discriminação ou preconceito em alguns trechos das 
obras de Allan Kardec, caracterizadas, todas, pela sustentação dos princípios de fraternidade e solida-
riedade cristãs, contidos na Doutrina Espírita.



venciando necessariamente todos os segmentos sociais, única forma de 
o Espírito acumular o aprendizado necessário ao seu desenvolvimento; 
c) no período entre as reencarnações o Espírito permanece no Mundo 
Espiritual, podendo comunicar-se com os homens; d) o progresso obede-
ce às leis morais ensinadas e vivenciadas por Jesus, nosso guia e modelo, 
referência para todos os homens que desejam desenvolver-se de forma 
consciente e voluntária. 

Em diversos pontos de sua obra, o Codicador se refere aos Espíritos 
encarnados em tribos incultas e selvagens,  então existentes em algumas 
regiões do planeta, e que, em contato com outros polos de civilização, 
vinham sofrendo inúmeras transformações, muitas com evidente benefício 
para os seus membros, decorrentes do progresso geral ao qual estão sujeitas 
todas as etnias, independentemente da coloração de sua pele.

Na época de Allan Kardec, as ideias frenológicas de Gall, e as da 
siognomonia de Lavater, eram aceitas por eminentes homens de Ciência, 
assim como provocou enorme agitação nos meios de comunicação e junto 
à intelectualidade e à população em geral, a publicação, em 1859 — dois 
anos depois do lançamento de O livro dos espíritos — do livro sobre a 
Evolução das espécies, de Charles Darwin, com as naturais incorreções e 
incompreensões que toda ciência nova apresenta. Ademais, a crença de 
que os traços da sionomia revelam o caráter da pessoa é muito antiga, 
pretendendo-se haver aparentes relações entre o físico e o aspecto moral.

O Codicador não concordava com diversos aspectos apresentados 
por essas assim chamadas ciências. Desse modo, procurou avaliar as con-
clusões desses eminentes pesquisadores à luz da revelação dos Espíritos, 
trazendo ao debate o elemento espiritual como fator decisivo no equacio-
namento das questões da diversidade e desigualdade humanas.

Allan Kardec encontrou, nos princípios da Doutrina Espírita, expli-
cações que apontam para leis sábias e supremas, razão pela qual armou 
que o Espiritismo permite “resolver os milhares de problemas históricos, 
arqueológicos, antropológicos, teológicos, psicológicos, morais, sociais 
etc.” (Revista Espírita, 1862, p. 401). De fato, as leis universais do amor, 
da caridade, da imortalidade da alma, da reencarnação, da evolução consti-
tuem novos parâmetros para a compreensão do desenvolvimento dos gru-
pos humanos, nas diversas regiões do Orbe.

Nota Explicativa

380



Essa compreensão das Leis divinas permite a Allan Kardec armar 
que:

O corpo deriva do corpo, mas o Espírito não procede do Espírito. Entre os des-

cendentes das raças apenas há consanguinidade. (O livro dos espíritos, item 207, 

p. 176.) 

[...] o Espiritismo, restituindo ao Espírito o seu verdadeiro papel na Criação, cons-

tatando a superioridade da inteligência sobre a matéria, faz com que desapareçam, 

naturalmente, todas as distinções estabelecidas entre os homens, conforme as van-

tagens corporais e mundanas, sobre as quais só o orgulho fundou as castas e os 

estúpidos preconceitos de cor. (Revista Espírita, 1861, p. 432.)

Os privilégios de raças têm sua origem na abstração que os homens geralmente 

fazem do princípio espiritual, para considerar apenas o ser material exterior. Da 

força ou da fraqueza constitucional de uns, de uma diferença de cor em outros, 

do nascimento na opulência ou na miséria, da liação consanguínea nobre ou ple-

beia, concluíram por uma superioridade ou uma inferioridade natural. Foi sobre 

este dado que estabeleceram suas leis sociais e os privilégios de raças. Deste ponto 

de vista circunscrito, são consequentes consigo mesmos, porquanto, não conside-

rando senão a vida material, certas classes parecem pertencer, e realmente perten-

cem, a raças diferentes. Mas se se tomar seu ponto de vista do ser espiritual, do ser 

essencial e progressivo, numa palavra, do Espírito, preexistente e sobrevivente a 

tudo, cujo corpo não passa de um invólucro temporário, variando, como a roupa, 

de forma e de cor; se, além disso, do estudo dos seres espirituais ressalta a prova de 

que esses seres são de natureza e de origem idênticas, que seu destino é o mesmo, 

que todos partem do mesmo ponto e tendem para o mesmo objetivo; que a vida 

corporal não passa de um incidente, uma das fases da vida do Espírito, necessária 

ao seu adiantamento intelectual e moral; que em vista desse avanço o Espírito 

pode sucessivamente revestir envoltórios diversos, nascer em posições diferentes, 

chega-se à consequência capital da igualdade de natureza e, a partir daí, à igual-

dade dos direitos sociais de todas as criaturas humanas e à abolição dos privilégios 

de raças. Eis o que ensina o Espiritismo. Vós que negais a existência do Espírito 

para considerar apenas o homem corporal, a perpetuidade do ser inteligente para 

só encarar a vida presente, repudiais o único princípio sobre o qual é fundada, 

com razão, a igualdade de direitos que reclamais para vós mesmos e para os vossos 

semelhantes. (Revista Espírita, 1867, p. 231.)

Nota Explicativa

381



Com a reencarnação, desaparecem os preconceitos de raças e de castas, pois o 

mesmo Espírito pode tornar a nascer rico ou pobre, capitalista ou proletário, che-

fe ou subordinado, livre ou escravo, homem ou mulher. De todos os argumen-

tos invocados contra a injustiça da servidão e da escravidão, contra a sujeição da 

mulher à lei do mais forte, nenhum há que prime, em lógica, ao fato material da 

reencarnação. Se, pois, a reencarnação funda numa Lei da natureza o princípio da 

fraternidade universal, também funda na mesma lei o da igualdade dos direitos 

sociais e, por conseguinte, o da liberdade. (A gênese, cap. I, it. 36, p. 42-43. Vide 

também Revista Espírita, 1867, p. 373.) 

Na época, Allan Kardec sabia apenas o que vários autores contavam 
a respeito dos selvagens africanos, sempre reduzidos ao embrutecimento 
quase total, quando não escravizados impiedosamente.

É baseado nesses informes “cientícos” da época que o Codicador 
repete, com outras palavras, o que os pesquisadores europeus descreviam 
quando de volta das viagens que faziam à África negra. Todavia, é peremp-
tório ao abordar a questão do preconceito racial:

Nós trabalhamos para dar a fé aos que em nada creem; para espalhar uma crença 

que os torna melhores uns para os outros, que lhes ensina a perdoar aos inimigos, 

a se olharem  como irmãos, sem distinção de raça, casta, seita, cor, opinião política 

ou religiosa; numa palavra, uma crença que faz nascer o verdadeiro sentimento de 

caridade, de fraternidade e deveres sociais. (KARDEC, Allan. Revista Espírita de 

1863 – 1. ed. Rio de Janeiro: FEB, 2005. – janeiro de 1863.)

O homem de bem é bom, humano e benevolente para com todos, sem distinção 

de raças nem de crenças, porque em todos os homens vê irmãos seus. (O evangelho 

segundo o espiritismo, cap. XVII, it. 3, p. 348.)

É importante compreender, também, que os textos publicados por 
Allan Kardec na Revista Espírita tinham por nalidade submeter à avalia-
ção geral as comunicações recebidas dos Espíritos, bem como aferir a cor-
respondência desses ensinos com teorias e sistemas de pensamento vigentes 
à época. Em Nota ao capítulo XI, it. 43, do livro A gênese, o Codicador 
explica essa metodologia:

Quando, na Revista Espírita de janeiro de 1862, publicamos um artigo sobre a “in-

terpretação da doutrina dos anjos decaídos”, apresentamos essa teoria como sim-

ples hipótese, sem outra autoridade afora a de uma opinião pessoal  controversível, 

Nota Explicativa

382



porque nos faltavam então elementos bastantes para uma armação peremptória. 

Expusemo-la a título de ensaio, tendo em vista provocar o exame da questão, 

decidido, porém, a abandoná-la ou modicá-la, se fosse preciso. Presentemente, 

essa teoria já passou pela prova do controle universal. Não só foi bem aceita pela 

maioria dos espíritas, como a mais racional e a mais concorde com a soberana 

justiça de Deus, mas também foi conrmada pela generalidade das instruções que 

os Espíritos deram sobre o assunto. O mesmo se vericou com a que concerne à 

origem da raça adâmica. (A gênese, cap. XI, it. 43, Nota, p. 292.)

Por m, urge reconhecer que o escopo principal da Doutrina Es-
pírita reside no aperfeiçoamento moral do ser humano, motivo pelo qual 
as indagações e perquirições cientícas e/ou losócas ocupam posição 
secundária, conquanto importantes, haja vista o seu caráter provisório de-
corrente do progresso e do aperfeiçoamento geral. Nesse sentido, é justa a 
advertência do Codicador:

É verdade que esta e outras questões se afastam do ponto de vista moral, que é a 

meta essencial do Espiritismo. Eis por que seria um equívoco fazê-las objeto de 

preocupações constantes. Sabemos, aliás, no que respeita ao princípio das coisas, 

que os Espíritos, por não saberem tudo, só dizem o que sabem ou o que pensam 

saber. Mas como há pessoas que poderiam tirar da divergência desses sistemas uma 

indução contra a unidade do Espiritismo, precisamente porque são formulados 

pelos Espíritos, é útil poder comparar as razões pró e contra, no interesse da pró-

pria doutrina, e apoiar no assentimento da maioria o julgamento que se pode fazer 

do valor de certas comunicações. (Revista Espírita, 1862, p. 38.)

Feitas essas considerações, é lícito concluir que na Doutrina Espírita 
vigora o mais absoluto respeito à diversidade humana, cabendo ao espírita 
o dever de cooperar para o progresso da humanidade, exercendo a caridade 
no seu sentido mais abrangente (“benevolência para com todos, indulgên-
cia para as imperfeições dos outros e perdão das ofensas”), tal como a en-
tendia Jesus, nosso Guia e Modelo, sem preconceitos de nenhuma espécie: 
de cor, etnia, sexo, crença ou condição econômica, social ou moral.

A EDITORA

Nota Explicativa

383





ÍNDICE GERAL72 

A
A..., médium espírita

evocação de Julienne-Marie e – 345

Abadon
demônio do homicídio e – 52

Agostinho, Santo
Marcel, o menino do no 4, e – 338, nota
sofrimentos físicos e – 49

Alexandre
crença dos gauleses ao tempo de – 323

Alma
abstração da – 21
arrependimento da * e felicidade – 71
atuação da * sobre o corpo – 152
concepção de * para o espírita – 24
corpo, instrumento da – 101
criação da – 102
desprendimento da – 98
destino da * após a morte – 14
efeitos da decomposição do corpo e – 152
Espiritismo e estado da * depois da morte – 23
extinção da vida orgânica e separação da – 152
falibilidade da – 102
felicidade ou infelicidade da * 

após a morte – 16
fonte da vida e – 20
gênero de morte e sensações da – 154

72 N.E.: Remete ao número da página.

imortalidade da * e felicidade eterna – 71

impossibilidade de rever a * no inferno – 23

infância, adolescência e virilidade da – 106

inteligências ocultas e – 122

laço uídico que une a * ao corpo – 151

livre-arbítrio e – 16

lógica da individualidade da – 16

natureza da – 94

Panteísmo e individualidade da – 15

perfectibilidade da – 71

perispírito, envoltório da – 152

princípio inteligente e – 14

progresso da * depois da morte – 73

progresso da * e impossibilidade 

das penas – 72

progresso da * na vida espiritual e – 234

purgatório e – 40

qualidades intelectuais e morais da – 15

reentrada da * no Todo Universal – 15

repercussão da desagregação 

material na – 151

sensação dolorosa da * após a morte – 152

sensações de dor e prazer e – 151

separação da * e do corpo – 147

sorte futura da – 18

suicida e repercussão do perispírito na – 155

união da * com o corpo – 101

veículo das sensações físicas da – 152



Amenti
considerações sobre – 51, nota

Angèle, Espírito endurecido
instruções do guia do médium – 328
Monod, guia do médium, e – 329
origem do mal e – 328
temor do futuro e – 327

Anjo(s)
admissão da falibilidade dos – 113
categorias de * segundo a Igreja – 124
causa da rebelião dos – 111, nota
causa do erro e instrumento 

do castigo e – 114
conceito espírita de – 102
considerações sobre – 93, nota
egoísmo e – 134
Espiritismo e – 102, 118
Espírito puro e – 102, 130
forma tangível e palpável do – 95
herança dos hebreus e – 108
hierarquia dos * segundo a Igreja – 96
Igreja e – 93
intermediário entre Deus e 

os homens e – 93
ocupação dos – 114
precipitação dos * no abismo – 113
primeira hierarquia dos – 96
refutação e – 97
segunda hierarquia dos – 96
ser superior à humanidade e – 93
socorro dos * às almas transviadas –  134
sorte dos – 113
terceira hierarquia dos – 96

Anjos da guarda
guia e – 86
insinuação dos * pela consciência – 134
insinuação dos * pela inspiração – 134
poder dos – 135
terceira hierarquia dos – 96

Arcanjos
terceira hierarquia dos anjos e – 96

Arimane
considerações sobre – 107

Arrependimento
calma de espírito e – 88

dependência da vontade humana e – 89

Espiritismo e inspiração do – 157, nota

inutilidade do – 241

libertação do Espírito e – 241

mágoa de ter ofendido a Deus e – 241

penas irrevogáveis e inecácia do – 66

prelúdio do perdão e – 320

primeiro passo para a regeneração e – 85

tempo de – 85

travos da expiação e – 85

Astronomia
descobrimento das leis que 

regem o universo e – 34

Avental roça pela toga bordada, O 

simbologia da expressão – 370

B
B..., Antonio, escritor

caracteres da morte real e – 355
enterrado vivo – 354
instruções de Erasto, guia do 

médium, e – 356
legado de dívidas às gerações futuras e – 356
pedido de exumação e – 354
pena de talião e – 355
punição de uma feroz existência e – 355

B., Sr., suicida, e – 272

B..., Sra., de Bordeaux
nal da reparação e – 361
médico em vida passada e – 360
sábio ambicioso e – 359
satisfação da cupidez e do orgulho e – 360
vida de martírios físicos e – 359

Balzac
considerações sobre – 285, nota

Índice Geral

386



Batismo
criança falecida em tenra idade e – 22

selvagem ignorante e – 22, 41

Belerofonte
considerações sobre – 45

Belfegor
demônio da luxúria e – 52

Bell, Antoine, suicida
arrependimento e – 290

assassinato de rival e – 289

Espírito obsessor e vingativo e – 289

visão perseverante da vítima e – 289

Belleville, Anna, Sra., Espírito 
em condição mediana
apego à matéria e – 231

crença na imortalidade da alma e – 229

desprezo ao sofrimento alheio e – 232

evocação e – 229

perturbação breve e – 234

progresso da alma na vida espiritual e – 234

resposta de São Luís, Espírito, e – 233

valor da prece e – 231

vida corporal, prática do progresso e – 234

Belzebu
demônio dos desejos impuros e – 52

Bem
anulação do * por si mesmo – 29

duplo princípio do * e do mal – 107

homem e nuanças do * e do mal – 63

livre-arbítrio e prática do – 87

Benoist, criminoso arrependido 
abuso do poder e – 299

arrependimento pelo sofrimento e – 299

Paulin, guia do médium, e – 302

Bernardin, Espírito feliz
evocação de – 197

missão de – 197

Bertin, Ferdinand, Espírito sofredor
comentário de São Luís, Espírito, e – 251

condições uídicas e – 249

esperança, perdão e – 249

visão do corpo e – 248

Bertin, François, Espírito sofredor
visão do corpo e – 249, nota

Betume
fogo de – 39, nota

Bíblia
justicação da eternidade das penas e – 76

Bitter, Anna
comunicação de *, Espírito – 373

comunicação do pai de – 373

desespero do pai de – 372

desprendimento e – 373

guia do médium de – 374

instrumento de provação do pai e – 374

punição do pai na única afeição 

mundana e – 373

Bré, Joseph, Espírito em 
condição mediana
evocação de – 219

honestidade aos olhos de Deus e – 219

Bruxaria
santos milagres e – 131

C
C., Benjamin

lho da Sra. C., suicida, e – 270

C., Sra., suicida
arrependimento e – 271
castigo e – 272
coragem, resignação e – 270
injustiça divina e – 270
mãe de Benjamin C., e – 270
motivo do suicídio da – 269

punição de – 271

valor do amor materno e – 270

Callet, Augusto 
inferno, O, obra, e – 48, nota

Índice Geral

387



Cardon, Sr., médico, Espírito 
em condição mediana
consolo da prece e – 226
evocação e – 224
imortalidade da alma e – 225
indicação de prece e – 227
morte aparente e – 226
morte, libertação, caridade e – 224
óbolo do pobre e – 227

Caridade
conceito de – 383
nalidade e razão de ser da – 20
grande lei da consciência e – 369

Carne fraca, A
considerações sobre – 79, nota

Caronte
considerações sobre – 42, nota

Castelnaudary, O Espírito de
contagem do tempo para os 

Espíritos e – 304
D..., Sr., assassinado pelo irmão, e – 302
inecácia da prece e – 305
Luís, São, Espírito, e – 302
obsessão, oração e –  302
origem do Espírito antes desta 

encarnação – 304
remorso e – 306

Castigo
eternidade do – 85, nota
natureza e duração do – 84 e 85
término do – 60

Cérbero
considerações sobre – 45

Cérebro
causa do desenvolvimento do – 79

Ceticismo 
estacionamento da Religião e – 68

Céu
almas felizes e – 83
caminho para o * e mundos felizes – 118

conceito de – 25, 112
crença dos antigos e – 25
degraus da bem-aventurança e – 25
dinheiro e portas do – 75
localização do – 33
muçulmanos e – 25, nota
origem da palavra – 25
seitas cristãs e – 40

Charlatanismo
sã doutrina e – 133

Charles de Saint-G..., idiota
debilidade do sistema orgânico e – 361
desprendimento e – 362
evocação e – 361
imperfeição dos órgãos e – 363
instrução de um Espírito sobre 

os idiotas e – 363
Luís, São, Espírito, e – 361
mutismo moral e físico e – 363
sensação dolorosa e – 362

Ciclopes
considerações sobre – 46

Ciência
revelação das forças vivas da natureza e – 34

Circuncisão
conservação da – 142

Claire, Espírito sofredor
comentário de Georges, guia 

do médium e – 256
comentário de São Luís, 

Espírito, e – 254, 260 
diferença entre moral divina e 

moral humana e – 255
estudo sobre as comunicações de – 257
Félix, marido de – 256
Georges, guia do médium, e – 256
orgulho, egoísmo e – 253
propriedade luminosa do Espírito e – 259
remorso do tempo perdido e – 254
resignação, esperança e – 253
trevas para o Espírito e – 259

Índice Geral

388



Código penal da vida futura
princípios do – 91

Comunicação de além-túmulo
interdição da – 147

Consciência
gravação da lei na – 90
revolta contra a voz da consciência e – 317
voz de Deus e – 34
voz íntima da – 34

Conscrito, O pai e o, suicida
abreviação da pena e – 266
conança em Deus e – 267
direito de dispor da vida e – 267
guia do médium e – 269
Luís, São, Espírito, e – 266
motivo do suicídio e – 265

Convulsão
indício da luta do Espírito e – 154

Corpo
alma e efeitos da decomposição do – 152
características do – 27
causa da anidade entre * e 

perispírito – 154
decomposição do – 265
instrumento da alma e – 101
insuciência da unicidade da 

existência do – 29
morte do – 27
união entre a alma e – 101

Corpo espiritual ver Perispírito

Corpo uídico ver Perispírito

Costeau, Antoine, Espírito feliz
alocução do Sr. Canu e – 205, nota
evocação de – 205

Crença
formação da base de todas as religiões e – 16
origem da diversidade de – 17

Crença em o nada ver também Niilismo
pensamento na vida presente e – 11
pensamento no egoísmo e – 12

Criação
plano divino na obra da – 93, nota

sentido alegórico dos seis dias da – 34

Cristianismo
cismas no seio do – 136

considerações sobre – 136, nota

Cristo ver Jesus

Crítica
erro da – 134

Cura
ação meritória do diabo e – 130, nota

Espiritismo e – 130

inuência espiritual sobre o 

organismo e – 81

D
D., Sr.

marido da Sra. D. – 272

D., Sra., suicida
arrependimento e – 274
auxílio da prece e – 274
circunstâncias atenuantes e – 274
sensação da * ao despertar no 

outro mundo – 273

Danaides, tonel de
inferno pagão e – 38, nota

Deísmo
estacionamento da Religião e – 68

Dejanira, túnica de
considerações sobre – 54, nota

Demeure, Dr., Espírito feliz
Cura D’Ars da Medicina e – 181
espírita e – 181
Espírito de Verdade e – 183
Espírito muito adiantado e – 185
evocação de – 181
G., Sra., médium sonambúlica, 

e – 183 a 185
homicídio voluntário e – 183

Índice Geral

389



médico homeopata – 181
necessidade da atividade espiritual e – 186
prova de identidade e – 185

Demônio(s)
agentes provocadores e – 115
anjos da virtude e – 117
causa do erro e instrumento 

do castigo e – 114
concepção do * segundo a Igreja – 108
crença em Deus pela intercessão do – 135
denominações de – 52
doutrina da Igreja e – 119
doutrina dos – 109, nota; 121
Espiritismo e – 118
Espíritos imperfeitos e – 119
Espíritos propensos ao mal e – 119
faculdades transcendentes dos – 125
formas do – 51 e 52
herança dos hebreus e – 108
hipocrisia e mentira, armas 

preferidas do – 116
impossibilidade da reabilitação do – 117
inacessibilidade às leis que regem 

o universo e – 116
inteligência igual à dos anjos e – 132
intervenção dos * nas manifestações 

espíritas – 122, nota
intervenção dos * nas modernas 

manifestações – 121
inveja contra a humildade e – 115
mal praticado na Terra e – 51, nota
objeções à doutrina dos – 110
objetivo dos – 125
ocupação dos – 114
ódio contra Jesus e – 115
orgulho perante Deus e – 115
origem da crença no – 105, 108
remorso e – 117
Satanás, chefe dos – 108
súdito dócil e – 52, nota

Desprendimento
anidade entre corpo e perispírito e – 153

causa principal da maior ou 
menor facilidade de – 153

Espiritismo e facilitação do – 157
estado do Espírito diante da morte e – 156
homem materializado e sensual e – 154
lentidão e diculdade do – 154
morte natural e – 154
morte violenta e – 155

Destino
dúvida depois da morte a respeito do – 235

Destruição
pensamento de * absoluta – 11

Deus
atributos de – 68, 108
caminho da redenção e – 89
compreensão do poder espiritual de – 64
criação da humanidade e – 103
criação e habitação dos mundos e – 26
ensinamentos de Jesus e compreensão 

da essência de – 108
Espírito, matéria e – 15
honestidade aos olhos de – 219
Igreja e falibilidade de – 111, nota
Panteísmo e – 15
permissão de * para manifestação 

dos Espíritos – 132
protesto cotidiano do Pai-nosso e – 66
ressurreição dos corpos, primeiro 

milagre de – 52
revelação limitada da verdade e – 34
segundo milagre de – 52
voz de – 34

Deuses
gênios entre os pagãos e – 107

Diabo
ação meritória do * na cura – 130

Dominações
segunda hierarquia dos anjos e – 96

Doutrina da absorção no Todo Universal
consequências da – 14

Índice Geral

390



fonte universal de inteligência e – 15

materialismo propriamente dito e – 14

princípio inteligente e – 14

puro materialismo e – 14

Doutrina Espírita ver Espiritismo

Doutrina niilista
propagação da – 13, nota

Duplo suicídio, por amor e por dever
B., Sr., e – 272

D., Sra., e – 272

Durst, Van, Espírito feliz
evocação de – 177

iniciação na vida espiritual e – 178

E
Educação

modicação das qualidades da alma e – 15

Educação moral
Espíritos desencarnados e 

encarnados e – 260

Luís, São, Espírito, e – 260

Egoísmo
anjos privilegiados e – 134

poderoso estímulo ao – 12

reinado do * na Terra – 34

Emma, Srta.
evocação de – 208, nota

fé católica e – 208

perturbação e – 208

Empíreo 
origem da palavra – 25, nota

Encarnação
necessidade da – 28 e 29

objetivo da – 29

passo a frente do caminho do 

progresso e – 29, nota

purgação das imperfeições e – 58

Erasto, guia espiritual – 325, 356

Erraticidade
progresso do Espírito no estado de – 30

Escala espiritual
fase da felicidade e desgraça 

dos Espíritos e – 23

Espírita
concepção de alma para o – 24
desaparecimento do temor da morte e – 24

Espiritismo
abreviação da perturbação pelo – 157
acolhimento pressuroso do – 17
anjos segundo o – 102, 118
causa das terrenas misérias da vida e – 58
condenação de tudo que motivou 

a proibição de Moisés – 142
demônios segundo o – 118
descobertas de tesouros e – 129
escopo principal do – 383
estado da alma depois da morte e – 23
eterna condenação e – 60
facilitação do desprendimento pelo – 157
fé inabalável e – 156
nalidade da evocação no – 142
fortalecimento da esperança e – 279
grandeza do poder e da bondade 

de Deus e – 34
igualdade de direitos e – 381
inferno e – 60
inspiração do arrependimento e – 157, nota
lógica do raciocínio, sanção dos fatos e – 17
magia e – 126, 130
milagres e – 129 e 130
misticações e – 129
obras básicas do – 379
penalidade futura e – 60
preces pelos mortos e – 60 
princípios do – 380 
purgatório e – 60
respeito à diversidade humana e – 383
revivescência das virtudes e – 354
união da alma com o corpo e – 101
unidade de crença e – 18

Índice Geral

391



valor da prece e – 60

verdadeiro destino do homem e – 27

Espírito(s)
ação da matéria sobre os – 127

anjo e * puro – 102, 130

apresentação espontânea dos – 143

atribuições dos – 31

carne fraca, * fraco – 81

comunicação dos – 379

criação do – 27, 102, 379

demônio, * imperfeito – 119

desenvolvimento do cérebro 

e atividade do – 79

disposições para evocação dos – 127

encarnação, progresso moral 

e intelectual do – 28 

estado corporal e espiritual do – 30

evidência da ação do * sobre o corpo – 80

evocação de * superior – 127

fórmulas sacramentais para 

evocação dos – 127

indestrutibilidade do – 27

indícios da inferioridade do – 131

Justiça divina e igualdade na criação do – 90

livre-arbítrio e – 27

mensageiros de Deus e – 135

missões dos – 32

natureza das faltas cometidas e – 84

objetivo da evocação do – 126

origem e destino dos – 381

perturbação do * de consciência pura – 88

progresso no – 28, 379

propriedade luminosa do – 259

reconhecimento da categoria dos – 131

responsabilidade e desenvolvimento 

intelectual do – 81

sensibilidade e felicidade do – 28

separação do corpo e do * 

depois da morte – 130

ser pensante, vontade própria e – 81

ser principal, racional e inteligente e – 27

situação do * no mundo espiritual – 89

temperamento e natureza do – 80

transtorno do sangue e disposições 

morais do – 80

trevas para o – 259

tribos incultas e selvagens e – 380

vida, inteligência e – 27

Espírito aborrecido, Um, 
Espírito endurecido
anotações do guia do médium e – 331

ociosidade no mundo espiritual e – 331

preguiça, ignorância e – 331

tédio e – 330

Espírito atrasado
prevalência da vida material 

sobre a espiritual e – 20 

Espírito batedor
manifestações físicas e – 132

Espírito bem-aventurado
felicidade do – 31

Espírito desmaterializado
situação do * diante da morte – 155

Espírito feliz
atividades do – 33

Sanson e – 159

Espírito imperfeito
demônio e – 119
Espíritos batedores e – 132

exclusão dos mundos felizes e – 86

manifestações físicas e – 132

mundos inferiores e – 86

Espírito mau
sofrimento do – 235

Espírito perfeito ver Espírito puro

Espírito puro
anjo e – 102, 130

atribuições do – 31

eternidade e – 103

suprema felicidade e – 28

Índice Geral

392



Espírito sofredor
Auguste Michel e – 238
Claire e – 253
Ferdinand Bertin e – 248
François Bertin e – 249, nota
François Riquier, e – 252
Georges e – 235
Lisbeth e – 241
Novel e – 237
Ouran, príncipe russo, e – 244
Pascal Lavic e – 247

Espírito superior
evocação de – 127
ocupações de – 132

Estado corporal
progresso do Espírito no – 30
transitoriedade do – 30

Estado espiritual
estado denitivo do Espírito – 29
progresso do Espírito no – 30

Estige
considerações sobre – 43, nota

Eterno
considerações sobre o termo – 85, nota

Eumênides
considerações sobre – 317, nota

Evangelho
predição tácita da mediunidade e – 126
purgatório e – 57

Evocação 
abuso da – 133
acusações da Igreja contra a – 133
Adélaïde-Marguerite Gosse e – 366
Anna Belleville, Sra., Espírito feliz, e – 229
Anaïs Gourdon, Espírito feliz, e – 214
Antoine Bell, suicida, e – 288
Antoine Costeau, Espírito feliz, e – 205
Antonio B..., e – 354
Auguste Michel, Espírito sofredor, e – 238
Benjamin C., e – 270

Bernardin, Espírito feliz, e – 197
C., Sra., e – 270
Cardon, Dr., médico, Espírito feliz, e – 224
Charles de Saint-G..., idiota, e – 361
Clara Rivier e – 368
conscrito, O pai e o, e – 265
consequências da * caritativa – 147
D., Sra., e – 273
Demeure, Dr., Espírito feliz, e – 181
disposições para * dos Espíritos – 127, 129
Emma, Srta., Espírito feliz, e – 208, nota
Eric Stanislas, Espírito feliz, e – 228
Félicien, e – 285
nalidade da * no Espiritismo – 142
nalidades da * no passado – 142
fórmulas sacramentais para * 

dos Espíritos – 127
Foulon, viúva, Espírito feliz, e – 186 
Françoise Vernhes, e – 371
G., Louis, sapateiro, e – 276
Hélène Michel e – 220
irmão do Sr. J.-B. D., ateu, e – 280
Jean Reynaud e – 201
Jesus e evocação dos motos – 144
Jobard, Espírito feliz, e – 168
Joseph Bré, Espírito feliz, e – 219
Julienne-Marie, a mendiga, e – 346
Lemaire, criminoso arrependido, e – 293
Letil, industrial, e – 358
Lisbeth e – 241
magia e * espírita – 126
Marcel, o menino do no 4, e – 338, nota
Maurice Gontran, Espírito feliz, e – 215
morte do justo, A, e – 167
Ouran, príncipe russo e – 244
Paula, condessa, Espírito feliz, e – 199
proibição de Moisés e * dos mortos – 139
recusa na * do Espírito – 133
Saint-Paul, marquês de, 

Espírito feliz, e – 222
Samaritana, O suicida da, e – 263
Samuel Philippe, Espírito feliz, e – 173
Sanson, Espírito feliz, e – 159

Índice Geral

393


