


O LIVRO DOS 
MÉDIUNS





por

Allan Kardec

ENSINO ESPECIAL DOS ESPÍRITOS SOBRE A TEORIA DE TODOS OS GÊNEROS DE MANIFESTAÇÕES, OS 
MEIOS DE COMUNICAÇÃO COM O MUNDO INVISÍVEL, O DESENVOLVIMENTO DA MEDIUNIDADE, 

AS DIFICULDADES E OS TROPEÇOS QUE SE PODEM ENCONTRAR NA PRÁTICA DO ESPIRITISMO, 
CONSTITUINDO O SEGUIMENTO DE O LIVRO DOS ESPÍRITOS.

Tradução de Guillon Ribeiro

O LIVRO DOS 
MÉDIUNS

Espiritismo Experimental

ou

Guia dos médiuns e

dos evocadores



Copyright © 1944 by
FEDERAÇÃO ESPÍRITA BRASILEIRA – FEB 

81a edição – 9ª impressão (Edição Histórica) – 3,6 mil exemplares – 2/2020

ISBN 978-85-7328-729-5

Título do original francês:
Le Livre des médiums ou Guide des médiums et des évocateurs
(Paris, 15 de janeiro de 1861)

Todos os direitos reservados. Nenhuma parte desta publicação pode ser reproduzida, 
armazenada ou transmitida, total ou parcialmente, por quaisquer métodos ou processos, 
sem autorização do detentor do copyright. 

FEDERAÇÃO ESPÍRITA BRASILEIRA – FEB 
SGAN 603 - Conjunto F - Avenida L2 Norte 
70830-106 – Brasília (DF) – Brasil
www.febeditora.com.br
editorial@febnet.org.br 
+55 61 2101 6198

Pedidos de livros à FEB 
Comercial 
Tel.: (61) 2101 6155/6177 – comercial@febnet.org.br

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
(Federação Espírita Brasileira – Biblioteca de Obras Raras)

K18l Kardec, Allan, 1804–1869.

 O livro dos médiuns, ou, guia dos médiuns e dos evocadores: Espiritismo 
experimental / por Allan Kardec; [tradução de Guillon Ribeiro a partir da 49a edição 
francesa]. – 81. ed. – 9. imp. (Edição Histórica) – Brasília: FEB, 2020.
 446 p.; 23 cm.

 Tradução de: Le Livre des médiums ou Guide des médiums et des évocateurs
 Ensino especial dos Espíritos sobre a teoria de todos os gêneros de manifestações, os 
meios de comunicação com o mundo invisível, o desenvolvimento da mediunidade, as 
dificuldades e os tropeços que se podem encontrar na prática do Espiritismo, constituindo 
o seguimento de O livro dos espíritos.

 Inclui índice geral

 ISBN 978-85-7328-729-5

 1. Espiritismo. 2. Médiuns. I. Ribeiro, Luís Olímpio Guillon, 1875-1943. II. 
Federação Espírita Brasileira. III. Título. IV. Título: Guia dos médiuns e dos evocadores. 

       CDD 133.9
       CDU 133.7 
       CDE 00.06.01



Sumário

Nota da Editora ..............................................................................  9

Introdução.......................................................................................  11

PRIMEIRA PARTE

Noções preliminares

Capítulo I – Há Espíritos?  ...............................................................  17

Capítulo II – Do maravilhoso e do sobrenatural  ................................  23

Capítulo III – Do método ................................................................  33
De que modo se deve proceder com os materialistas. Materialistas 
por sistema: materialistas que o são por falta de coisa melhor. – 
Incrédulos por ignorância, por má vontade, por interesse e má-fé, por 
pusilanimidade, por escrúpulos religiosos, por efeito de decepções. 
– Três classes de espíritas: espíritas experimentadores, espíritas 
imperfeitos, espíritas cristãos ou verdadeiros espíritas. – Ordem a que 
devem obedecer os estudos espíritas. 

Capítulo IV – Dos sistemas ...............................................................  45
Exame dos diferentes modos por que o Espiritismo é encarado. – 
Sistemas de negação: do charlatanismo, da loucura, da alucinação, 
do músculo estalante, das causas físicas, do reflexo. – Sistemas de 
afirmação; sistema da alma coletiva; sistema sonambúlico, pessimista, 
diabólico ou demoníaco, otimista, unispírita ou monoespírita, 
multispírita ou polispírita, sistema da alma material.

SEGUNDA PARTE

Das manifestações espíritas

Capítulo I – Da ação dos Espíritos sobre a matéria.............................  63

Capítulo II – Das manifestações físicas. Das mesas girantes  ................  69



Capítulo III – Das manifestações inteligentes .....................................  73

Capítulo IV – Da teoria das manifestações físicas ...............................  77
Movimentos e suspensões. – Ruídos. – Aumento e diminuição de 
peso dos corpos.

Capítulo V – Das manifestações físicas espontâneas ............................  89
Ruídos, barulhos e perturbações. – Arremesso de objetos. – Fenômeno 
de transporte. – Dissertação de um Espírito sobre os transportes.

Capítulo VI – Das manifestações visuais ............................................  109
Noções sobre as aparições. – Ensaio teórico sobre as aparições. – 
Espíritos glóbulos. – Teoria da alucinação.

Capítulo VII – Da bicorporeidade e da transfiguração ........................  127
Aparições dos Espíritos de pessoas vivas. – Homens duplos. – Santo 
Afonso de Liguori e Santo Antônio de Pádua. – Vespasiano. – 
Transfiguração. – Invisibilidade.

Capítulo VIII – Do laboratório do Mundo Invisível ...........................  137
Vestuário dos Espíritos. – Formação espontânea de objetos tangíveis. 
– Modificação das propriedades da matéria. – Ação magnética  
curadora.

Capítulo IX – Dos lugares assombrados .............................................   145

Capítulo X – Da natureza das comunicações .....................................  151
Comunicações grosseiras, frívolas, sérias e instrutivas.

Capítulo XI – Da sematologia e da tiptologia ....................................  155
Linguagem dos sinais e das pancadas. – Tiptologia alfabética. 

Capítulo XII – Da pneumatografia ou escrita direta. Da 
pneumatofonia  ...............................................................................  161

Capítulo XIII – Da psicografia .........................................................  167
Psicografia indireta: cestas e pranchetas. – Psicografia direta ou manual. 

Capítulo XIV – Dos médiuns ...........................................................  171
Médiuns de efeitos físicos. – Pessoas elétricas. – Médiuns sensitivos 
ou impressionáveis. – Médiuns audientes. – Médiuns falantes. – 
Médiuns videntes. – Médiuns sonambúlicos. – Médiuns curadores. 
– Médiuns pneumatógrafos.



Capítulo XV – Dos médiuns escreventes ou psicógrafos ........................  185
Médiuns mecânicos, intuitivos, semimecânicos, inspirados ou 
involuntários; de pressentimentos.

Capítulo XVI – Dos médiuns especiais ..............................................  191
Aptidões especiais dos médiuns. – Quadro sinóptico das diferentes 
espécies de médiuns.

Capítulo XVII – Da formação dos médiuns .......................................   207
Desenvolvimento da mediunidade. – Mudança de caligrafia. – Perda 
e suspensão da mediunidade.

Capítulo XVIII – Dos inconvenientes e perigos da mediunidade ..........  223
Influência do exercício da mediunidade sobre a saúde. – Idem sobre o 
cérebro. – Idem sobre as crianças.

Capítulo XIX – Do papel dos médiuns nas comunicações espíritas . 227
Influência do Espírito pessoal do médium. – Sistema dos médiuns 
inertes. – Aptidão de certos médiuns para coisas de que nada 
conhecem: línguas, música, desenho etc. – Dissertação de um Espírito 
sobre o papel dos médiuns.

Capítulo XX – Da influência moral do médium ................................  239
Questões diversas. – Dissertação de um Espírito sobre a influência 
moral.

Capítulo XXI – Da influência do meio ..............................................  247

Capítulo XXII – Da mediunidade nos animais  .................................  251

Capítulo XXIII – Da obsessão ...........................................................  257
Obsessão simples. – Fascinação. – Subjugação. – Causas da obsessão. 
– Meios de a combater.

Capítulo XXIV – Da identidade dos Espíritos ....................................  273
Provas possíveis de identidade. – Modo de se distinguirem os bons dos 
maus Espíritos. – Questões sobre a Natureza e identidade dos Espíritos.

Capítulo XXV – Das evocações .........................................................  291
Considerações gerais. – Espíritos que se podem evocar. – Linguagem 
de que se deve usar com os Espíritos. – Utilidade das evocações 
particulares. – Questões sobre as evocações. – Evocações dos animais. 
– Evocações das pessoas vivas. – Telegrafia humana.



Capítulo XXVI – Das perguntas que se podem fazer aos Espíritos ........  317
Observações preliminares. – Perguntas simpáticas ou antipáticas aos 
Espíritos. – Perguntas sobre o futuro. – Sobre as existências passadas 
e vindouras. – Sobre interesses morais e materiais. – Sobre a sorte dos 
Espíritos. – Sobre a saúde. – Sobre as invenções e descobertas. – Sobre 
os tesouros ocultos. – Sobre outros mundos. 

Capítulo XXVII – Das contradições e das mistificações .......................  333

Capítulo XXVIII – Do charlatanismo e do embuste ...........................  343
Médiuns interesseiros. – Fraudes espíritas.

Capítulo XXIX – Das reuniões e das Sociedades Espíritas ....................  353
Das reuniões em geral. – Das Sociedades propriamente ditas. – 
Assuntos de estudo. – Rivalidades entre as Sociedades.

Capítulo XXX – Regulamento da Sociedade Parisiense de Estudos 
Espíritas ..........................................................................................  371

Capítulo XXXI – Dissertações espíritas ..............................................   381
Acerca do Espiritismo. – Sobre os médiuns. – Sobre as Sociedades 
Espíritas. – Comunicações apócrifas.

Capítulo XXXII – Vocabulário espírita ..............................................  409

Nota Explicativa..............................................................................  413

Índice Geral ....................................................................................  419



NOTA DA EDITORA

A tradução desta obra, devemo-la ao saudoso presidente da Federa-
ção Espírita Brasileira — Dr. Guillon Ribeiro, engenheiro civil, poliglota 
e vernaculista.

Ruy Barbosa, em seu discurso pronunciado na sessão de 14 de outu-
bro de 1903 (Anais do Senado Federal, vol. II, p. 717), referindo-se ao seu 
trabalho de revisão do Projeto do Código Civil, trabalho monumental que 
resultou na Réplica, e que lhe imortalizou o nome como filólogo e purista 
da língua, disse:

Devo, entretanto, Sr. Presidente, desempenhar-me de um dever de consciên-

cia — registrar e agradecer da tribuna do Senado a colaboração preciosa do 

Sr. Dr.  Guillon Ribeiro, que me acompanhou nesse trabalho com a maior in-

teligência, não limitando os seus serviços à parte material do comum dos re-

visores, mas, muitas vezes, suprindo até a desatenções e negligências minhas.

Como vemos, Guillon Ribeiro recebeu, aos 28 anos, o maior prêmio, 
o maior elogio a que poderia aspirar um escritor, e a Federação  Espírita 
Brasileira, vinte anos depois, consagrou-lhe o nome, aprovando unanime-
mente as suas impecáveis traduções de Kardec.

Jornalista emérito, Guillon Ribeiro foi redator do Jornal do Com-
mercio e colaborador dos maiores jornais da época. Exerceu, durante anos, 
o cargo de Diretor-geral da Secretaria do Senado e foi Diretor da Federa-
ção Espírita Brasileira, no decurso de 26 anos consecutivos, tendo traduzi-
do, ainda, O livro dos espíritos, O livro dos médiuns, O evangelho segundo o 
 espiritismo,  A gênese e Obras póstumas, todos de Allan Kardec.





INTRODUÇÃO

Todos os dias a experiência nos traz a confirmação de que as dificul-
dades e os desenganos com que muitos topam na prática do Espiritismo 
se originam da ignorância dos princípios desta ciência e feliz nos sentimos 
de haver podido comprovar que o nosso trabalho, feito com o objetivo de 
precaver os adeptos contra os escolhos de um noviciado, produziu frutos e 
que à leitura desta obra devem muitos o terem logrado evitá-los.

Natural é, entre os que se ocupam com o Espiritismo, o desejo de 
poderem pôr-se em comunicação com os Espíritos. Esta obra se destina a 
lhes achanar o caminho, levando-os a tirar proveito dos nossos longos e la-
boriosos estudos, porquanto muito falsa ideia formaria aquele que pensasse 
bastar, para se considerar perito nesta matéria, saber colocar os dedos sobre 
uma mesa, a fim de fazê-la mover-se, ou segurar um lápis, a fim de escrever.

Enganar-se-ia igualmente quem supusesse encontrar nesta obra uma 
receita universal e infalível para formar médiuns. Se bem cada um traga em 
si o gérmen das qualidades necessárias para se tornar médium, tais quali-
dades existem em graus muito diferentes e o seu desenvolvimento depende 
de causas que a ninguém é dado conseguir se verifiquem à vontade. As 
regras da poesia, da pintura e da música não fazem que se tornem poetas, 
pintores ou músicos os que não têm o gênio de alguma dessas artes. Elas 
apenas guiam os que as cultivam, no emprego de suas faculdades naturais. 
O mesmo sucede com o nosso trabalho. Seu objetivo consiste em indicar 
os meios de desenvolvimento da faculdade mediúnica, tanto quanto o per-
mitam as disposições de cada um, e, sobretudo, dirigir-lhe o emprego de 
modo útil, quando ela exista. Esse, porém, não constitui o fim único a que 
nos propusemos.



Introdução

12

De par com os médiuns propriamente ditos, há, a crescer diaria-
mente, grande número de pessoas que se ocupam com as manifestações 
espíritas. Guiá-las nas suas observações, assinalar-lhes os obstáculos que 
podem e hão de necessariamente encontrar, lidando com uma nova ordem 
de coisas, iniciá-las na maneira de confabular com os Espíritos, indicar-
-lhes os meios de conseguir boas comunicações, tal o círculo que temos 
de abranger, sob pena de fazermos trabalho incompleto. Ninguém, pois, 
se surpreenda de encontrar nele instruções que, à primeira vista, pareçam 
descabidas; a experiência lhes realçará a utilidade. Quem quer que o estude 
cuidadosamente melhor compreenderá depois os fatos de que venha a ser 
testemunha; menos estranha lhe parecerá a linguagem de alguns Espíritos. 
Como repositório de instrução prática, portanto, a nossa obra não se desti-
na exclusivamente aos médiuns, mas a todos os que estejam em condições 
de ver e observar os fenômenos espíritas.

Não faltará quem desejara publicássemos um manual prático muito 
sucinto, contendo em poucas palavras a indicação dos processos que se 
devam empregar para entrar em comunicação com os Espíritos. Pensarão 
esses que um livro desta natureza, dada a possibilidade de se espalhar pro-
fusamente por módico preço, representaria um poderoso meio de propa-
ganda, pela multiplicação dos médiuns. Ao nosso ver, semelhante obra, em 
vez de útil, seria nociva, ao menos por enquanto. De muitas dificuldades 
se mostra inçada a prática do Espiritismo e nem sempre isenta de inconve-
nientes a que só o estudo sério e completo pode obviar. Fora, pois, de temer 
que uma indicação muito resumida animasse experiências levianamente 
tentadas, das quais viessem os experimentadores a arrepender-se. Coisas 
são estas com que não é conveniente, nem prudente, se brinque, e mau 
serviço acreditamos que prestaríamos, pondo-as ao alcance do primeiro 
estouvado que achasse divertido conversar com os mortos. Dirigimo-nos 
aos que veem no Espiritismo um objetivo sério, que lhe compreendem 
toda a gravidade e não fazem das comunicações com o Mundo Invisível 
um passatempo.

Havíamos publicado uma Instrução Prática com o fito de guiar os 
médiuns. Essa obra está hoje esgotada e, embora a tenhamos feito com um 
fim grave e sério, não a reimprimiremos, porque ainda não a consideramos 
bastante completa para esclarecer acerca de todas as dificuldades que se 
possam encontrar. Substituímo-la por esta, em a qual reunimos todos os 



Introdução

13

dados que uma longa experiência e conscienciosos estudos nos permitiram 
colher. Ela contribuirá, pelo menos assim o esperamos, para imprimir ao 
Espiritismo o caráter sério que lhe forma a essência e para evitar que haja 
quem nele veja objeto de frívola ocupação e de divertimento.

A essas considerações ainda aditaremos outra, muito importante: 
a má impressão que produzem nos novatos as experiências levianamente 
feitas e sem conhecimento de causa, experiências que apresentam o in-
conveniente de gerar ideias falsas acerca do mundo dos Espíritos e de dar 
azo à zombaria e a uma crítica quase sempre fundada. De tais reuniões, os 
incrédulos raramente saem convertidos e dispostos a reconhecer que no 
Espiritismo haja alguma coisa de sério. Para a opinião errônea de grande 
número de pessoas, muito mais do que se pensa têm contribuído a igno-
rância e a leviandade de vários médiuns.

Desde alguns anos, o Espiritismo há realizado grandes progressos: 
imensos, porém, são os que conseguiu realizar a partir do momento em 
que tomou rumo filosófico, porque entrou a ser apreciado pela gente ins-
truída. Presentemente, já não é um espetáculo: é uma doutrina de que 
não mais riem os que zombavam das mesas girantes. Esforçando-nos por 
levá-lo para esse terreno e por mantê-lo aí, nutrimos a convicção de que 
lhe granjeamos mais adeptos úteis, do que provocando a torto e a direito 
manifestações que se prestariam a abusos. Disso temos cotidianamente a 
prova em o número dos que se hão tornado espíritas unicamente pela lei-
tura de O livro dos espíritos.

Depois de havermos exposto a parte filosófica da ciência espírita em 
O livro dos espíritos, damos nesta obra a parte prática, para uso dos que 
queiram ocupar-se com as manifestações, quer para fazerem pessoalmente, 
quer para se inteirarem dos fenômenos que lhes sejam dados observar. 

Verão, aí, os óbices com que poderão deparar e terão também um 
meio de evitá-los. Estas duas obras, se bem a segunda constitua seguimen-
to da primeira, são, até certo ponto, independentes uma da outra. Mas, a 
quem quer que deseje tratar seriamente da matéria, diremos que primeiro 
leia O livro dos espíritos, porque contém princípios básicos, sem os quais 
algumas partes deste se tornariam talvez dificilmente compreensíveis.

Importantes alterações para melhor foram introduzidas nesta se-
gunda edição, muito mais completa do que a primeira. Acrescentando-lhe 
grande número de notas e instruções do maior interesse, os Espíritos a 



Introdução

14

corrigiram, com particular cuidado. Como reviram tudo, aprovando-a ou 
modificando-a à sua vontade, pode dizer-se que ela é, em grande parte, 
obra deles, porquanto a intervenção que tiveram não se limitou aos artigos 
que trazem assinaturas. São poucos esses artigos, porque apenas apusemos 
nomes quando isso nos pareceu necessário, para assinalar que algumas ci-
tações um tanto extensas provieram deles textualmente. A não ser assim, 
houvéramos de citá-los quase que em todas as páginas, especialmente em 
seguida a todas as respostas dadas às perguntas que lhes foram feitas, o que 
se nos afigurou de nenhuma utilidade. Os nomes, como se sabe, importam 
pouco em tais assuntos. O essencial é que o conjunto do trabalho corres-
ponda ao fim que colimamos. O acolhimento dado à primeira edição, 
posto que imperfeita, faz-nos esperar que a presente não encontre menos 
receptividade.

Como lhe acrescentamos muitas coisas e muitos capítulos inteiros, 
suprimimos alguns artigos, que ficariam em duplicata, entre outros o que 
tratava da Escala espírita, que já se encontra em O livro dos espíritos. Supri-
mimos igualmente do “Vocabulário” o que não se ajustava bem no quadro 
desta obra, substituindo vantajosamente o que foi supresso por coisas mais 
práticas. Esse vocabulário, além do mais, não estava completo e tenciona-
mos publicá-lo mais tarde, em separado, sob o formato de um pequeno di-
cionário de filosofia espírita. Conservamos nesta edição apenas as palavras 
novas ou especiais, pertinentes aos assuntos de que nos ocupamos.



M

Noções preliminares
Capítulo I Há Espíritos?
Capítulo II Do maravilhoso e do sobrenatural
Capítulo III Do método
Capítulo IV Dos sistemas

Primeira Parte





CAPÍTULO I

M

Há Espíritos?

1. A dúvida, no que concerne à existência dos Espíritos, tem como 
causa primária a ignorância acerca da verdadeira natureza deles. Geralmen-
te, são figurados como seres à parte na criação e de cuja existência não está 
demonstrada a necessidade. Muitas pessoas, mais ou menos como as que 
só conhecem a História pelos romances, apenas os conhecem pelos contos 
fantásticos com que foram acalentadas em criança.

Sem indagarem se tais contos, despojados dos acessórios ridículos, 
encerram algum fundo de verdade, essas pessoas unicamente se impressio-
nam com o lado absurdo que eles revelam. Sem se darem ao trabalho de 
tirar a casca amarga para achar a amêndoa, rejeitam o todo, como fazem, 
relativamente à religião, os que, chocados por certos abusos, tudo englo-
bam numa só condenação.

Seja qual for a ideia que dos Espíritos se faça, a crença neles necessa-
riamente se funda na existência de um princípio inteligente fora da matéria. 
Essa crença é incompatível com a negação absoluta deste princípio. Toma-
mos, conseguintemente, por ponto de partida, a existência, a sobrevivên-
cia e a individualidade da alma, existência, sobrevivência e individualidade 
que têm no Espiritualismo a sua demonstração teórica e dogmática, e, no 
Espiritismo, a demonstração positiva. Abstraiamos, por um momento, das 
manifestações propriamente ditas e, raciocinando por indução, vejamos a 
que consequências chegaremos.

2. Desde que se admite a existência da alma e sua individualidade 
após a morte, forçoso é também se admita: 1o, que a sua natureza difere da 
do corpo, visto que, separada deste, deixa de ter as propriedades peculia-
res ao corpo; 2o, que goza da consciência de si mesma, pois que é passível 



Primeira Parte – Capítulo I

18

de alegria, ou de sofrimento, sem o que seria um ser inerte, caso em que 
possuí-la de nada nos valeria. Admitido isso, tem-se que admitir que essa 
alma vai para alguma parte. Que vem a ser feito dela e para onde vai?

Segundo a crença vulgar, vai para o Céu ou para o inferno. Mas onde 
ficam o Céu e o inferno? Dizia-se outrora que o Céu era em cima e o infer-
no embaixo. Porém, o que são o alto e o baixo no Universo, uma vez que 
se conhecem a esfericidade da Terra, o movimento dos astros, movimento 
que faz com que o que em dado instante está no alto esteja, 12 horas de-
pois, embaixo, e o infinito do Espaço, através do qual o olhar penetra, indo 
a distâncias consideráveis? Verdade é que por lugares inferiores também se 
designam as profundezas da Terra. Mas que vêm a ser essas profundezas, 
desde que a Geologia as esquadrinhou? Que ficaram sendo, igualmente, as 
esferas concêntricas chamadas céu de fogo, céu das estrelas, desde que se 
verificou que a Terra não é o centro dos mundos, que mesmo o nosso Sol 
não é único, que milhões de sóis brilham no Espaço, constituindo cada um 
o centro de um turbilhão planetário? A que ficou reduzida a importância 
da Terra, mergulhada nessa imensidade? Por que injustificável privilégio 
este quase imperceptível grão de areia, que não avulta pelo seu volume, 
nem pela sua posição, nem pelo papel que lhe cabe desempenhar, seria 
o único planeta povoado de seres racionais? A razão se recusa a admitir 
semelhante nulidade do infinito e tudo nos diz que os diferentes mundos 
são habitados. Ora, se são povoados, também fornecem seus contingentes 
para o mundo das almas. Porém, ainda uma vez, que terá sido feito dessas 
almas, depois que a Astronomia e a Geologia destruíram as moradas que se 
lhes destinavam e, sobretudo, depois que a teoria, tão racional, da plurali-
dade dos mundos as multiplicou ao infinito?

Não podendo a doutrina da localização das almas harmonizar-se 
com os dados da Ciência, outra doutrina mais lógica lhes assina por do-
mínio, não um lugar determinado e circunscrito, mas o espaço universal: 
formam elas um Mundo Invisível, no qual vivemos imersos, que nos cerca 
e acotovela incessantemente. Haverá nisso alguma impossibilidade, algu-
ma coisa que repugne à razão? De modo nenhum; tudo, ao contrário, nos 
afirma que não pode ser de outra maneira.

Mas, então, que vem a ser das penas e recompensas futuras, desde 
que se lhes suprimam os lugares especiais onde se efetivem? Notai que a 
incredulidade com relação a tais penas e recompensas provém geralmente 



Há Espíritos?

19

de serem umas e outras apresentadas em condições inadmissíveis. Dizei, 
em vez disso, que as almas tiram de si mesmas a sua felicidade ou a sua des-
graça; que a sorte lhes está subordinada ao estado moral; que a reunião das 
que se votam mútua simpatia e são boas representa para elas uma fonte de 
ventura; que, de acordo com o grau de purificação que tenham alcançado, 
penetram e entreveem coisas que almas grosseiras não distinguem, e toda 
gente compreenderá sem dificuldade. Dizei mais que as almas não atingem 
o grau supremo, senão pelos esforços que façam por se melhorarem e de-
pois de uma série de provas adequadas à sua purificação; que os anjos são 
almas que galgaram o último grau da escala, grau que todas podem atingir, 
tendo boa vontade; que os anjos são os mensageiros de Deus, encarregados 
de velar pela execução de seus desígnios em todo o Universo, que se sentem 
ditosos com o desempenho dessas missões gloriosas, e lhes tereis dado à fe-
licidade um fim mais útil e mais atraente, do que fazendo-a consistir numa 
contemplação perpétua, que não passaria de perpétua inutilidade. Dizei, 
finalmente, que os demônios são simplesmente as almas dos maus, ainda 
não purificadas, mas que podem, como as outras, ascender ao mais alto 
cume da perfeição, e isto parecerá mais conforme à justiça e à bondade de 
Deus do que a doutrina que os dá como criados para o mal e ao mal desti-
nados eternamente. Ainda uma vez: aí tendes o que a mais severa razão, a 
mais rigorosa lógica, o bom senso, em suma, podem admitir.

Ora, essas almas que povoam o Espaço são precisamente o a que 
se chama Espíritos. Assim, pois, os Espíritos não são senão as almas dos 
homens despojadas do invólucro corpóreo. Mais hipotética lhes seria a 
existência, se fossem seres à parte. Se, porém, se admitir que há almas, ne-
cessário também será se admita que os Espíritos são simplesmente as almas 
e nada mais. Se se admite que as almas estão por toda parte, ter-se-á que 
admitir, do mesmo modo, que os Espíritos estão por toda parte. Possível, 
portanto, não fora negar a existência dos Espíritos sem negar a das almas.

3. Isto não passa, é certo, de uma teoria mais racional do que a ou-
tra. Porém, já é muito que seja uma teoria que nem a razão nem a ciência 
repelem. Acresce que, se os fatos a corroboram, tem ela por si a sanção 
do raciocínio e da experiência. Esses fatos se nos deparam no fenôme-
no das manifestações espíritas, que, assim, constituem a prova patente da 
existência e da sobrevivência da alma. Muitas pessoas há, entretanto, cuja 
crença não vai além desse ponto; que admitem a existência das almas e, 



Primeira Parte – Capítulo I

20

 conseguintemente, a dos Espíritos, mas que negam a possibilidade de nos 
comunicarmos com eles, pela razão, dizem, de que seres imateriais não po-
dem atuar sobre a matéria. Esta dúvida assenta na ignorância da verdadeira 
natureza dos Espíritos, dos quais em geral fazem ideia muito falsa, supon-
do-os erradamente seres abstratos, vagos e indefinidos, o que não é real.

Figuremos, primeiramente, o Espírito em união com o corpo. Ele é 
o ser principal, pois que é o ser que pensa e sobrevive. O corpo não passa de 
um acessório seu, de um invólucro, uma veste, que ele deixa, quando usada. 
Além desse invólucro material, tem o Espírito um segundo, semimaterial, 
que o liga ao primeiro. Por ocasião da morte, despoja-se deste, porém não 
do outro, a que damos o nome de perispírito. Esse invólucro semimaterial, 
que tem a forma humana, constitui para o Espírito um corpo fluídico, 
vaporoso, mas que, pelo fato de nos ser invisível no seu estado normal, não 
deixa de ter algumas das propriedades da matéria. O Espírito não é, pois, 
um ponto, uma abstração; é um ser limitado e circunscrito, ao qual só falta 
ser visível e palpável para se assemelhar aos seres humanos. Por que, então, 
não haveria de atuar sobre a matéria? Por ser fluídico o seu corpo? Mas 
onde encontra o homem os seus mais possantes motores, senão entre os 
mais rarefeitos fluidos, mesmo entre os que se consideram imponderáveis, 
como, por exemplo, a eletricidade? Não é exato que a luz, imponderável, 
exerce ação química sobre a matéria ponderável? Não conhecemos a na-
tureza íntima do perispírito. Suponhamo-lo, todavia, formado de matéria 
elétrica, ou de outra tão sutil quanto esta; por que, quando dirigido por 
uma vontade, não teria propriedade idêntica à daquela matéria?

4. A existência da alma e a de Deus, consequência uma da outra, 
constituem a base de todo o edifício. Antes de travarmos qualquer discus-
são espírita, importa indaguemos se o nosso interlocutor admite essa base. 
Se a estas questões:

Credes em Deus?
Credes que tendes uma alma? 
Credes na sobrevivência da alma após a morte?

responder negativamente, ou, mesmo, se disser simplesmente: Não sei; 
desejara que assim fosse, mas não tenho a certeza disso, o que, quase sempre, 
equivale a uma negação polida, disfarçada sob uma forma menos categó-
rica, para não chocar bruscamente o a que ele chama preconceitos respei-
táveis, tão inútil seria ir além, como querer demonstrar as propriedades 



Há Espíritos?

21

da luz a um cego que não admitisse a existência da luz. Porque, em suma, 
as manifestações espíritas não são mais do que efeitos das propriedades 
da alma. Com semelhante interlocutor, se se não quiser perder tempo, 
 ter-se-á que seguir muito diversa ordem de ideias.

Admitida que seja a base não como simples probabilidade, mas como 
coisa averiguada, incontestável, dela muito naturalmente decorrerá a exis-
tência dos Espíritos.

5. Resta agora a questão de saber se o Espírito pode comunicar-se 
com o homem, isto é, se pode com este trocar ideias. Por que não? Que é 
o homem senão um Espírito aprisionado num corpo? Por que não há de 
o Espírito livre se comunicar com o Espírito cativo, como o homem livre 
com o encarcerado?

Desde que admitis a sobrevivência da alma, será racional que não 
admitais a sobrevivência dos afetos? Pois que as almas estão por toda parte, 
não será natural acreditarmos que a de um ente que nos amou durante a 
vida se acerque de nós, deseje comunicar-se conosco e se sirva para isso dos 
meios de que disponha? Enquanto vivo, não atuava ele sobre a matéria de 
seu corpo? Não era quem lhe dirigia os movimentos? Por que razão, depois 
de morto, entrando em acordo com outro Espírito ligado a um corpo, 
estaria impedido de se utilizar deste corpo vivo, para exprimir o seu pensa-
mento, do mesmo modo que um mudo pode servir-se de uma pessoa que 
fale, para se fazer compreendido?

6. Abstraiamos, por instante, dos fatos que, ao nosso ver, tornam 
incontestável a realidade dessa comunicação; admitamo-la apenas como 
hipótese. Pedimos aos incrédulos que nos provem, não por simples negati-
vas, visto que suas opiniões pessoais não podem constituir lei, mas expen-
dendo razões peremptórias, que tal coisa não pode dar-se. Colocando-nos 
no terreno em que eles se colocam, uma vez que entendem de apreciar os 
fatos espíritas com o auxílio das leis da matéria, que tirem desse arsenal 
qualquer demonstração matemática, física, química, mecânica, fisiológica 
e provem por a mais b, partindo sempre do princípio da existência e da 
sobrevivência da alma:

1o que o ser pensante, que existe em nós durante a vida, não mais 
pensa depois da morte;

2o que, se continua a pensar, está inibido de pensar naqueles a quem 
amou;



Primeira Parte – Capítulo I

22

3o que, se pensa nestes, não cogita de se comunicar com eles;
4o que, podendo estar em toda parte, não pode estar ao nosso lado;
5o que, podendo estar ao nosso lado, não pode comunicar-se conosco;
6o que não pode, por meio do seu envoltório fluídico, atuar sobre a 

matéria inerte;
7o que, sendo-lhe possível atuar sobre a matéria inerte, não pode 

atuar sobre um ser animado;
8o que, tendo a possibilidade de atuar sobre um ser animado, não lhe 

pode dirigir a mão para fazê-lo escrever;
9o  que, podendo fazê-lo escrever, não lhe pode responder às pergun-

tas, nem lhe transmitir seus pensamentos.
Quando os adversários do Espiritismo nos provarem que isto 

é impossível, aduzindo razões tão patentes quais as com que Galileu 
 demonstrou que o Sol não é que gira em torno da Terra, então poderemos 
considerar-lhes fundadas as dúvidas. Infelizmente, até hoje, toda a argu-
mentação a que recorrem se resume nestas palavras: Não creio, logo isto é 
impossível. Dir-nos-ão, com certeza, que cabe a nós provar a realidade das 
manifestações. Ora, nós lhes damos, pelos fatos e pelo raciocínio, a prova 
de que elas são reais. Mas, se não admitem nem uma nem outra coisa, se 
chegam mesmo a negar o que veem, toca-lhes a eles provar que o nosso 
raciocínio é falso e que os fatos são impossíveis.



CAPÍTULO II

M

Do maravilhoso e 
do sobrenatural

7. Se a crença nos Espíritos e nas suas manifestações representasse 
uma concepção singular, fosse produto de um sistema, poderia, com visos 
de razão, merecer a suspeita de ilusória. Digam-nos, porém, por que com 
ela deparamos tão vivaz entre todos os povos, antigos e modernos, e nos 
livros santos de todas as religiões conhecidas? É, respondem os críticos, por-
que, desde todos os tempos, o homem teve o gosto do maravilhoso. — Mas 
que entendeis por maravilhoso? — O que é sobrenatural. — Que entendeis 
por sobrenatural? — O que é contrário às Leis da Natureza. — Conheceis, 
porventura, tão bem essas leis, que possais marcar limite ao poder de Deus? 
Pois bem! Provai então que a existência dos Espíritos e suas manifestações 
são contrárias às Leis da Natureza; que não é, nem pode ser, uma destas leis. 
Acompanhai a Doutrina Espírita e vede se todos os elos, ligados uniforme-
mente à cadeia, não apresentam todos os caracteres de uma lei admirável, 
que resolve tudo o que as filosofias até agora não puderam resolver.

O pensamento é um dos atributos do Espírito; a possibilidade, que 
eles têm, de atuar sobre a matéria, de nos impressionar os sentidos e, por 
conseguinte, de nos transmitir seus pensamentos resulta, se assim nos po-
demos exprimir, da constituição fisiológica que lhes é própria. Logo, nada 
há de sobrenatural neste fato, nem de maravilhoso. Tornar um homem a 
viver depois de morto e bem morto, reunirem-se seus membros dispersos 
para lhe formarem de novo o corpo, sim, seria maravilhoso, sobrenatural, 
fantástico. Haveria aí uma verdadeira derrogação da lei, o que somente por 



Primeira Parte – Capítulo II

24

um milagre poderia Deus praticar. Coisa alguma, porém, de semelhante 
há na Doutrina Espírita.

8. Entretanto, objetarão, admitis que um Espírito pode suspender 
uma mesa e mantê-la no espaço sem ponto de apoio. Não constitui isto 
uma derrogação da lei de gravidade? — Constitui, mas da lei conhecida; 
porém, já a Natureza disse a sua última palavra? Antes que se houvesse 
experimentado a força ascensional de certos gases, quem diria que uma 
máquina pesada, carregando muitos homens, fosse capaz de triunfar da 
força de atração? Aos olhos do vulgo, tal coisa não pareceria maravilhosa, 
diabólica? Por louco houvera passado aquele que, há um século, se tivesse 
proposto a transmitir um telegrama a 500 léguas de distância e a receber a 
resposta alguns minutos depois. Se o fizesse, toda gente creria ter ele o dia-
bo às suas ordens, pois que, àquela época, só ao diabo era possível andar tão 
depressa. Por que, então, um fluido desconhecido não poderia, em dadas 
circunstâncias, ter a propriedade de contrabalançar o efeito da gravidade, 
como o hidrogênio contrabalança o peso do balão? Notemos, de passagem, 
que não fazemos uma assimilação, mas apenas uma comparação, e unica-
mente para mostrar, por analogia, que o fato não é fisicamente impossível.

Ora, foi exatamente por quererem, ao observar estas espécies de 
 fenômenos, proceder por assimilação que os sábios se transviaram.

Em suma, o fato aí está. Não há, nem haverá negação que possa fa-
zer não seja ele real, porquanto negar não é provar. Para nós, não há coisa 
alguma sobrenatural. É tudo o que, por agora, podemos dizer.

9. Se o fato ficar comprovado, dirão, aceitá-lo-emos; aceitaríamos 
mesmo a causa a que o atribuís, a de um fluido desconhecido. Mas quem 
nos prova a intervenção dos Espíritos? Aí é que está o maravilhoso, o 
 sobrenatural.

Far-se-ia mister aqui uma demonstração completa, que, no entanto, 
estaria deslocada e, ademais, constituiria uma repetição, visto que ressalta 
de todas as outras partes do ensino. Todavia, resumindo-a nalgumas pa-
lavras, diremos que, em teoria, ela se funda neste princípio: todo efeito 
inteligente há de ter uma causa inteligente e, do ponto de vista prático, 
na observação de que, tendo os fenômenos ditos espíritas dado provas de 
inteligência, fora da matéria havia de estar a causa que os produzia e de 
que, não sendo essa inteligência a dos assistentes — o que a experiência 



Do maravilhoso e do sobrenatural

25

atesta — havia de lhes ser exterior. Pois que não se via o ser que atuava, 
necessariamente era um ser invisível.

Assim foi que, de observação em observação, se chegou ao reconhe-
cimento de que esse ser invisível, a que deram o nome de Espírito, não é 
senão a alma dos que viveram corporalmente, aos quais a morte arrebatou 
o grosseiro invólucro visível, deixando-lhes apenas um envoltório etéreo, 
invisível no seu estado normal. Eis, pois, o maravilhoso e o sobrenatural 
reduzidos à sua mais simples expressão.

Uma vez comprovada a existência de seres invisíveis, a ação deles so-
bre a matéria resulta da natureza do envoltório fluídico que os reveste. É 
inteligente essa ação, porque, ao morrerem, eles perderam tão somente o 
corpo, conservando a inteligência que lhes constitui a essência mesma. Aí 
está a chave de todos esses fenômenos tidos erradamente por sobrenaturais. 
A existência dos Espíritos não é, portanto, um sistema preconcebido ou 
uma hipótese imaginada para explicar os fatos: é o resultado de observações 
e consequência natural da existência da alma. Negar essa causa é negar a 
alma e seus atributos. Dignem-se de apresentá-la os que pensem em poder 
dar desses efeitos inteligentes uma explicação mais racional e, sobretudo, de 
apontar a causa de todos os fatos, e então será possível discutir-se o mérito 
de cada uma.

10. Para os que consideram a matéria a única potência da Nature-
za, tudo o que não pode ser explicado pelas leis da matéria é maravilhoso ou 
sobrenatural, e, para eles, maravilhoso é sinônimo de superstição. Se assim 
fosse, a religião, que se baseia na existência de um princípio imaterial, seria 
um tecido de superstições. Não ousam dizê-lo em voz alta, mas dizem-
-no baixinho e julgam salvar as aparências concedendo que uma religião é 
necessária ao povo e às crianças, para que se tornem ajuizados. Ora, uma 
de duas, ou o princípio religioso é verdadeiro ou falso. Se verdadeiro, ele o 
é para toda gente, se falso, não tem maior valor para os ignorantes do que 
para os instruídos. 

11. Os que atacam o Espiritismo em nome do maravilhoso se 
apoiam, geralmente, no princípio materialista, porquanto, negando 
qualquer efeito extramaterial, negam, ipso facto, a existência da alma. 
Sondai-lhes, porém, o fundo das consciências, perscrutai bem o senti-
do de suas palavras e descobrireis quase sempre esse princípio, se não 
categoricamente formulado, germinando por baixo da capa com que o 



Primeira Parte – Capítulo II

26

cobrem, a de uma pretensa filosofia racional. Lançando à conta do mara-
vilhoso tudo o que decorre da existência da alma, são, pois, consequentes 
consigo mesmos: não admitindo a causa, não podem admitir os efeitos. 
Daí, entre eles, uma opinião preconcebida, que os torna impróprios para 
julgar lisamente do Espiritismo, visto que o princípio donde partem é o 
da negação de tudo o que não seja material.

Quanto a nós, dar-se-á aceitemos todos os fatos qualificados de 
maravilhosos, pela simples razão de admitirmos os efeitos que são a con-
sequência da existência da alma? Dar-se-á sejamos campeões de todos os 
sonhadores, adeptos de todas as utopias, de todas as excentricidades sis-
temáticas? Quem o supuser demonstrará bem minguado conhecimento 
do Espiritismo. Mas os nossos adversários não atentam nisto muito de 
perto. O de que menos cuidam é da necessidade de conhecerem aquilo 
de que falam.

Segundo eles, o maravilhoso é absurdo; ora, o Espiritismo se apoia 
em fatos maravilhosos, logo o Espiritismo é absurdo. E consideram sem 
apelação esta sentença. Acham que opõem um argumento irretorquível 
quando, depois de terem procedido a eruditas pesquisas acerca dos con-
vulsionários de Saint-Médard, dos fanáticos de Cevenas, ou das religiosas 
de Loudun, chegaram à descoberta de patentes embustes, que ninguém 
contesta. Semelhantes histórias, porém, serão o evangelho do Espiritismo? 
Terão seus adeptos negado que o charlatanismo há explorado, em pro-
veito próprio, alguns fatos? que outros sejam frutos da imaginação? que 
muitos tenham sido exagerados pelo fanatismo? Tão solidário é ele com as 
extravagâncias que se cometam em seu nome, quanto a verdadeira ciência 
com os abusos da ignorância, ou a verdadeira religião com os excessos do 
sectarismo. Muitos críticos se limitam a julgar do Espiritismo pelos con-
tos de fadas e pelas lendas populares que lhe são as ficções. O mesmo fora 
julgar da História pelos romances históricos ou pelas tragédias.

12. Em lógica elementar, para se discutir uma coisa, preciso se faz 
conhecê-la, porquanto a opinião de um crítico só tem valor quando ele 
fala com perfeito conhecimento de causa. Então, somente, sua opinião, 
embora errônea, poderá ser tomada em consideração. Que peso, po-
rém, terá quando ele trata do que não conhece? A legítima crítica deve 
demonstrar não só erudição, mas também profundo conhecimento do 
objeto que versa, juízo reto e imparcialidade a toda prova, sem o que, 



Do maravilhoso e do sobrenatural

27

qualquer  menestrel poderá arrogar-se o direito de julgar Rossini1 e um 
 pinta-monos2 o de censurar Rafael.3

13. Assim, o Espiritismo não aceita todos os fatos considerados ma-
ravilhosos ou sobrenaturais. Longe disso, demonstra a impossibilidade de 
grande número deles e o ridículo de certas crenças, que constituem a su-
perstição propriamente dita. É exato que, no que ele admite, há coisas que, 
para os incrédulos, são puramente do domínio do maravilhoso, ou por 
outra, da superstição. Seja. Mas, ao menos, discuti apenas esses pontos, 
porquanto, com relação aos demais, nada há que dizer e pregais em vão. 
Atacando o que ele próprio refuta, provais ignorar o assunto e os vossos 
argumentos erram o alvo.

Porém, até onde vai a crença do Espiritismo? perguntarão. Lede, ob-
servai e sabê-lo-eis. Só com o tempo e o estudo se adquire o conhecimento 
de qualquer ciência. Ora, o Espiritismo, que entende com as mais graves 
questões de filosofia, com todos os ramos da ordem social, que abrange 
tanto o homem físico quanto o homem moral, é, em si mesmo, uma ci-
ência, uma filosofia, que já não podem ser aprendidas em algumas horas, 
como nenhuma outra ciência.

Tanta puerilidade haveria em se querer ver todo o Espiritismo numa 
mesa girante, como toda a Física nalguns brinquedos de criança. A quem 
não se limite a ficar na superfície, são necessários não algumas horas so-
mente, mas meses e anos, para lhe sondar todos os arcanos. Por aí se pode 
apreciar o grau de saber e o valor da opinião dos que se atribuem o direito 
de julgar, porque viram uma ou duas experiências, as mais das vezes por 
distração ou divertimento. Dirão eles com certeza que não lhes sobram 
lazeres para consagrarem a tais estudos todo o tempo que reclamam. Está 
bem; nada a isso os constrange. Mas quem não tem tempo de aprender 
uma coisa não se mete a discorrer sobre ela e, ainda menos, a julgá-la, se 
não quiser que o acoimem de leviano. Ora, quanto mais elevada seja a 

1 N.E.: Gioachino Antonio Rossini (1792–1868) foi um compositor erudito italiano, muito popular em 
seu tempo, que criou 39 óperas.

2 N.E.: Mau pintor.
3 Rafael Sanzio (1483–1520), pintor, escultor e arquiteto italiano. O seu gênio reunia todas as qualida-

des: perfeição do desenho, vivacidade dos movimentos, harmonia das linhas, delicadeza do colorido. 
Deixou grande número de obras-primas. É considerado o poeta da Pintura, como Ovídio foi conside-
rado o músico da Poesia e como Chopin é considerado o poeta da Música.



Primeira Parte – Capítulo II

28

posição que ocupemos na ciência, tanto menos escusável é que digamos, 
levianamente, de um assunto que desconhecemos.

14. Resumimos nas proposições seguintes o que havemos expendido:
1o Todos os fenômenos espíritas têm por princípio a existência da 

alma, sua sobrevivência ao corpo e suas manifestações.
2o Fundando-se numa Lei da Natureza, esses fenômenos nada têm 

de maravilhosos nem de sobrenaturais, no sentido vulgar dessas palavras.
3o Muitos fatos são tidos por sobrenaturais, porque não se lhes co-

nhece a causa; atribuindo-lhes uma causa, o Espiritismo os repõe no domí-
nio dos fenômenos naturais.

4o Entre os fatos qualificados de sobrenaturais, muitos há cuja im-
possibilidade o Espiritismo demonstra, incluindo-os em o número das 
crenças supersticiosas.

5o Se bem reconheça um fundo de verdade em muitas crenças popu-
lares, o Espiritismo de modo algum dá sua solidariedade a todas as histó-
rias fantásticas que a imaginação há criado.

6o Julgar do Espiritismo pelos fatos que ele não admite é dar prova 
de ignorância e tirar todo valor à opinião emitida.

7o A explicação dos fatos que o Espiritismo admite, de suas causas 
e consequências morais, forma toda uma ciência e toda uma filosofia, que 
reclamam estudo sério, perseverante e aprofundado.

8o O Espiritismo não pode considerar crítico sério senão aquele que 
tudo tenha visto, estudado e aprofundado com a paciência e a perseveran-
ça de um observador consciencioso; que do assunto saiba tanto quanto 
qualquer adepto instruído; que haja, por conseguinte, haurido seus conhe-
cimentos algures, que não nos romances da ciência; aquele a quem não se 
possa opor fato algum que lhe seja desconhecido, nenhum argumento de 
que já não tenha cogitado e cuja refutação faça não por mera negação, mas 
por meio de outros argumentos mais peremptórios; aquele, finalmente, 
que possa indicar, para os fatos averiguados, causa mais lógica do que a que 
lhes aponta o Espiritismo. Tal crítico ainda está por aparecer.

15. Pronunciamos há pouco a palavra milagre; uma ligeira obser-
vação sobre isso não virá fora de propósito, neste capítulo que trata do 
maravilhoso. 

Na sua acepção primitiva e pela sua etimologia, o termo milagre 
significa coisa extraordinária, coisa admirável de se ver. Mas, como tantas 



Do maravilhoso e do sobrenatural

29

 outras, essa palavra se afastou do seu sentido originário e, hoje, por milagre 
se entende (segundo a Academia) um ato do poder divino, contrário às Leis 
Comuns da Natureza. Tal, com efeito, a sua acepção usual, e apenas por 
comparação e por metáfora é ela aplicada às coisas vulgares que nos surpre-
endem e cuja causa se desconhece. De nenhuma forma entra em nossas co-
gitações indagar se Deus há julgado útil, em certas circunstâncias, derrogar 
as leis que Ele próprio estabelecera; nosso fim é, unicamente, demonstrar 
que os fenômenos espíritas, por mais extraordinários que sejam, de manei-
ra alguma derrogam essas leis, que nenhum caráter têm de miraculosos, do 
mesmo modo que não são maravilhosos ou sobrenaturais.

O milagre não se explica; os fenômenos espíritas, ao contrário, se ex-
plicam racionalissimamente. Não são, pois, milagres, mas simples efeitos, 
cuja razão de ser se encontra nas leis gerais. O milagre apresenta ainda ou-
tro caráter, o de ser insólito e isolado. Ora, desde que um fato se reproduz, 
por assim dizer, à vontade e por diversas pessoas, não pode ser um milagre.

Todos os dias a Ciência opera milagres aos olhos dos ignorantes. Por 
isso é que, outrora, os que sabiam mais do que o vulgo passavam por fei-
ticeiros; e, como se entendia, então, que toda ciência sobre-humana vinha 
do diabo, queimavam-nos. Hoje, que já estamos muito mais civilizados, 
eles apenas são mandados para os hospícios.

Se um homem realmente morto, como dissemos em começo, res-
suscitar por intervenção divina, haverá aí verdadeiro milagre, porque isso 
é contrário às Leis da Natureza. Se, porém, tal homem só aparentemente 
está morto, se ainda há nele um resto de vitalidade latente e a Ciência ou 
uma ação magnética consegue reanimá-lo, um fenômeno natural é o que 
isso será para pessoas instruídas. Todavia, aos olhos do vulgo ignorante, 
o fato passará por milagroso e o autor se verá perseguido a pedradas, ou 
venerado, conforme o caráter dos indivíduos. Solte um físico, em campo 
de certa natureza, um papagaio elétrico e faça, por esse meio, cair um raio 
sobre uma árvore e o novo Prometeu será tido certamente como senhor de 
um poder diabólico. E, seja dito de passagem, Prometeu nos parece, muito 
singularmente, ter sido um precursor de Franklin, mas, Josué, detendo 
o movimento do Sol, ou antes, da Terra, esse teria operado verdadeiro 
milagre, porquanto não conhecemos magnetizador algum dotado de tão 
grande poder para realizar tal prodígio.



Primeira Parte – Capítulo II

30

De todos os fenômenos espíritas, um dos mais extraordinários é, in-
contestavelmente, o da escrita direta, e um dos que demonstram de modo 
mais patente a ação das inteligências ocultas. Mas, da circunstância de ser 
esse fenômeno produzido por seres ocultos, não se segue que seja mais 
miraculoso do que qualquer dos outros fenômenos devidos a agentes invi-
síveis, porque esses seres ocultos, que povoam os espaços, são uma das po-
tências da Natureza, potências cuja ação é incessante, assim sobre o mundo 
material, como sobre o mundo moral.

Esclarecendo-nos com relação a essa potência, o Espiritismo nos dá 
a explicação de uma imensidade de coisas inexplicadas e inexplicáveis por 
qualquer outro meio e que, à falta de toda explicação, passaram por prodí-
gios, nos tempos antigos. Do mesmo modo que o magnetismo, ele nos re-
vela uma lei, se não desconhecida, pelo menos mal compreendida, ou, mais 
acertadamente, de uma lei que se desconhecia, embora se lhe conhecessem 
os efeitos, visto que estes sempre se produziram em todos os tempos, tendo 
a ignorância da lei gerado a superstição. Conhecida ela, desaparece o mara-
vilhoso e os fenômenos entram na ordem das coisas naturais. Eis por que, 
fazendo que uma mesa se mova ou que os mortos escrevam, os espíritas não 
operam maior milagre do que opera o médico que restitui à vida um mo-
ribundo, ou o físico que faz cair o raio. Aquele que pretendesse, por meio 
desta ciência, realizar milagres seria ignorante do assunto ou embusteiro.

16. Os fenômenos espíritas, assim como os fenômenos magnéticos, 
antes que se lhes conhecesse a causa, tiveram que passar por prodígios. 
Ora, como os céticos, os espíritos fortes, isto é, os que gozam do privilégio 
exclusivo da razão e do bom senso, não admitem que uma coisa seja pos-
sível, desde que não a compreendam, de todos os fatos considerados pro-
digiosos fazem objeto de suas zombarias. Pois que a religião conta grande 
número de fatos desse gênero, não creem na religião, e daí à incredulidade 
absoluta o passo é curto. Explicando a maior parte deles, o Espiritismo lhes 
assina uma razão de ser. Vem, pois, em auxílio da religião, demonstrando 
a possibilidade de muitos que, por perderem o caráter de miraculosos, não 
deixam, contudo, de ser extraordinários, e Deus não fica sendo menor, nem 
menos poderoso, por não haver derrogado suas leis. De quantas graçolas 
não foi objeto o fato de São Cupertino se erguer nos ares! Ora, a suspensão 
etérea dos corpos graves é um fenômeno que a lei espírita explica. Fomos 
dele testemunha ocular, e o Sr. Home, assim como outras pessoas de  nosso 



Do maravilhoso e do sobrenatural

31

conhecimento, repetiram muitas vezes o fenômeno produzido por São 
Cupertino. Logo, este fenômeno pertence à ordem das coisas naturais.

17. Entre os deste gênero, devem figurar na primeira linha as apa-
rições, porque são as mais frequentes. A de Salette, sobre a qual divergem 
as opiniões no seio do próprio clero, nada tem para nós de insólita. Cer-
tamente não podemos afirmar que o fato se deu, porque não temos disso 
prova material, mas consideramo-lo possível, atendendo a que conhece-
mos milhares de outros análogos, recentemente ocorridos. Damos-lhes cré-
dito não só porque lhes verificamos a realidade, como, sobretudo, porque 
sabemos perfeitamente de que maneira se produzem. Quem se reportar à 
teoria, que adiante expomos, das aparições reconhecerá que este fenômeno 
se mostra tão simples e plausível como um sem-número de fenômenos 
físicos, que só parecem prodigiosos por falta de uma chave que permita 
explicá-los.

Quanto à personagem que se apresentou na Salette, é outra questão. 
Sua identidade não nos foi absolutamente demonstrada. Apenas reconhe-
cemos que pode ter havido uma aparição; quanto ao mais, escapa à nossa 
competência. A esse respeito, cada um está no direito de manter suas con-
vicções, nada tendo o Espiritismo que ver com isso. Dizemos tão somente 
que os fatos que o Espiritismo produz nos revelam leis novas e nos dão a 
explicação de um mundo de coisas que pareciam sobrenaturais. Desde que 
alguns dos que passavam por miraculosos encontram, assim, explicação 
lógica, motivo é este bastante para que ninguém se apresse a negar o que 
não compreende.

Algumas pessoas contestam os fenômenos espíritas precisamente 
porque tais fenômenos lhes parecem estar fora da lei comum e porque 
não logram achar-lhes qualquer explicação. Dai-lhes uma base racional e 
a dúvida desaparecerá. A explicação, neste século em que ninguém se con-
tenta com palavras, constitui, pois, poderoso motivo de convicção. Daí o 
vermos, todos os dias, pessoas que nenhum fato testemunharam, que não 
observaram uma mesa agitar-se ou um médium escrever se tornarem tão 
convencidas quanto nós, unicamente porque leram e compreenderam. Se 
houvéssemos de somente acreditar no que vemos com os nossos olhos, a 
bem pouco se reduziriam as nossas convicções.





CAPÍTULO III

M

Do método

18. Muito natural e louvável é, em todos os adeptos, o desejo, que 
nunca será demais animar, de fazer prosélitos. Visando facilitar-lhes essa 
tarefa, aqui nos propomos examinar o caminho que nos parece mais seguro 
para se atingir esse objetivo, a fim de lhes pouparmos inúteis esforços.

Dissemos que o Espiritismo é toda uma ciência, toda uma filosofia. 
Quem, pois, seriamente queira conhecê-lo deve, como primeira condição, 
dispor-se a um estudo sério e persuadir-se de que ele não pode, como ne-
nhuma outra ciência, ser aprendido a brincar. O Espiritismo, também já o 
dissemos, diz respeito a todas as questões que interessam a Humanidade, 
tem imenso campo, e o que principalmente convém é encará-lo pelas suas 
consequências.

Forma-lhe, sem dúvida, a base a crença nos Espíritos, mas essa cren-
ça não basta para fazer de alguém um espírita esclarecido, como a crença 
em Deus não é suficiente para fazer de quem quer que seja um teólogo. 
Vejamos, então, de que maneira será melhor se ministre o ensino da Dou-
trina Espírita, para levar com mais segurança à convicção.

Não se espantem os adeptos com esta palavra — ensino. Não cons-
titui ensino unicamente o que é dado do púlpito ou da tribuna. Há tam-
bém o da simples conversação. Ensina todo aquele que procura persuadir 
outro, seja pelo processo das explicações, seja pelo das experiências. O que 
desejamos é que seu esforço produza frutos e é por isso que julgamos de 
nosso dever dar alguns conselhos, de que poderão igualmente aproveitar os 
que queiram instruir-se por si mesmos. Uns e outros, seguindo-os, acharão 
meio de chegar com mais segurança e presteza ao fim visado.



Primeira Parte – Capítulo III

34

19. É crença geral que, para convencer, basta apresentar os fatos. 
Esse, com efeito, parece o caminho mais lógico. Entretanto, mostra a ex-
periência que nem sempre é o melhor, pois que a cada passo se encontram 
pessoas que os mais patentes fatos absolutamente não convenceram. A que 
se deve atribuir isso? É o que vamos tentar demonstrar.

No Espiritismo, a questão dos Espíritos é secundária e consecutiva, 
não constitui o ponto de partida. Este é precisamente o erro em que caem 
muitos adeptos e que, amiúde, os leva a insucesso com certas pessoas. Não 
sendo os Espíritos senão as almas dos homens, o verdadeiro ponto de par-
tida é a existência da alma. Ora, como pode o materialista admitir que, 
fora do mundo material, vivam seres, estando crente de que, em si próprio, 
tudo é matéria? Como pode crer que, exteriormente à sua pessoa, há Es-
píritos, quando não acredita ter um dentro de si? Será inútil acumular-lhe 
diante dos olhos as provas mais palpáveis. Contestá-las-á todas, porque não 
admite o princípio.

Todo ensino metódico tem que partir do conhecido para o desco-
nhecido. Ora, para o materialista, o conhecido é a matéria: parti, pois, da 
matéria e tratai, antes de tudo, fazendo que ele a observe, de convencê-lo 
de que há nele alguma coisa que escapa às leis da matéria. Numa palavra, 
antes que o torneis ESPÍRITA, cuidai de torná-lo ESPIRITUALISTA. Mas, 
para tal, muito outra é a ordem de fatos a que se há de recorrer, um ensino 
muito especial que deve ser dado por outros processos. Falar-lhe dos Espí-
ritos, antes que esteja convencido de ter uma alma, é começar por onde se 
deve acabar, porquanto não lhe será possível aceitar a conclusão, sem que 
admita as premissas. Antes, pois, de tentarmos convencer um incrédulo, 
mesmo por meio dos fatos, cumpre nos certifiquemos de sua opinião re-
lativamente à alma, isto é, cumpre verifiquemos se ele crê na existência da 
alma, na sua sobrevivência ao corpo, na sua individualidade após a morte. 
Se a resposta for negativa, falar-lhe dos Espíritos seria perder tempo. Eis 
aí a regra. Não dizemos que não comporte exceções. Neste caso, porém, 
haverá provavelmente outra causa que o torna menos refratário.

20. Entre os materialistas, importa distinguir duas classes: coloca-
mos na primeira os que o são por sistema. Nesses, não há a dúvida, há a 
negação absoluta, raciocinada a seu modo. O homem, para eles, é simples 
máquina, que funciona enquanto está montada, que se desarranja e de 
que, após a morte, só resta a carcaça.



Do método

35

Felizmente, são em número restrito e não formam escola aberta-
mente confessada. Não precisamos insistir nos deploráveis efeitos que para 
a ordem social resultariam da vulgarização de semelhante doutrina. Já nos 
estendemos bastante sobre esse assunto em O livro dos espíritos (questão 
147 e § III da Conclusão).

Quando dissemos que a dúvida cessa nos incrédulos diante de uma 
explicação racional, excetuamos os materialistas extremados, os que negam 
a existência de qualquer força e de qualquer princípio inteligente fora da 
matéria. A maioria deles se obstina por orgulho na opinião que professa, 
entendendo que o amor-próprio lhe impõe persistir nela. E persistem, não 
obstante todas as provas em contrário, porque não querem ficar por baixo. 
Com tal gente, nada há que fazer; ninguém mesmo se deve deixar iludir 
pelo falso tom de sinceridade dos que dizem: fazei que eu veja, e acredita-
rei. Outros são mais francos e dizem sem rebuço: ainda que eu visse, não 
acreditaria.

21. A segunda classe de materialistas, muito mais numerosa do que a 
primeira, porque o verdadeiro materialismo é um sentimento antinatural, 
compreende os que o são por indiferença, por falta de coisa melhor, pode-
-se dizer. Não o são deliberadamente e o que mais desejam é crer, por-
quanto a incerteza lhes é um tormento. Há neles uma vaga aspiração pelo 
futuro, mas esse futuro lhes foi apresentado com cores tais, que a razão 
deles se recusa a aceitá-lo. Daí a dúvida e, como consequência da dúvida, a 
incredulidade. Esta, portanto, não constitui neles um sistema.

Assim sendo, se lhes apresentardes alguma coisa racional, aceitam-na 
pressurosos. Esses, pois, nos podem compreender, visto estarem mais perto 
de nós do que, por certo, eles próprios o julgam.

Aos primeiros não faleis de revelação, nem de anjos, nem do paraíso: 
não vos compreenderiam. Colocai-vos, porém, no terreno em que eles se 
encontram e provai-lhes primeiramente que as leis da Fisiologia são impo-
tentes para tudo explicar; o resto virá depois.

De outra maneira se passam as coisas, quando a incredulidade não é 
preconcebida, porque então a crença não é de todo nula; há um gérmen la-
tente, abafado pelas ervas más, e que uma centelha pode reavivar. É o cego 
a quem se restitui a vista e que se alegra por tornar a ver a luz; é o náufrago 
a quem se lança uma tábua de salvação.



Primeira Parte – Capítulo III

36

22. Ao lado da dos materialistas propriamente ditos, há uma terceira 
classe de incrédulos que, embora espiritualistas, pelo menos de nome, são 
tão refratários quanto aqueles. Referimo-nos aos incrédulos de má vontade. 
A esses muito aborreceria o terem que crer, porque isso lhes perturbaria a 
quietude nos gozos materiais. Temem deparar com a condenação de suas 
ambições, de seu egoísmo e das vaidades humanas com que se deliciam. 
Fecham os olhos para não ver e tapam os ouvidos para não ouvir. Lamentá-
-los é tudo o que se pode fazer.

23. Apenas por não deixar de mencioná-la, falaremos de uma quarta 
categoria, a que chamaremos incrédulos por interesse ou de má-fé. Os que 
a compõem sabem muito bem o que devem pensar do Espiritismo, mas 
ostensivamente o condenam por motivos de interesse pessoal. Não há o 
que dizer deles, como não há com eles o que fazer.

Se o materialista puro se engana, ele tem, pelo menos, a desculpa da 
boa-fé; possível será desenganá-lo, provando-se-lhe o erro em que labora. 
No outro, há uma determinação assentada, contra a qual todos os argu-
mentos irão chocar-se em vão. O tempo se encarregará de lhe abrir os olhos 
e de lhe mostrar, quiçá à custa própria, onde estavam seus verdadeiros inte-
resses, porquanto, não podendo impedir que a verdade se expanda, ele será 
arrastado pela torrente, bem como os interesses que julgava salvaguardar.

24. Além dessas diversas categorias de opositores, muitos há de uma 
infinidade de matizes, entre os quais se podem incluir: os incrédulos por 
pusilanimidade, que terão coragem quando virem que os outros não se 
queimam; os incrédulos por escrúpulos religiosos, aos quais um estudo es-
clarecido ensinará que o Espiritismo repousa sobre as bases fundamentais 
da Religião e respeita todas as crenças; que um de seus efeitos é incutir 
sentimentos religiosos nos que os não possuem, fortalecê-los nos que os 
tenham vacilantes. Depois, vêm os incrédulos por orgulho, por espírito de 
contradição, por negligência, por leviandade etc.

25. Não podemos omitir uma categoria a que chamaremos incré-
dulos por decepções. Abrange os que passaram de uma confiança exagerada 
à incredulidade, porque sofreram desenganos. Então, desanimados, tudo 
abandonaram, tudo rejeitaram. Estão no caso de um que negasse a boa-fé 
por haver sido ludibriado.

Ainda aí o que há é o resultado de incompleto estudo do Espiritismo 
e de falta de experiência. Aquele a quem os Espíritos mistificam geralmen-



Do método

37

te é mistificado por lhes perguntar o que eles não devem ou não podem 
dizer, ou porque não se acha bastante instruído sobre o assunto, para dis-
tinguir da impostura a verdade.

Muitos, ademais, só veem no Espiritismo um novo meio de adivi-
nhação e imaginam que os Espíritos existem para predizer a sorte de cada 
um. Ora, os Espíritos levianos e zombeteiros não perdem ocasião de se 
divertirem à custa dos que pensam desse modo. É assim que anunciarão 
maridos às moças; ao ambicioso, honras, heranças, tesouros ocultos etc. 
Daí, muitas vezes, desagradáveis decepções, das quais, entretanto, o ho-
mem sério e prudente sempre sabe preservar-se.

26. Uma classe muito numerosa, a mais numerosa mesmo de todas, 
mas que não poderia ser incluída entre as dos opositores, é a dos incertos. 
São, em geral, espiritualistas por princípio. Na maioria deles, há uma vaga 
intuição das ideias espíritas, uma aspiração de qualquer coisa que não po-
dem definir. Não lhes falta aos pensamentos senão serem coordenados e 
formulados. O Espiritismo lhes é como que um traço de luz: a claridade 
que dissipa o nevoeiro. Por isso mesmo o acolhem pressurosos, porque ele 
os livra das angústias da incerteza.

27. Se, daí, projetarmos o olhar sobre as diversas categorias de crentes, 
depararemos primeiro com os que são espíritas sem o saberem. Propriamente 
falando, estes constituem uma variedade ou um matiz da classe precedente. 
Sem jamais terem ouvido tratar da Doutrina Espírita, possuem o senti-
mento inato dos grandes princípios que dela decorrem, e esse sentimento 
se reflete em algumas passagens de seus escritos e de seus discursos, a pon-
to de suporem, os que os ouvem, que eles são completamente iniciados. 
Numerosos exemplos de tal fato se encontram nos escritores profanos e 
sagrados, nos poetas, oradores, moralistas e filósofos, antigos e modernos.

28. Entre os que se convenceram por um estudo direto, podem 
 destacar-se:

1o Os que creem pura e simplesmente nas manifestações. Para eles, 
o Espiritismo é apenas uma ciência de observação, uma série de fatos mais 
ou menos curiosos. Chamar-lhes-emos espíritas experimentadores.

2o Os que no Espiritismo veem mais do que fatos compreendem-
-lhe a parte filosófica; admiram a moral daí decorrente, mas não a prati-
cam. Insignificante ou nula é a influência que lhes exerce nos caracteres. 
Em nada alteram seus hábitos e não se privariam de um só gozo que fosse. 



Primeira Parte – Capítulo III

38

O avarento continua a sê-lo, o orgulhoso se conserva cheio de si, o invejo-
so e o cioso sempre hostis. Consideram a caridade cristã apenas uma bela 
máxima. São os espíritas imperfeitos.

3o Os que não se contentam com admirar a moral espírita, que a pra-
ticam e lhe aceitam todas as consequências. Convencidos de que a existência 
terrena é uma prova passageira, tratam de aproveitar os seus breves instantes 
para avançar pela senda do progresso, única que os pode elevar na hierar-
quia do mundo dos Espíritos, esforçando-se por fazer o bem e coibir seus 
maus pendores. As relações com eles sempre oferecem segurança, porque a 
convicção que nutrem os preserva de pensarem praticar o mal. A caridade 
é, em tudo, a regra de proceder a que obedecem. São os verdadeiros espíritas, 
ou melhor, os espíritas cristãos.

4o Há, finalmente, os espíritas exaltados. A espécie humana seria per-
feita se sempre tomasse o lado bom das coisas. Em tudo, o exagero é prejudi-
cial. Em Espiritismo, infunde confiança demasiado cega e frequentemente 
pueril no tocante ao Mundo Invisível, e leva a aceitar-se, com extrema faci-
lidade e sem verificação, aquilo cujo absurdo ou impossibilidade a reflexão 
e o exame demonstrariam. O entusiasmo, porém, não reflete, deslumbra. 
Esta espécie de adeptos é mais nociva do que útil à causa do Espiritismo. 
São os menos aptos para convencer a quem quer que seja, porque todos, 
com razão, desconfiam dos julgamentos deles. Graças à sua boa-fé, são ilu-
didos assim por Espíritos mistificadores, como por homens que procuram 
explorar-lhes a credulidade. Mal menor apenas haveria se só eles tivessem 
que sofrer as consequências. O pior é que, sem o quererem, dão armas aos 
incrédulos, que antes buscam ocasião de zombar do que se convencerem, e 
que não deixam de imputar a todos o ridículo de alguns. Sem dúvida que 
isto não é justo nem racional, mas, como se sabe, os adversários do Espiri-
tismo só consideram de bom quilate a razão de que desfrutam, e conhecer a 
fundo aquilo sobre que discorrem é o que menos cuidado lhes dá.

29. Os meios de convencer variam extremamente, conforme os in-
divíduos. O que persuade a uns nada produz em outros; este se convenceu 
observando algumas manifestações materiais, aquele por efeito de comu-
nicações inteligentes, o maior número pelo raciocínio. Podemos até dizer 
que, para a maioria dos que se não preparam pelo raciocínio, os fenômenos 
materiais quase nenhum peso têm. Quanto mais extraordinários são esses 
fenômenos, quanto mais se afastam das leis conhecidas, maior oposição 



Do método

39

encontram, e isto por uma razão muito simples: é que todos somos levados 
naturalmente a duvidar de uma coisa que não tem sanção racional. Cada 
um a considera do seu ponto de vista e a explica a seu modo: o materia-
lista a atribui a uma causa puramente física ou a embuste; o ignorante e 
o supersticioso, a uma causa diabólica ou sobrenatural, ao passo que uma 
explicação prévia produz o efeito de destruir as ideias preconcebidas e de 
mostrar, senão a realidade, pelo menos a possibilidade da coisa, que, assim, 
é compreendida antes de ser vista. Ora, desde que se reconhece a possibili-
dade de um fato, três quartos da convicção estão conseguidos.

30. Convirá se procure convencer um incrédulo obstinado? Já disse-
mos que isso depende das causas e da natureza da sua incredulidade.  Muitas 
vezes, a insistência em querer persuadi-lo o leva a crer em sua importância 
pessoal, o que, a seu ver, constitui razão para ainda mais se obstinar. Com 
relação àquele que se não convenceu pelo raciocínio, nem pelos fatos, a 
conclusão a tirar-se é que ainda lhe cumpre sofrer a prova da incredulidade. 
Deve-se deixar à Providência o encargo de lhe preparar circunstâncias mais 
favoráveis. Não faltam os que anseiam pelo recebimento da luz, para que 
se esteja a perder tempo com os que a repelem.

Dirigi-vos, portanto, aos de boa vontade, cujo número é maior do 
que se pensa, e o exemplo de suas conversões, multiplicando-se, mais do que 
simples palavras, vencerá as resistências. O verdadeiro espírita jamais deixará 
de fazer o bem. Lenir corações aflitos, consolar, acalmar desesperos, operar 
reformas morais, essa a sua missão. É nisso também que encontrará satisfa-
ção real. O Espiritismo anda no ar, difunde-se pela força mesma das coisas, 
porque torna felizes os que o professam. Quando o ouvirem repercutir em 
torno de si mesmos, entre seus próprios amigos, os que o combatem por 
sistema compreenderão o insulamento em que se acham e serão forçados a  
calar-se, ou a render-se.

31. Para, no ensino do Espiritismo, proceder-se como se procederia 
com relação ao das ciências ordinárias, preciso fora passar em revista toda a 
série dos fenômenos que possam produzir-se, começando pelos mais sim-
ples, para chegar sucessivamente aos mais complexos. Ora, isso não é pos-
sível, porque possível não é fazer-se um curso de Espiritismo experimental, 
como se faz um curso de Física ou de Química. Nas ciências naturais, 
opera-se sobre a matéria bruta, que se manipula à vontade, tendo-se quase 
sempre a certeza de poderem regular-se os efeitos. No Espiritismo, temos 



Primeira Parte – Capítulo III

40

que lidar com inteligências que gozam de liberdade e que a cada instan-
te nos provam não estar submetidas aos nossos caprichos. Cumpre, pois, 
observar, aguardar os resultados e colhê-los à passagem. Daí o declararmos 
abertamente que quem quer que se blasone de os obter à vontade não pode 
deixar de ser ignorante ou impostor. Daí vem que o verdadeiro Espiritismo 
jamais se dará em espetáculo, nem subirá ao tablado das feiras.

Há mesmo qualquer coisa de ilógico em supor-se que Espíritos ve-
nham exibir-se e submeter-se a investigações, como objetos de curiosidade. 
Portanto, pode suceder que os fenômenos não se deem quando mais de-
sejados sejam, ou que se apresentem numa ordem muito diversa da que se 
quereria. Acrescentemos mais que, para serem obtidos, precisa se faz a in-
tervenção de pessoas dotadas de faculdades especiais e que estas faculdades 
variam ao infinito, de acordo com as aptidões dos indivíduos. Ora, sendo 
extremamente raro que a mesma pessoa tenha todas as aptidões, isso cons-
titui uma nova dificuldade, porquanto mister seria ter-se sempre à mão 
uma coleção completa de médiuns, o que absolutamente não é possível.

O meio, aliás, muito simples, de se obviar a este inconveniente con-
siste em se começar pela teoria. Aí todos os fenômenos são apreciados, 
explicados; compreende-se a sua possibilidade e se sabe em que condições 
podem produzir-se. Então, qualquer que seja a ordem em que se apresen-
tem, nada terão que surpreenda. Este caminho ainda oferece outra vanta-
gem: a de poupar uma imensidade de decepções àquele que queira operar 
por si mesmo. Precavido contra as dificuldades, ele saberá manter-se em 
guarda e evitar a conjuntura de adquirir a experiência à sua própria custa.

Ser-nos-ia difícil dizer quantas pessoas que, desde quando começa-
mos a ocupar-nos com o Espiritismo, hão vindo ter conosco e quantas 
delas vimos que se conservaram indiferentes ou incrédulas diante dos fatos 
mais positivos e só posteriormente se convenceram, mediante uma expli-
cação racional; quantas outras que se predispuseram à convicção pelo ra-
ciocínio; quantas, enfim, que se persuadiram, sem nada nunca terem visto, 
unicamente porque haviam compreendido. Falamos, pois, por experiência 
e, assim, também, é por experiência que dizemos consistir o melhor mé-
todo de ensino espírita em se dirigir, aquele que ensina, antes à razão do 
que aos olhos. Esse o método que seguimos em nossas lições e pelo qual 
somente temos que nos felicitar.4

4 Nota de Allan Kardec: O nosso ensino teórico e prático é sempre gratuito.



Do método

41

32. Ainda outra vantagem apresenta o estudo prévio da teoria — a 
de mostrar imediatamente a grandeza do objetivo e o alcance desta ciência. 
Aquele que começa por ver uma mesa a girar, ou a bater, se sente mais in-
clinado ao gracejo, porque dificilmente imaginará que de uma mesa possa 
sair uma doutrina regeneradora da Humanidade. Temos notado sempre 
que os que creem antes de haver visto, apenas porque leram e compre-
enderam, longe de se conservarem superficiais, são, ao contrário, os que 
mais refletem. Dando maior atenção ao fundo do que à forma, veem na 
parte filosófica o principal, considerando como acessório os fenômenos 
propriamente ditos. Declaram então que, mesmo quando estes fenômenos 
não existissem, ainda ficava uma filosofia que só ela resolve problemas até 
hoje insolúveis; que só ela apresenta a teoria mais racional do passado do 
homem e do seu futuro. Ora, como é natural, preferem eles uma doutrina 
que explica às que não explicam, ou explicam mal.

Quem quer que reflita compreende perfeitamente bem que se po-
deria abstrair das manifestações, sem que a Doutrina deixasse de subsistir. 
As manifestações a corroboram, confirmam, porém não lhe constituem a 
base essencial. O observador criterioso não as repele; ao contrário, aguarda 
circunstâncias favoráveis que lhe permitam testemunhá-las. A prova do 
que avançamos é que grande número de pessoas, antes de ouvirem falar das 
manifestações, tinham a intuição desta Doutrina, que não fez mais do que 
lhes dar corpo, conexão às ideias.

33. Demais, fora inexato dizer-se que os que começam pela teoria se 
privam do objeto das observações práticas. Pelo contrário, não só lhes não 
faltam os fenômenos, como ainda os de que eles dispõem têm, aos seus 
olhos, maior peso mesmo do que os que pudessem vir a operar-se em sua 
presença. Referimo-nos aos copiosos fatos de manifestações espontâneas, de 
que falaremos nos capítulos seguintes. Raros serão os que delas não tenham 
conhecimento, quando nada, por ouvir dizer. Outros conhecem algumas, 
consigo mesmo ocorridas, mas a que não prestaram quase nenhuma aten-
ção. A teoria lhes vem dar a explicação. E afirmamos que esses fatos têm 
grande peso, quando se apoiam em testemunhos irrecusáveis, porque não 
se pode supô-los devidos a arranjos nem a conivências. Mesmo que não 
houvesse os fenômenos provocados, nem por isso deixaria de haver os es-
pontâneos e já seria muito que ao Espiritismo coubesse apenas lhes ofere-
cer uma solução racional. Assim, os que leem previamente reportam suas 



Primeira Parte – Capítulo III

42

recordações a esses fatos, que se lhes apresentam como uma confirmação 
da teoria.

34. Singularmente se equivocaria, quanto à nossa maneira de ver, 
quem supusesse que aconselhamos se desprezem os fatos. Pelos fatos foi 
que chegamos à teoria. É certo que para isso tivemos de nos consagrar a 
assíduo trabalho durante muitos anos e de fazer milhares de observações. 
Mas, pois que os fatos nos serviram e servem todos os dias, seríamos incon-
sequentes conosco mesmo se lhes contestássemos a importância, sobretudo 
quando compomos um livro para torná-los conhecidos de todos. Dizemos 
apenas que, sem o raciocínio, eles não bastam para determinar a convicção; 
que uma explicação prévia, pondo termo às prevenções e mostrando que os 
fatos em nada são contrários à razão, dispõe o indivíduo a aceitá-los.

Tão verdade é isto que, em dez pessoas completamente novatas no 
assunto, que assistam a uma sessão de experimentação, ainda que das mais 
satisfatórias na opinião dos adeptos, nove sairão sem estar convencidas e 
 algumas mais incrédulas do que antes, por não terem as experiências cor-
respondido ao que esperavam. O inverso se dará com as que puderem com-
preender os fatos, mediante antecipado conhecimento teórico. Para estas 
pessoas, a teoria constitui um meio de verificação, sem que coisa alguma as 
surpreenda, nem mesmo o insucesso, porque sabem em que condições os 
fenômenos se produzem e que não se lhes deve pedir o que não podem dar. 
Assim, pois, a inteligência prévia dos fatos não só as coloca em condições 
de se aperceberem de todas as anomalias, mas também de  apreenderem um 
sem-número de particularidades, de matizes, às vezes muito delicados, que 
escapam ao observador ignorante. Tais os motivos que nos forçam a não 
admitir, em nossas sessões experimentais, senão quem possua suficientes 
noções preparatórias para compreender o que ali se faz, persuadido de que 
os que lá fossem, carentes dessas noções, perderiam o seu tempo, ou nos 
fariam perder o nosso.

35. Aos que quiserem adquirir essas noções preliminares pela leitura 
das nossas obras, aconselhamos que as leiam nesta ordem:

1o O que é o espiritismo. Esta brochura, de uma centena de páginas 
somente, contém sumária exposição dos princípios da Doutrina Espírita, 
um apanhado geral desta, permitindo ao leitor apreender-lhe o conjunto 
dentro de um quadro restrito. Em poucas palavras ele lhe percebe o obje-
tivo e pode julgar do seu alcance. Aí se encontram, além disso, respostas 



Do método

43

às principais questões ou objeções que os novatos se sentem naturalmente 
propensos a fazer. Esta primeira leitura, que muito pouco tempo consome, 
é uma introdução que facilita um estudo mais aprofundado.

2o O livro dos espíritos. Contém a doutrina completa, como a ditaram 
os próprios Espíritos, com toda a sua filosofia e todas as suas consequências 
morais. É a revelação do destino do homem, a iniciação no conhecimento 
da natureza dos Espíritos e nos mistérios da vida de Além-Túmulo. Quem 
o lê compreende que o Espiritismo objetiva um fim sério, que não consti-
tui frívolo passatempo.

3o O livro dos médiuns. Destina-se a guiar os que queiram entregar-se 
à prática das manifestações, dando-lhes conhecimento dos meios próprios 
para se comunicarem com os Espíritos. É um guia, tanto para os médiuns 
como para os evocadores, e o complemento de O livro dos espíritos.

4o Revista espírita. Variada coletânea de fatos, de explicações teóricas 
e de trechos isolados, que completam o que se encontra nas duas obras pre-
cedentes, formando-lhes, de certo modo, a aplicação. Sua leitura pode fa-
zer-se simultaneamente com a daquelas obras, porém mais proveitosa será, 
e, sobretudo, mais inteligível, se for feita depois de O livro dos espíritos.5

Isto pelo que nos diz respeito. Os que desejem tudo conhecer de 
uma ciência devem necessariamente ler tudo o que se ache escrito sobre 
a matéria, ou, pelo menos, o que haja de principal, não se limitando a 
um único autor. Devem mesmo ler o pró e o contra, as críticas como as 
apologias, inteirar-se dos diferentes sistemas, a fim de poderem julgar por 
comparação.

Por esse lado, não preconizamos nem criticamos obra alguma, visto 
não querermos, de nenhum modo, influenciar a opinião que dela se possa 
formar. Trazendo nossa pedra ao edifício, colocamo-nos nas fileiras. Não 
nos cabe ser juiz e parte e não alimentamos a ridícula pretensão de ser o 
único distribuidor da luz. Toca ao leitor separar o bom do mau, o verda-
deiro do falso.

5 N.E.: De Kardec são ainda as obras: O evangelho segundo o espiritismo; O céu e o inferno; A gênese e 
Obras póstumas.





CAPÍTULO IV

M

Dos sistemas

36. Quando começaram a produzir-se os estranhos fenômenos do 
Espiritismo, ou melhor dizendo, quando esses fenômenos se renovaram 
nestes últimos tempos, o primeiro sentimento que despertaram foi o da 
dúvida sobre a realidade deles e, mais ainda, sobre a causa que lhes dava 
origem. Uma vez certificados, por testemunhos irrecusáveis e pelas expe-
riências que todos hão podido fazer, sucedeu que cada um os interpretou 
a seu modo, de acordo com suas ideias pessoais, suas crenças ou suas pre-
venções. Daí, muitos sistemas, a que uma observação mais atenta viria dar 
o justo valor.

Julgaram os adversários do Espiritismo encontrar um argumento 
nessa divergência de opiniões, dizendo que os próprios espíritas não se 
entendiam entre si. A pobreza de semelhante razão prontamente se pa-
tenteia, desde que se reflita que os passos de qualquer ciência nascente são 
necessariamente incertos, até que o tempo haja permitido se colecionem e 
coordenem os fatos sobre que se possa firmar a opinião.

À medida que os fatos se completam e vão sendo mais bem 
observados, as ideias prematuras se apagam e a unidade se estabelece, pelo 
menos com relação aos pontos fundamentais, senão a todos os pormeno-
res. Foi o que se deu com o Espiritismo, que não podia fugir à lei comum e 
tinha mesmo, por sua natureza, que se prestar, mais do que qualquer outro 
assunto, à diversidade das interpretações. Pode-se, aliás, dizer que, a este 
respeito, ele andou mais depressa do que outras ciências mais antigas, do 
que a Medicina, por exemplo, que ainda traz divididos os maiores sábios.

37. Seguindo metódica ordem, para acompanhar a marcha progres-
siva das ideias, convém sejam colocados na primeira linha dos sistemas os 



Primeira Parte – Capítulo IV

46

que se podem classificar como sistemas de negação, isto é, os dos adversários 
do Espiritismo. Já lhes refutamos as objeções, na introdução e na conclu-
são de O livro dos espíritos, assim como no volumezinho que intitulamos O 
que é o espiritismo. Fora supérfluo insistir nisso aqui. Limitar-nos-emos a 
lembrar, em duas palavras, os motivos em que eles se fundam.

De duas espécies são os fenômenos espíritas: efeitos físicos e efeitos 
inteligentes. Não admitindo a existência dos Espíritos, por não admitirem 
coisa alguma fora da matéria, concebe-se que neguem os efeitos inteligen-
tes. Quanto aos efeitos físicos, eles os comentam do ponto de vista em 
que se colocam, e seus argumentos se podem resumir nos quatro sistemas 
seguintes:

38. Sistema do charlatanismo. — Entre os antagonistas do Espiritis-
mo, muitos atribuem aqueles efeitos ao embuste, pela razão de que alguns 
puderam ser imitados. Segundo tal suposição, todos os espíritas seriam 
indivíduos iludidos e todos os médiuns seriam enganadores, de nada valen-
do a posição, o caráter, o saber e a honradez das pessoas. Se isto merecesse 
resposta, diríamos que alguns fenômenos da Física também são imitados 
pelos prestidigitadores, o que nada prova contra a verdadeira ciência. De-
mais, pessoas há cujo caráter afasta toda suspeita de fraude, e é preciso não 
saber absolutamente viver e carecer de toda urbanidade para que alguém 
ouse vir dizer-lhe na face que são cúmplices de charlatanismo.

Num salão muito respeitável, um senhor, que se dizia bem-educado, 
tendo-se permitido fazer uma reflexão dessa natureza, ouviu da dona da 
casa o seguinte: “Senhor, pois que não estais satisfeito, à porta vos será 
restituído o que pagastes.” E, com um gesto, lhe indicou o que de melhor 
tinha a fazer. Dever-se-á por isso afirmar que nunca houve abuso? Para 
crê-lo, fora mister admitir-se que os homens são perfeitos. De tudo se 
abusa, até das coisas mais santas. Por que não abusariam do Espiritismo? 
Porém, o mau uso que de uma coisa se faça não autoriza que ela seja pre-
julgada desfavoravelmente. Para chegar-se à verificação, que se pode obter, 
da boa-fé com que obram as pessoas, deve-se atender aos motivos que lhes 
determinam o procedimento. O charlatanismo não tem cabimento onde 
não há especulação.

39. Sistema da loucura. — Alguns, por condescendência, concordam 
em pôr de lado a suspeita de embuste. Afirmam então que os que não 
iludem são iludidos, o que equivale a qualificá-los de imbecis. Quando 



Dos sistemas

47

os incrédulos se abstêm de usar de circunlóquios, declaram, pura e sim-
plesmente, que os que creem são loucos, atribuindo-se a si mesmos, desse 
modo e sem cerimônias, o privilégio do bom senso. Esse o argumento 
formidável dos que nenhuma razão plausível encontram para apresentar.

Afinal, semelhante maneira de atacar se tornou ridícula, tal a sua 
banalidade, e não merece que se perca tempo em refutá-la. Acresce que 
os espíritas não se alteram com isso; tomam corajosamente o seu partido 
e se consolam, lembrando-se de que têm por companheiros de infortúnio 
muitas pessoas de mérito incontestável.

Efetivamente, forçoso será convir em que essa loucura, se loucura 
existe, apresenta uma característica muito singular: a de atingir de prefe-
rência a classe instruída, em cujo seio conta o Espiritismo, até o presente, 
a imensa maioria de seus adeptos. Se entre estes algumas excentricidades se 
manifestam, elas nada provam contra a Doutrina, do mesmo modo que os 
loucos religiosos nada provam contra a religião, nem os loucos melômanos 
contra a música, ou os loucos matemáticos contra a Matemática. Todas as 
ideias sempre tiveram fanáticos exagerados e é preciso se seja dotado de 
muito obtuso juízo para confundir a exageração de uma coisa com a coisa 
mesma.

Para mais amplas explicações a este respeito, recomendamos ao leitor 
a nossa brochura: O que é o espiritismo e O livro dos espíritos (Introdução, 
§ 15).

40. Sistema da alucinação. –– Outra opinião, menos ofensiva essa, 
por trazer um ligeiro colorido científico, consiste em levar os fenômenos à 
conta de ilusão dos sentidos. Assim, o observador estaria de muita boa-fé, 
apenas julgaria ver o que não vê. Quando diz que viu uma mesa levantar-
-se e manter-se no ar, sem ponto de apoio, a verdade é que a mesa não se 
mexeu. Ele a viu no ar, por efeito de uma espécie de miragem, ou por uma 
refração, qual a que nos faz ver, na água, um astro, ou um objeto qualquer, 
fora da sua posição real. Isto, a rigor, seria possível, mas os que já teste-
munharam fenômenos espíritas hão podido certificar-se do isolamento da 
mesa suspensa, passando por debaixo dela, o que parece difícil de se con-
seguir, caso o móvel não se houvesse despregado do solo. Por outro lado, 
muitas vezes tem sucedido quebrar-se a mesa ao cair. Dar-se-á que também 
aí nada mais haja do que simples efeito de ótica?



Primeira Parte – Capítulo IV

48

É fora de dúvida que uma causa fisiológica bem conhecida pode 
fazer que uma pessoa julgue ver em movimento um objeto que não se 
moveu, ou que suponha estar ela própria a mover-se, quando permanece 
imóvel. Mas quando, rodeando uma mesa, muitas pessoas a veem arrasta-
da por um movimento tão rápido que difícil se lhes torna acompanhá-la, 
ou que mesmo deita algumas delas ao chão, poder-se-á dizer que todas se 
acham tomadas de vertigem, como o bêbedo que acredita estar vendo a 
casa em que mora passar-lhe por diante dos olhos?

41. Sistema do músculo estalante. — Sendo assim pelo que toca à vi-
são, de outro modo não poderia ser pelo que concerne à audição. Quando 
as pancadas são ouvidas por todas as pessoas reunidas em determinado lu-
gar, não há como atribuí-las razoavelmente a uma ilusão. Pomos de parte, 
está claro, toda ideia de fraude e supomos que uma atenta observação tenha 
verificado não serem as pancadas atribuíveis a qualquer causa fortuita ou 
material.

É certo que um sábio médico deu desse fenômeno uma explicação, 
ao seu parecer, peremptória.6 “A causa, disse ele, reside nas contrações vo-
luntárias, ou involuntárias, do tendão do músculo curto-perônio.” A este 
propósito, desce às mais completas minúcias anatômicas para demonstrar 
por que mecanismo pode esse tendão produzir os ruídos de que se trata, 
imitar os rufos do tambor e, até, executar árias ritmadas. Conclui daí que 
os que julgam ouvir pancadas numa mesa são vítimas de uma mistificação 
ou de uma ilusão.

O fato, em si mesmo, não é novo. Infelizmente para o autor dessa 
pretendida descoberta, sua teoria é incapaz de explicar todos os casos. Diga-
mos, antes de tudo, que os que gozam da estranha faculdade de fazer que o 
seu músculo curto-perônio, ou qualquer outro, estale à vontade, da de exe-
cutar árias por esse meio, são indivíduos excepcionais, enquanto muito co-
mum é a de fazer-se que uma mesa dê pancadas e que nem todos, dado que 
algum exista, dos que gozam desta última faculdade possuem a primeira.

Em segundo lugar, o sábio doutor esqueceu de explicar como o es-
talido muscular de uma pessoa imóvel e afastada da mesa pode produzir 
nesta vibrações sensíveis a quem a toque; como pode esse ruído repercutir, 

6 Nota de Allan Kardec: Foi o Sr. Jobert (de Lamballe). Para sermos justos, devemos dizer que a desco-
berta é devida ao Sr. Schi. O Sr. Jobert lhe deduziu as consequências perante a Academia de Medici-
na, pretendendo dar, assim, o golpe de morte nos Espíritos batedores. Na Revista espírita, do mês de 
junho de 1859, encontrar-se-ão todos os pormenores da explicação do Sr. Jobert.



Dos sistemas

49

à vontade dos assistentes, nas diferentes partes da mesa, nos outros móveis, 
nas paredes, no forro etc.; como, finalmente, a ação daquele músculo pode 
atingir uma mesa em que ninguém toca e fazê-la mover-se. Em suma, a 
explicação a que nos reportamos, se de fato o fosse, apenas infirmaria o fe-
nômeno das pancadas, nada adiantando com relação a qualquer dos outros 
muitos modos de comunicação.

Reconheçamos, pois, que ele julgou sem ter visto, ou sem ter obser-
vado tudo, e observado bem. É sempre de lamentar que homens de ciência 
se afoitem a dar, do que não conhecem, explicações que os fatos podem 
desmentir. O próprio saber que possuem deverá torná-los tanto mais cir-
cunspectos em seus juízos, quanto é certo que esse saber afasta deles os 
limites do desconhecido.

42. Sistema das causas físicas. — Aqui, estamos fora do sistema da 
negação absoluta. Averiguada a realidade dos fenômenos, a primeira ideia 
que naturalmente acudiu ao espírito dos que os verificaram foi a de atri-
buir os movimentos ao magnetismo, à eletricidade ou à ação de um fluido 
qualquer; numa palavra, a uma causa inteiramente física e material. Nada 
apresentava de irracional esta opinião e teria prevalecido se o fenômeno 
houvera ficado adstrito a efeitos puramente mecânicos. Uma circunstância 
parecia mesmo corroborá-la: a do aumento que, em certos casos, experi-
mentava a força atuante, na razão direta do número das pessoas presentes. 
Assim, cada uma destas podia ser considerada como um dos elementos de 
uma pilha elétrica humana. Já dissemos que o que caracteriza uma teoria 
verdadeira é poder dar a razão de tudo. Se, porém, um só fato que seja a 
contradiz, é que ela é falsa, incompleta ou por demais absoluta. Ora, foi o 
que não tardou a reconhecer-se quanto a esta.

Os movimentos e as pancadas deram sinais inteligentes, obedecendo 
à vontade e respondendo ao pensamento. Haviam, pois, de originar-se de 
uma causa inteligente. Desde que o efeito deixava de ser puramente físico, 
outra, por isso mesmo, tinha que ser a causa. Tanto assim, que o sistema da 
ação exclusiva de um agente material foi abandonado, para só ser esposado 
ainda pelos que julgam a priori, sem haver visto coisa alguma. O ponto 
capital, portanto, está em verificar-se a ação inteligente, de cuja realidade 
se pode convencer quem quiser dar-se ao trabalho de observar.

43. Sistema do reflexo. — Reconhecida a ação inteligente, restava 
saber donde provinha essa inteligência. Julgou-se que bem podia ser a do 



Primeira Parte – Capítulo IV

50

médium, ou a dos assistentes, a se refletirem como a luz ou os raios so-
noros. Era possível: só a experiência poderia dizer a última palavra. Mas, 
notemos, antes de tudo, que este sistema já se afasta por completo da ideia 
puramente materialista. Para que a inteligência dos assistentes pudesse re-
produzir-se por via indireta, preciso era se admitisse existir no homem um 
princípio exterior do organismo.

Se o pensamento externado fora sempre o dos assistentes, a teoria 
da reflexão estaria confirmada. Mas, embora reduzido a estas proporções, 
já não seria do mais alto interesse o fenômeno? Já não seria coisa bastante 
notável o pensamento a repercutir num corpo inerte e a se traduzir pelo 
movimento e pelo ruído? Já não haveria aí o que excitasse a curiosidade 
dos sábios? Por que então a desprezaram eles, que se afadigam na pesquisa 
de uma fibra nervosa? 

Só a experiência, dizemos, podia confirmar ou condenar essa teoria, 
e a experiência a condenou, porquanto demonstra a todos os momentos, e 
com os mais positivos fatos, que o pensamento expresso não somente pode 
ser estranho ao dos assistentes, mas que lhes é, muitas vezes, contrário; 
que contradiz todas as ideias preconcebidas e frustra todas as previsões. 
Com efeito, difícil me é acreditar que a resposta provenha de mim mesmo, 
quando, a pensar no branco, se me fala em preto.

Em apoio da teoria que apreciamos, costumam invocar certos casos 
em que são idênticos o pensamento manifestado e o dos assistentes. Mas, 
que prova isso, senão que estes podem pensar como a inteligência que se 
comunica? Não há por que pretender-se que as duas opiniões devam ser 
sempre opostas. Quando, no curso de uma conversação, o vosso interlocutor 
emite um pensamento análogo ao que vos está na mente, direis, por isso, que 
de vós mesmos vem o seu pensamento? Bastam alguns exemplos em contrá-
rio, bem comprovados, para que positivado fique não ser absoluta esta teoria.

Como explicar, pela reflexão do pensamento, as escritas feitas por 
pessoas que não sabem escrever; as respostas do mais alto alcance filosófico 
obtidas por indivíduos iletrados; as respostas dadas a perguntas mentais, 
ou em língua que o médium desconhece, e mil outros fatos que não per-
mitem dúvida sobre a independência da inteligência que se manifesta? A 
opinião oposta não pode deixar de resultar de falta de observação.

Provada, como está, moralmente, pela natureza das respostas, a 
presença de uma inteligência diversa da do médium e da dos assistentes, 



Dos sistemas

51

 provada também o está materialmente, pelo fato da escrita direta, isto é, da 
escrita obtida espontaneamente, sem lápis, nem pena, sem contato e mal-
grado todas as precauções tomadas contra qualquer subterfúgio. O caráter 
inteligente do fenômeno não pode ser posto em dúvida: logo, há nele mais 
alguma coisa do que uma ação fluídica. Depois, a espontaneidade do pen-
samento expresso contra toda expectativa e sem que alguma questão tenha 
sido formulada não consente se veja nele um reflexo do dos assistentes.

Em alguns casos, o sistema do reflexo é bastante descortês. Quan-
do, numa reunião de pessoas honestas, surge inopinadamente uma dessas 
comunicações de revoltante grosseria, fora desatencioso, para com os as-
sistentes, pretender-se que ela haja provindo de um deles, sendo provável 
que cada um se daria pressa em repudiá-la. (Vede O livro dos espíritos, 
Introdução, §16.)

44. Sistema da alma coletiva. — Constitui uma variante do pre-
cedente. Segundo este sistema, apenas a alma do médium se manifesta, 
porém identificada com a de muitos outros vivos, presentes ou ausentes, 
e formando um todo coletivo, em que se acham reunidas as aptidões, a 
inteligência e os conhecimentos de cada um. Conquanto a brochura em 
que esta teoria vem exposta se intitule A luz,7 muito obscuro se nos afigura 
o seu estilo. Confessamos não ter logrado compreendê-la e dela falamos 
unicamente de memória. É, em suma, como tantas outras, uma opinião 
individual, que conta poucos prosélitos. Pelo nome de Emah Tirpsé, o au-
tor designa o ser coletivo criado pela sua imaginação. Por epígrafe, tomou 
a seguinte sentença: Nada há oculto que não deva ser conhecido. Esta pro-
posição é evidentemente falsa, porquanto uma imensidade há de coisas 
que o homem não pode e não tem que saber. Bem presunçoso seria aquele 
que pretendesse devassar todos os segredos de Deus.

45. Sistema sonambúlico. — Mais adeptos teve este, que ainda conta 
alguns. Admite, como o anterior, que todas as comunicações inteligentes 
provêm da alma ou Espírito do médium. Mas, para explicar o fato de o 
médium tratar de assuntos que estão fora do âmbito de seus conhecimen-
tos, em vez de supor a existência, nele, de uma alma múltipla, atribui essa 
aptidão a uma sobre-excitação momentânea de suas faculdades mentais, a 

7 Nota de Allan Kardec: Comunhão. A luz do fenômeno do Espírito. Mesas falantes, sonâmbulos, mé-
diuns, milagres. Magnetismo espiritual: poder da prática da fé. Por Emah Tirpsé, uma alma coletiva 
que escreve por intermédio de uma prancheta. Bruxelas, 1858, casa Devroye.



Primeira Parte – Capítulo IV

52

uma espécie de estado sonambúlico, ou extático, que lhe exalta e desenvol-
ve a inteligência. Não há negar, em certos casos, a influência desta causa. 
Porém, a quem tenha observado como opera a maioria dos médiuns, essa 
observação basta para lhe tornar evidente que aquela causa não explica 
todos os fatos, que ela constitui exceção, e não regra.

Poder-se-ia acreditar que fosse assim, se o médium tivesse sempre 
ar de inspirado ou de extático, aspecto que, aliás, lhe seria fácil aparentar 
perfeitamente, se quisesse representar uma comédia. Como, porém, se há 
de crer na inspiração, quando o médium escreve como uma máquina, sem 
ter a mínima consciência do que está obtendo, sem a menor emoção, sem 
se ocupar com o que faz, distraído, rindo e conversando de uma coisa e 
de outra? Concebe-se a sobre-excitação das ideias, mas não se compreende 
possa fazer que uma pessoa escreva sem saber escrever e, ainda menos, 
quando as comunicações são transmitidas por pancadas ou com o auxílio 
de uma prancheta, de uma cesta.

No curso desta obra, teremos ocasião de mostrar a parte que se deve 
atribuir à influência das ideias do médium. Todavia, tão numerosos e evi-
dentes são os fatos em que a inteligência estranha se revela por meio de si-
nais incontestáveis, que não pode haver dúvida a respeito. O erro da maior 
parte dos sistemas, que surgiram nos primeiros tempos do Espiritismo, está 
em haverem deduzido, de fatos insulados, conclusões gerais.

46. Sistema pessimista, diabólico ou demoníaco. — Entramos aqui 
numa outra ordem de ideias. Comprovada a intervenção de uma inteli-
gência estranha, tratava-se de saber de que natureza era essa inteligência. 
Sem dúvida que o meio mais simples consistia em lhe perguntar isso. Algu-
mas pessoas, contudo, entenderam que esse processo não oferecia garantias 
bastantes e assentaram ver em todas as manifestações, unicamente, uma 
obra diabólica. Segundo essas pessoas, só o diabo ou os demônios podem 
comunicar-se. Conquanto fraco eco encontre hoje este sistema, é inegável 
que gozou, por algum tempo, de certo crédito, devido mesmo ao caráter 
dos que tentaram fazer que ele prevalecesse. Faremos, entretanto, notar que 
os partidários do sistema demoníaco não devem ser classificados entre os 
adversários do Espiritismo: ao contrário. Sejam demônios ou anjos, os seres 
que se comunicam são sempre seres incorpóreos. Ora, admitir a manifesta-
ção dos demônios é admitir a possibilidade da comunicação do mundo vi-
sível com o Mundo Invisível, ou, pelo menos, com uma parte deste último.



Dos sistemas

53

Compreende-se que a crença na comunicação exclusiva dos demô-
nios, por muito irracional que seja, não houvesse parecido impossível, 
quando se consideravam os Espíritos como seres criados fora da Humani-
dade. Mas, desde que se sabe que os Espíritos são simplesmente as almas 
dos que hão vivido, ela perdeu todo o seu prestígio e, pode-se dizer, toda a 
verossimilhança, porquanto, admitida, o que se seguiria é que todas essas 
almas eram demônios, embora fossem as de um pai, de um filho ou de um 
amigo, e que nós mesmos, morrendo, nos tornaríamos demônios, doutrina 
pouco lisonjeira e nada consoladora para muita gente. Bem difícil será per-
suadir uma mãe de que o filho querido, que ela perdeu e que lhe vem dar, 
depois da morte, provas de sua afeição e de sua identidade, é um suposto 
satanás. Sem dúvida, entre os Espíritos, há os muito maus e que não valem 
mais do que os chamados demônios, por uma razão bem simples: a de que 
há homens muito maus que, pelo fato de morrerem, não se tornam bons. 
A questão está em saber se só eles podem comunicar-se conosco. Aos que 
assim pensem, dirigimos as seguintes perguntas:

1o Há ou não Espíritos bons e maus?
2o Deus é ou não mais poderoso do que os maus Espíritos, ou do que 

os demônios, se assim lhes quiserdes chamar?
3o Afirmar que só os maus se comunicam é dizer que os bons não 

o podem fazer. Sendo assim, uma de duas: ou isto se dá pela vontade ou 
contra a vontade de Deus. Se contra a sua vontade, é que os maus Espíritos 
podem mais do que Ele; se, por vontade sua, por que, em sua bondade, 
não permitiria Ele que os bons fizessem o mesmo, para contrabalançar a 
influência dos outros?

4o Que provas podeis apresentar da impossibilidade de os bons 
 Espíritos se comunicarem?

5o Quando se vos opõe a sabedoria de certas comunicações, respon-
deis que o demônio usa de todas as máscaras para melhor seduzir. Sabe-
mos, com efeito, haver Espíritos hipócritas, que dão à sua linguagem um 
verniz de sabedoria; mas admitis que a ignorância pode falsificar o ver-
dadeiro saber e uma natureza má imitar a verdadeira virtude, sem deixar 
vestígio que denuncie a fraude?

6o Se só o demônio se comunica, sendo ele o inimigo de Deus e dos 
homens, por que recomenda que se ore a Deus, que nos submetamos à 
vontade de Deus, que suportemos sem queixas as tribulações da vida, que 



Primeira Parte – Capítulo IV

54

não ambicionemos as honras, nem as riquezas, que pratiquemos a caridade 
e todas as máximas do Cristo, numa palavra: que façamos tudo o que é 
preciso para lhe destruir o império, dele, demônio? Se tais conselhos o de-
mônio é quem os dá, forçoso será convir em que, por muito manhoso que 
seja, bastante inábil é ele, fornecendo armas contra si mesmo.8

7o Pois que os Espíritos se comunicam, é que Deus o permite. Em 
presença das boas e das más comunicações, não será mais lógico admitir-
-se que umas Deus as permite para nos experimentar e as outras para nos 
aconselhar ao bem?

8o Que direis de um pai que deixasse o filho à mercê dos exemplos e 
dos conselhos perniciosos, e que o afastasse de si; que o privasse do contato 
com as pessoas que o pudessem desviar do mal? Ser-nos-á lícito supor que 
Deus procede como um bom pai não procederia, e que, sendo ele a bon-
dade por excelência, faça menos do que faria um homem?

9o A Igreja reconhece como autênticas certas manifestações da Vir-
gem e de outros santos, em aparições, visões, comunicações orais etc. Essa 
crença não está em contradição com a doutrina da comunicação exclusiva 
dos demônios?

Acreditamos que algumas pessoas hajam professado de boa-fé essa 
teoria, mas também cremos que muitas a adotaram unicamente com o fito 
de fazer que outras fugissem de ocupar-se com tais coisas, pelo temor das 
comunicações más, a cujo recebimento todos estão sujeitos. Dizendo que 
só o diabo se manifesta, quiseram aterrorizar, quase como se faz com uma 
criança a quem se diz: não toques nisto, porque queima. A intenção pode 
ter sido louvável, porém o objetivo falhou, porquanto a só proibição basta 
para excitar a curiosidade, e bem poucos são aqueles a quem o medo do 
diabo tolhe a iniciativa. Todos querem vê-lo, quando mais não seja para 
saber como é feito, e muito espantados ficam por não o acharem tão feio 
como o imaginavam.

E não se poderia achar também outro motivo para essa teoria exclu-
siva do diabo? Gente há para quem todos os que não lhe são do mesmo 
parecer estão em erro. Ora, os que pretendem que todas as comunicações 

8 Nota de Allan Kardec: Esta questão foi tratada em O livro dos espíritos (questões 128 e seguintes); mas, 
com relação a este assunto, como acerca de tudo o que respeita à parte religiosa, recomendamos 
a brochura intitulada: Carta de um católico sobre o espiritismo, do Dr. Grand, ex-cônsul da França (à 
venda na Livraria Ledoyen, in-18; preço 1 franco), bem como a que vamos publicar sob o título: Os 
contraditores do espiritismo, do ponto de vista da religião, da ciência e do materialismo.



Dos sistemas

55

provêm do demônio não serão a isso induzidos pelo receio de que os Es-
píritos não estejam de acordo com eles sobre todos os pontos, mais ainda 
sobre os que se referem aos interesses deste mundo, do que sobre os que 
concernem aos do outro? Não podendo negar os fatos, entenderam de 
apresentá-los sob forma apavorante. Esse meio, entretanto, não produziu 
melhor resultado do que os outros. Onde o temor do ridículo se mostre 
impotente, forçoso é se deixem passar as coisas.

O muçulmano que ouvisse um Espírito falar contra certas leis do 
 Alcorão certamente acreditaria tratar-se de um mau Espírito. O mesmo se 
daria com um judeu, pelo que toca a certas  práticas da Lei de Moisés. 
Quanto aos católicos, de um ouvimos que o Espírito que se comunica não 
podia deixar de ser o diabo, porque se permitira a liberdade de pensar de 
modo diverso do dele, acerca do poder temporal, se bem que, em suma, o 
Espírito não houvesse pregado senão a caridade, a tolerância, o amor do 
próximo e a abnegação das coisas deste mundo, preceitos todos ensinados 
pelo Cristo.

Não sendo os Espíritos mais do que as almas dos homens e não sen-
do estes perfeitos, o que se segue é que há Espíritos igualmente imperfeitos, 
cujos caracteres se refletem nas suas comunicações. É fato incontestável 
haver, entre eles, maus, astuciosos, profundamente hipócritas, contra os 
quais preciso se faz que estejamos em guarda. Mas, porque se encontram 
no mundo homens perversos, é isto motivo para nos afastarmos de toda 
a sociedade? Deus nos outorgou a razão e o discernimento para apreciar-
mos assim os Espíritos, como os homens. O melhor meio de se obviar aos 
inconvenientes da prática do Espiritismo não consiste em proibi-lo, mas 
em fazê-lo compreendido. Um receio imaginário apenas por um instante 
impressiona e não atinge a todos. A realidade claramente demonstrada, 
todos a compreendem.

47. Sistema otimista. — Ao lado dos que nestes fenômenos unica-
mente veem a ação do demônio, estão outros que tão somente hão visto a 
dos bons Espíritos. Supuseram que, estando liberta da matéria a alma, ne-
nhum véu mais lhe encobre coisa alguma, devendo ela, portanto,  possuir 
a ciência e a sabedoria supremas. A confiança cega nessa superioridade 
absoluta dos seres do Mundo Invisível tem sido, para muitos, a causa de 
não poucas decepções. Esses aprenderão à sua custa a desconfiar de certos 
Espíritos, quanto de certos homens.



Primeira Parte – Capítulo IV

56

48. Sistema unispírita ou monoespírita. — Como variedade do siste-
ma otimista, temos o que se baseia na crença de que um único Espírito se 
comunica com os homens, sendo esse Espírito o Cristo, que é o protetor da 
Terra. Diante das comunicações da mais baixa trivialidade, de revoltante 
grosseria, impregnadas de malevolência e de maldade, haveria profanação 
e impiedade em supor-se que pudessem emanar do Espírito do bem por 
excelência. Se os que assim o creem nunca tivessem obtido senão comu-
nicações inatacáveis, ainda se lhes conceberia a ilusão. A maioria deles, 
porém, concorda que tem recebido algumas muito ruins, o que explicam 
dizendo ser uma prova a que o bom Espírito os sujeita, com o lhes ditar 
coisas absurdas. Assim, enquanto uns atribuem todas as comunicações ao 
diabo, que pode dizer coisas excelentes para tentar, pensam outros que só 
Jesus se manifesta e que pode dizer coisas detestáveis para experimentar os 
homens. Entre estas duas opiniões tão opostas, quem sentenciará? O bom 
senso e a experiência. Dizemos: a experiência, por ser impossível que os 
que professam ideias tão exclusivas tudo tenham visto e visto bem.

Quando se lhes objeta com os fatos de identidade, que atestam, por 
meio de manifestações escritas, visuais, ou outras, a presença de parentes 
ou conhecidos dos circunstantes, respondem que é sempre o mesmo Espí-
rito, o diabo, segundo aqueles, o Cristo, segundo estes, que toma todas as 
formas. Porém, não nos dizem por que motivo os outros Espíritos não se 
podem comunicar, com que fim o Espírito da Verdade nos viria enganar, 
apresentando-se sob falsas aparências, iludir uma pobre mãe, fazendo-lhe 
crer que tem ao seu lado o filho por quem derrama lágrimas. A razão se 
nega a admitir que o Espírito, entre todos santo, desça a representar seme-
lhante comédia. Demais, negar a possibilidade de qualquer outra comu-
nicação não importa em subtrair ao Espiritismo o que este tem de mais 
suave: a consolação dos aflitos? Digamos, pura e simplesmente, que tal 
sistema é irracional e não suporta exame sério.

49. Sistema multispírita ou polispírita. — Todos os sistemas a que 
temos passado em revista, sem excetuar os que se orientam no sentido 
de negar, fundam-se em algumas observações, porém incompletas ou mal 
interpretadas. Se uma casa for vermelha de um lado e branca do outro, 
aquele que a houver visto apenas por um lado afirmará que ela é branca, 
outro declarará que é vermelha. Ambos estarão em erro e terão razão. No 
entanto, aquele que a tenha visto dos dois lados dirá que a casa é branca 



Dos sistemas

57

e vermelha e só ele estará com a verdade. O mesmo sucede com a opinião 
que se forme do Espiritismo: pode ser verdadeira, a certos respeitos, e falsa, 
se se generalizar o que é parcial, se se tomar como regra o que constitui 
exceção, como o todo o que é apenas a parte. Por isso dizemos que quem 
deseje estudar esta ciência deve observar muito e durante muito tempo. Só 
o tempo lhe permitirá apreender os pormenores, notar os matizes delica-
dos, observar uma imensidade de fatos característicos, que lhe serão outros 
tantos raios de luz. Se, porém, se detiver na superfície, expõe-se a formular 
juízo prematuro e, conseguintemente, errôneo.

Eis aqui as consequências gerais deduzidas de uma observação 
completa e que agora formam a crença, pode-se dizer, da universalidade 
dos espíritas, visto que os sistemas restritivos não passam de opiniões 
insuladas:

1o Os fenômenos espíritas são produzidos por inteligências extracor-
póreas, às quais também se dá o nome de Espíritos;

2o Os Espíritos constituem o Mundo Invisível; estão em toda parte; 
povoam infinitamente os espaços; temos muitos, de contínuo, em torno de 
nós, com os quais nos achamos em contato;

3o Os Espíritos reagem incessantemente sobre o mundo físico e 
 sobre o mundo moral e são uma das potências da Natureza;

4o Os Espíritos não são seres à parte dentro da criação, mas as almas 
dos que hão vivido na Terra, ou em outros mundos, e que despiram o in-
vólucro corpóreo; donde se segue que as almas dos homens são Espíritos 
encarnados e que nós, morrendo, nos tornamos Espíritos;

5o Há Espíritos de todos os graus de bondade e de malícia, de saber 
e de ignorância;

6o Todos estão submetidos à Lei do Progresso e podem todos chegar 
à perfeição, mas, como têm livre-arbítrio, lá chegam em tempo mais ou 
menos longo, conforme seus esforços e vontade;

7o São felizes ou infelizes, de acordo com o bem ou o mal que pra-
ticaram durante a vida e com o grau de adiantamento que alcançaram. A 
felicidade perfeita e sem mescla é partilha unicamente dos Espíritos que 
atingiram o grau supremo da perfeição;

8o Todos os Espíritos, em dadas circunstâncias, podem manifestar-se 
aos homens; indefinido é o número dos que podem comunicar-se;



Primeira Parte – Capítulo IV

58

9o Os Espíritos se comunicam por médiuns, que lhes servem de ins-
trumentos e intérpretes;

10o Reconhecem-se a superioridade ou a inferioridade dos Espíritos 
pela linguagem que usam; os bons só aconselham o bem e só dizem coisas 
proveitosas; tudo neles lhes atesta a elevação; os maus enganam e todas as 
suas palavras trazem o cunho da imperfeição e da ignorância.

Os diferentes graus por que passam os Espíritos se acham indicados 
na Escala espírita (O livro dos espíritos, parte II, capítulo I, questão 100). 
O estudo dessa classificação é indispensável para se apreciar a natureza dos 
Espíritos que se manifestam, assim como suas boas e más qualidades.

50. Sistema da alma material. — Consiste apenas numa opinião par-
ticular sobre a natureza íntima da alma. Segundo esta opinião, a alma e 
o perispírito não seriam distintos uma do outro, ou melhor, o perispírito 
seria a própria alma, a se depurar gradualmente por meio de transmigra-
ções diversas, como o álcool se depura por meio de diversas destilações, ao 
passo que a Doutrina Espírita considera o perispírito simplesmente como 
o envoltório fluídico da alma, ou do Espírito. Sendo matéria o perispíri-
to, se bem que muito etérea, a alma seria de uma natureza material mais  
ou menos essencial, de acordo com o grau da sua purificação.

Este sistema não infirma qualquer dos princípios fundamentais da 
Doutrina Espírita, pois que nada altera com relação ao destino da alma; 
as condições de sua felicidade futura são as mesmas; formando a alma e o 
perispírito um todo, sob a denominação de Espírito, como o gérmen e o   
perisperma o formam sob a de fruto, toda a questão se reduz a considerar 
homogêneo o todo, em vez de considerá-lo formado de duas partes distintas.

Como se vê, isto não leva a consequência alguma e de tal opinião não 
houvéramos falado, se não soubéssemos de pessoas inclinadas a ver uma 
nova escola no que não é, em definitivo, mais do que simples interpretação 
de palavras. Semelhante opinião, restrita, aliás, mesmo que se achasse mais 
generalizada, não constituiria uma cisão entre os espíritas, do mesmo modo 
que as duas teorias da emissão e das ondulações da luz não significam uma 
cisão entre os físicos. Os que se decidissem a formar grupo à parte, por uma 
questão assim pueril, provariam, só com isso, que ligam mais importância 
ao acessório do que ao principal e que se acham compelidos à desunião por 
 Espíritos que não podem ser bons, visto que os bons Espíritos jamais insu-
flam a acrimônia, nem a cizânia. Daí o concitarmos todos os verdadeiros 



Dos sistemas

59

espíritas a se manterem em guarda contra tais sugestões e a não darem a cer-
tos pormenores mais importância do que merecem. O essencial é o fundo.

Julgamo-nos, entretanto, na obrigação de dizer algumas palavras acer-
ca dos fundamentos em que repousa a opinião dos que consideram distintos 
a alma e o perispírito. Ela se baseia no ensino dos Espíritos, que nunca 
divergiam a esse respeito. Referimo-nos aos esclarecidos, porquanto, entre 
os Espíritos em geral, muitos há que não sabem mais, que sabem mesmo 
menos do que os homens, ao passo que a teoria contrária é de concepção 
humana. Não inventamos, nem imaginamos o perispírito, para explicar os 
fenômenos. Sua existência nos foi revelada pelos Espíritos e a experiência 
no-la confirmou (O livro dos espíritos, questão 93). Apoia-se também no 
estudo das sensações dos Espíritos (O livro dos espíritos, questão 257) e, so-
bretudo, no fenômeno das aparições tangíveis, fenômeno que, de conformi-
dade com a opinião que estamos apreciando, implicaria a solidificação e a 
desagregação das partes constitutivas da alma e, pois, a sua desorganização.

Fora mister, além disso, admitir-se que esta matéria, que pode ser 
percebida pelos nossos sentidos, é, ela própria, o princípio inteligente, o 
que não nos parece mais racional do que confundir o corpo com a alma, 
ou a roupa com o corpo. Quanto à natureza íntima da alma, essa desco-
nhecemo-la. Quando se diz que a alma é imaterial, deve-se entendê-lo 
em sentido relativo, não em sentido absoluto, por isso que a imateriali-
dade absoluta seria o nada. Ora, a alma, ou o Espírito, são alguma coisa. 
Qualificando-a de imaterial, quer-se dizer que sua essência é de tal modo 
superior que nenhuma analogia tem com o que chamamos matéria e que, 
assim, para nós, ela é imaterial. (O livro dos espíritos, questões 23 e 82.)

51. Eis aqui a resposta que, sobre este assunto, deu um Espírito:
“O que uns chamam perispírito não é senão o que outros chamam 

envoltório material fluídico. Direi, de modo mais lógico, para me fazer 
compreendido, que esse fluido é a perfectibilidade dos sentidos, a extensão 
da vista e das ideias. Falo aqui dos Espíritos elevados. Quanto aos Espíritos 
inferiores, os fluidos terrestres ainda lhes são de todo inerentes; logo, são, 
como vedes, matéria. Daí os sofrimentos da fome, do frio etc., sofrimentos 
que os Espíritos Superiores não podem experimentar, visto que os fluidos 
terrestres se acham depurados em torno do pensamento, isto é, da alma. 
Esta, para progredir, necessita sempre de um agente; sem agente, ela nada 
é, para vós, ou melhor, não a podeis conceber. O perispírito, para nós ou-



Primeira Parte – Capítulo IV

60

tros Espíritos errantes, é o agente por meio do qual nos comunicamos con-
vosco, quer indiretamente, pelo vosso corpo ou pelo vosso perispírito, quer 
diretamente, pela vossa alma; donde, infinitas modalidades de  médiuns e 
de comunicações.

“Agora o ponto de vista científico, ou seja, a essência mesma do pe-
rispírito. Isso é outra questão. Compreendei primeiro moralmente. Resta 
apenas uma discussão sobre a natureza dos fluidos, coisa por ora inexpli-
cável. A ciência ainda não sabe bastante, porém lá chegará, se quiser cami-
nhar com o Espiritismo. O perispírito pode variar e mudar ao infinito. A 
alma é o pensamento: não muda de natureza. Não vades mais longe, por 
este lado; trata-se de um ponto que não pode ser explicado. Supondes que, 
como vós, também eu não perquiro? Vós pesquisais o perispírito; nós ou-
tros, agora, pesquisamos a alma. Esperai, pois.” — Lamennais

Assim, Espíritos, que podemos considerar adiantados, ainda não 
conseguiram sondar a natureza da alma. Como poderíamos nós fazê-lo? É, 
portanto, perder tempo querer perscrutar o princípio das coisas que, como 
foi dito em O livro dos espíritos (questões 17 e 49), está nos segredos de 
Deus. Pretender esquadrinhar, com o auxílio do Espiritismo, o que escapa 
à alçada da Humanidade é desviá-lo do seu verdadeiro objetivo, é fazer 
como a criança que quisesse saber tanto quanto o velho. Aplique o homem 
o Espiritismo em aperfeiçoar-se moralmente, eis o essencial. O mais não 
passa de curiosidade estéril e muitas vezes orgulhosa, cuja satisfação não o 
faria adiantar um passo. O único meio de nos adiantarmos consiste em nos 
tornarmos melhores. Os Espíritos que ditaram o livro que lhes traz o nome 
demonstraram a sua sabedoria, mantendo-se, pelo que concerne ao princí-
pio das coisas, dentro dos limites que Deus não permite sejam ultrapassa-
dos e deixando aos Espíritos sistemáticos e presunçosos a responsabilidade 
das teorias prematuras e errôneas, mais sedutoras do que sólidas, e que 
um dia virão a cair, ante a razão, como tantas outras surgidas dos cérebros 
humanos. Eles, ao justo, só disseram o que era preciso para que o homem 
compreendesse o futuro que o aguarda e para, por essa maneira, animá-lo 
à prática do bem. (Vede, aqui, adiante, na segunda parte, o cap. 1: Da ação 
dos Espíritos sobre a matéria.)



M

Das manifestações espíritas
Capítulo I Da ação dos Espíritos sobre a matéria
Capítulo II Das manifestações físicas. Das mesas 

girantes
Capítulo III Das manifestações inteligentes
Capítulo IV Da teoria das manifestações físicas
Capítulo V Das manifestações físicas espontâneas
Capítulo VI Das manifestações visuais
Capítulo VII Da bicorporeidade e da transfiguração
Capítulo VIII Do laboratório do Mundo Invisível
Capítulo IX Dos lugares assombrados 
Capítulo X Da natureza das comunicações
Capítulo XI Da sematologia e da tiptologia
Capítulo XII Da pneumatografia ou escrita direta. Da 

Pneumatofonia 
Capítulo XIII Da psicografia
Capítulo XIV Dos médiuns
Capítulo XV Dos médiuns escreventes ou psicógrafos
Capítulo XVI Dos médiuns especiais
Capítulo XVII Da formação dos médiuns
Capítulo XVIII Dos inconvenientes e perigos da 

mediunidade
Capítulo XIX Do papel dos médiuns nas comunicações 

espíritas 

Segunda Parte



Capítulo XX Da influência moral do médium
Capítulo XXI Da influência do meio
Capítulo XXII Da mediunidade nos animais
Capítulo XXIII Da obsessão 
Capítulo XXIV Da identidade dos Espíritos
Capítulo XXV Das evocações
Capítulo XXVI Das perguntas que se podem fazer aos 

Espíritos
Capítulo XXVII Das contradições e das mistificações
Capítulo XXVIII Do charlatanismo e do embuste
Capítulo XXIX Das reuniões e das sociedades espíritas 
Capítulo XXX Regulamento da Sociedade Parisiense 

de Estudos Espíritas 
Capítulo XXXI Dissertações espíritas
Capítulo XXXII Vocabulário espírita



CAPÍTULO I

M

Da ação dos Espíritos 
sobre a matéria

52. Posta de lado a opinião materialista, porque condenada pela ra-
zão e pelos fatos, tudo se resume em saber se a alma, depois da morte, pode 
manifestar-se aos vivos. Reduzida assim à sua expressão mais singela, a 
questão fica extraordinariamente desembaraçada. Caberia, antes de tudo, 
perguntar por que não poderiam seres inteligentes, que de certo modo 
vivem no nosso meio, se bem que invisíveis por natureza, atestar-nos de 
qualquer forma sua presença. A simples razão diz que nisto nada absolu-
tamente há de impossível, o que já é alguma coisa. Demais, esta crença 
tem a seu favor o assentimento de todos os povos, porquanto com ela 
deparamos em toda parte e em todas as épocas. Ora, nenhuma intuição 
pode mostrar-se tão generalizada, nem sobreviver ao tempo, se não tiver 
algum fundamento. Acresce que se acha sancionada pelo testemunho dos 
livros sagrados e pelo dos Pais da Igreja, tendo sido preciso o ceticismo e 
o materialismo do nosso século para que fosse lançada ao rol das ideias 
supersticiosas. Se estamos em erro, aquelas autoridades o estão igualmente. 

Mas isso não passa de considerações de ordem moral. Uma causa, 
especialmente, há contribuído para fortalecer a dúvida, numa época tão 
positiva como a nossa, em que toda gente faz questão de se inteirar de 
tudo, em que se quer saber o porquê e o como de todas as coisas. Essa 
causa é a ignorância da natureza dos Espíritos e dos meios pelos quais se 
podem manifestar. Adquirindo o conhecimento daquela natureza e destes 



Segunda Parte – Capítulo I

64

meios, as manifestações nada mais apresentam de espantosas e entram no 
cômputo dos fatos naturais.

53. A ideia que geralmente se faz dos Espíritos torna à primeira vista 
incompreensível o fenômeno das manifestações. Como estas não podem 
dar-se senão exercendo o Espírito ação sobre a matéria, os que julgam que a 
ideia de Espírito implica a de ausência completa de tudo o que seja matéria 
perguntam, com certa aparência de razão, como pode ele obrar material-
mente. Ora, aí o erro, pois que o Espírito não é uma abstração, é um ser 
definido, limitado e circunscrito. O Espírito encarnado no corpo constitui 
a alma. Quando o deixa, por ocasião da morte, não sai dele despido de 
todo o envoltório. Todos nos dizem que conservam a forma humana e, 
com efeito, quando nos aparecem, trazem as que lhes conhecíamos.

Observemo-los, atentamente, no instante em que acabem de deixar 
a vida; acham-se em estado de perturbação; tudo se lhes apresenta confuso 
em torno; veem perfeito ou mutilado, conforme o gênero da morte, o cor-
po que tiveram; por outro lado se reconhecem e sentem vivos; alguma coisa 
lhes diz que aquele corpo lhes pertence e não compreendem como podem 
estar separados dele. Continuam a ver-se sob a forma que tinham antes de 
morrer, e esta visão, nalguns, produz, durante certo tempo, singular ilusão: 
a de se crerem ainda vivos. Falta-lhes a experiência do novo estado em que 
se encontram, para se convencerem da realidade. Passado esse primeiro 
momento de perturbação, o corpo se lhes torna uma veste imprestável de 
que se despiram e de que não guardam saudades. Sentem-se mais leves e 
como que aliviados de um fardo. Não mais experimentam as dores físicas 
e se consideram felizes por poderem elevar-se, transpor o espaço, como 
tantas vezes o fizeram em sonho, quando vivos.9 Entretanto, malgrado a 
falta do corpo, comprovam suas personalidades; têm uma forma, mas que 
os não importuna nem os embaraça; têm, finalmente, a consciência de seu 
eu e de sua individualidade. Que devemos concluir daí? Que a alma não 
deixa tudo no túmulo, que leva consigo alguma coisa.

9 Nota de Allan Kardec: Quem se quiser reportar a tudo o que dissemos em O livro dos espíritos sobre os 
sonhos e o estado do Espírito durante o sono (questões 400 a 418), conceberá que esses sonhos que 
quase toda gente tem, em que nos vemos transportados através do espaço e como que voando, são 
mera recordação do que o nosso Espírito experimentou quando, durante o sono, deixara momenta-
neamente o corpo material, levando consigo apenas o corpo uídico, o que ele conservará depois 
da morte. Esses sonhos, pois, nos podem dar uma ideia do estado do Espírito, quando se houver 
desembaraçado dos entraves que o retêm preso ao solo.



Da ação dos Espíritos sobre a matéria

65

54. Numerosas observações e fatos irrecusáveis, de que mais tarde fa-
laremos, levaram à consequência de que há no homem três componentes: 
1o, a alma, ou Espírito, princípio inteligente, em que tem sua sede o senso 
moral; 2o, o corpo, invólucro grosseiro, material, de que ele se revestiu 
temporariamente, em cumprimento de certos desígnios providenciais; 3o, 
o perispírito, envoltório fluídico, semimaterial, que serve de ligação entre 
a alma e o corpo.

A morte é a destruição, ou antes, a desagregação do envoltório gros-
seiro, do invólucro que a alma abandona. O outro se desliga deste e acom-
panha a alma que, assim, fica sempre com um envoltório. Este último, 
ainda que fluídico, etéreo, vaporoso, invisível, para nós, em seu estado 
normal, não deixa de ser matéria, embora até ao presente não tenhamos 
podido assenhorear-nos dela e submetê-la à análise. 

Esse segundo invólucro da alma, ou perispírito, existe, pois, durante 
a vida corpórea; é o intermediário de todas as sensações que o Espírito per-
cebe e pelo qual transmite sua vontade ao exterior e atua sobre os órgãos 
do corpo. Para nos servirmos de uma comparação material, diremos que é 
o fio elétrico condutor, que serve para a recepção e a transmissão do pensa-
mento; é, em suma, esse agente misterioso, imperceptível, conhecido pelo 
nome de fluido nervoso, que desempenha tão grande papel na economia 
orgânica e que ainda não se leva muito em conta nos fenômenos fisiológi-
cos e patológicos.

Tomando em consideração apenas o elemento material ponderável, 
a Medicina, na apreciação dos fatos, se priva de uma causa incessante de 
ação. Não cabe, aqui, porém, o exame desta questão. Somente faremos 
notar que no conhecimento do perispírito está a chave de inúmeros pro-
blemas até hoje insolúveis.

O perispírito não constitui uma dessas hipóteses de que a ciência 
costuma valer-se para a explicação de um fato. Sua existência não foi ape-
nas revelada pelos Espíritos, resulta de observações, como teremos ocasião 
de demonstrar. Por ora e por nos não anteciparmos, no tocante aos fatos 
que havemos de relatar, limitar-nos-emos a dizer que, quer durante a sua 
união com o corpo, quer depois de separar-se deste, a alma nunca está 
desligada do seu perispírito.

55. Hão dito que o Espírito é uma chama, uma centelha. Isto se 
deve entender com relação ao Espírito propriamente dito, como princípio 



Segunda Parte – Capítulo I

66

intelectual e moral, a que se não poderia atribuir forma determinada. Mas, 
qualquer que seja o grau em que se encontre, o Espírito está sempre reves-
tido de um envoltório, ou perispírito, cuja natureza se eteriza à medida que 
ele se depura e eleva na hierarquia espiritual. De sorte que, para nós, a ideia 
de forma é inseparável da de Espírito e não concebemos uma sem a outra. 
O perispírito faz, portanto, parte integrante do Espírito, como o corpo o 
faz do homem. Porém, o perispírito, só por só, não é o Espírito, do mesmo 
modo que só o corpo não constitui o homem, porquanto o perispírito não 
pensa. Ele é para o Espírito o que o corpo é para o homem: o agente ou 
instrumento de sua ação.

56. Ele tem a forma humana e, quando nos aparece, é geralmente 
com a que revestia o Espírito na condição de encarnado. Daí se poderia 
supor que o perispírito, separado de todas as partes do corpo, se modela, 
de certa maneira, por este e lhe conserva o tipo; entretanto, não parece que 
seja assim. Com pequenas diferenças quanto às particularidades e exceção 
feita das modificações orgânicas exigidas pelo meio em o qual o ser tem que 
viver, a forma humana se nos depara entre os habitantes de todos os globos. 
Pelo menos, é o que dizem os Espíritos. Essa igualmente a forma de todos 
os Espíritos não encarnados, que só têm o perispírito; a com que, em todos 
os tempos, se representaram os anjos, ou Espíritos puros. Devemos concluir 
de tudo isto que a forma humana é a forma tipo de todos os seres humanos, 
seja qual for o grau de evolução em que se achem. Mas a matéria sutil do 
perispírito não possui a tenacidade nem a rigidez da matéria compacta do 
corpo; é, se assim nos podemos exprimir, flexível e expansível, donde resulta 
que a forma que toma, conquanto decalcada na do corpo, não é absoluta, 
amolga-se à vontade do Espírito, que lhe pode dar a aparência que entenda, 
ao passo que o invólucro sólido lhe oferece invencível resistência.

Livre desse obstáculo que o comprimia, o perispírito se dilata ou 
contrai, se transforma: presta-se, numa palavra, a todas as metamorfoses, 
de acordo com a vontade que sobre ele atua. Por efeito dessa propriedade 
do seu envoltório fluídico, é que o Espírito que quer dar-se a conhecer 
pode, sendo necessário, tomar a aparência exata que tinha quando vivo, 
até mesmo com os acidentes corporais que possam constituir sinais para o 
reconhecerem.

Os Espíritos, portanto, são, como se vê, seres semelhantes a nós, 
constituindo, ao nosso derredor, toda uma população, invisível no estado 



Da ação dos Espíritos sobre a matéria

67

normal. Dizemos — no estado normal, porque, conforme veremos, essa 
invisibilidade nada tem de absoluta.

57. Voltemos à natureza do perispírito, pois que isto é essencial para 
a explicação que temos de dar. Dissemos que, embora fluídico, o perispí-
rito não deixa de ser uma espécie de matéria, o que decorre do fato das 
aparições tangíveis, a que volveremos. Sob a influência de certos médiuns, 
tem-se visto aparecerem mãos com todas as propriedades de mãos vivas, 
que, como estas, denotam calor, podem ser palpadas, oferecem a resistên-
cia de um corpo sólido, agarram os circunstantes e, de súbito, se dissipam, 
quais sombras. A ação inteligente dessas mãos, que evidentemente obede-
cem a uma vontade, executando certos movimentos, tocando até melodias 
num instrumento, prova que elas são parte visível de um ser inteligente in-
visível. A tangibilidade que revelam, a temperatura, a impressão, em suma, 
que causam aos sentidos, porquanto se há verificado que deixam marcas 
na pele, que dão pancadas dolorosas, que acariciam delicadamente, pro-
vam que são de uma matéria qualquer. Seus desaparecimentos repentinos 
provam, além disso, que essa matéria é eminentemente sutil e se comporta 
como certas substâncias que podem alternativamente passar do estado só-
lido ao estado fluídico e vice-versa.

58. A natureza íntima do Espírito propriamente dito, isto é, do ser 
pensante, desconhecemo-la por completo. Apenas pelos seus atos ele se nos 
revela, e seus atos não nos podem impressionar os sentidos, a não ser por 
um intermediário material. O Espírito precisa, pois, de matéria para atuar 
sobre a matéria. Tem por instrumento direto de sua ação o perispírito, 
como o homem tem o corpo. Ora, o perispírito é matéria, conforme aca-
bamos de ver. Depois, serve-lhe também de agente intermediário o fluido 
universal, espécie de veículo sobre o qual ele atua, como nós atuamos sobre 
o ar, para obter determinados efeitos, por meio da dilatação, da compres-
são, da propulsão, ou das vibrações.

Considerada deste modo, facilmente se concebe a ação do Espírito 
sobre a matéria. Compreende-se, desde então, que todos os efeitos que daí 
resultam cabem na ordem dos fatos naturais e nada têm de maravilhosos. Só 
pareceram sobrenaturais, porque se lhes não conhecia a causa. Conhecida 
esta, desaparece o maravilhoso, e essa causa se inclui toda nas  propriedades 
semimateriais do perispírito. É uma ordem nova de fatos que uma nova 
lei vem explicar e dos quais, dentro de algum tempo, ninguém mais se 



Segunda Parte – Capítulo II

68

 admirará, como ninguém se admira hoje de se corresponder com outra pes-
soa, a grande distância, em alguns minutos, por meio da eletricidade.

59. Perguntar-se-á, talvez, como pode o Espírito, com o auxílio de 
matéria tão sutil, atuar sobre corpos pesados e compactos, suspender mesas 
etc. Semelhante objeção certo que não será formulada por um homem de 
ciência, visto que, sem falar das propriedades desconhecidas que esse novo 
agente pode possuir, não temos exemplos análogos sob as vistas? Não é nos 
gases mais rarefeitos, nos fluidos imponderáveis que a indústria encontra 
os seus mais possantes motores? Quando vemos o ar abater edifícios, o 
vapor deslocar enormes massas, a pólvora gaseificada levantar rochedos, 
a eletricidade lascar árvores e fender paredes, que dificuldades acharemos 
em admitir que o Espírito, com o auxílio do seu perispírito, possa levantar 
uma mesa, sobretudo sabendo que esse perispírito pode tornar-se visível, 
tangível e comportar-se como um corpo sólido?



CAPÍTULO II

M

Das manifestações físicas.
Das mesas girantes

60. Dá-se o nome de manifestações físicas às que se traduzem por 
efeitos sensíveis, tais como ruídos, movimentos e deslocação de corpos só-
lidos. Umas são espontâneas, isto é, independentes da vontade de quem 
quer que seja; outras podem ser provocadas. Primeiramente, só falaremos 
destas últimas.

O efeito mais simples, e um dos primeiros que foram observados, 
consiste no movimento circular impresso a uma mesa. Este efeito igualmen-
te se produz com qualquer outro objeto, mas sendo a mesa o móvel com 
que, pela sua comodidade, mais se tem procedido a tais experiências, a de-
signação de mesas girantes prevaleceu para indicar esta espécie de fenômenos.

Quando dizemos que este efeito foi um dos que primeiro se obser-
varam, queremos dizer nos últimos tempos, pois não há dúvida de que 
todos os gêneros de manifestações eram conhecidos desde os tempos mais 
longínquos. Visto que são efeitos naturais, necessariamente se produziram 
em todas as épocas. Tertuliano trata, em termos explícitos, das mesas gi-
rantes e falantes.

Durante algum tempo esse fenômeno entreteve a curiosidade dos 
salões. Depois, aborreceram-se dele e passaram a cultivar outras distrações, 
porquanto apenas o consideravam como simples distração. Duas causas 
contribuíram para que pusessem de parte as mesas girantes. Pelo que toca 
à gente frívola, a causa foi a moda, que não lhe permite conservar por dois 
invernos seguidos o mesmo divertimento, mas que, no entanto,  consentiu 



Segunda Parte – Capítulo II

70

que em três ou quatro predominasse o de que tratamos, coisa que a tal 
gente deve ter parecido prodigiosa. Quanto às pessoas criteriosas e ob-
servadoras, o que as fez desprezar as mesas girantes foi que, tendo visto 
nascer delas algo de sério, destinado a prevalecer, passaram a ocupar-se 
com as consequências a que o fenômeno dava lugar, bem mais importantes 
em seus resultados. Deixaram o alfabeto pela ciência, tal o segredo desse 
aparente abandono com que tanta bulha fazem os motejadores.

Como quer que seja, as mesas girantes representarão sempre o ponto 
de partida da Doutrina Espírita e, por essa razão, algumas explicações lhes 
devemos, tanto mais que, mostrando os fenômenos na sua maior simplicida-
de, o estudo das causas que os produzem ficará facilitado e, uma vez firmada, 
a teoria nos fornecerá a chave para a decifração dos efeitos mais complexos.

61. Para que o fenômeno se produza, faz-se mister a intervenção de 
uma ou muitas pessoas dotadas de especial aptidão, que se designam pelo 
nome de médiuns. O número dos cooperadores em nada influi, a não ser que 
entre eles se encontrem alguns médiuns ignorados. Quanto aos que não têm 
mediunidade, a presença desses nenhum resultado produz, pode mesmo ser 
mais prejudicial do que útil pela disposição de espírito em que se achem.

Sob este aspecto, os médiuns gozam de maior ou menor poder, pro-
duzindo, por conseguinte, efeitos mais ou menos pronunciados. Muitas 
vezes, um poderoso médium produzirá sozinho mais do que vinte outros 
juntos. Basta-lhe colocar as mãos na mesa para que, no mesmo instante, ela 
se mova, erga, revire, dê saltos ou gire com violência.

62. Nenhum indício há pelo qual se reconheça a existência da facul-
dade mediúnica. Só a experiência pode revelá-la. Quando, numa reunião, 
se quer experimentar, devem todos, muito simplesmente, sentar-se ao der-
redor da mesa e colocar-lhe em cima, espalmadas, as mãos, sem pressão 
nem esforço muscular. A princípio, como se ignorassem as causas do fe-
nômeno, recomendavam muitas precauções, que depois se verificou serem 
absolutamente inúteis. Tal, por exemplo, a alternação dos sexos; tal, tam-
bém, o contato entre os dedos mínimos das diferentes pessoas, de modo a 
formar uma cadeia ininterrupta. Esta última precaução parecia necessária, 
quando se acreditava na ação de uma espécie de corrente elétrica. Depois, 
a experiência lhe demonstrou a inutilidade.

A única prescrição de rigor obrigatório é o recolhimento, absolu-
to silêncio e, sobretudo, a paciência, caso o efeito se faça esperar. Pode 



Das manifestações físicas. Das mesas girantes

71

 acontecer que ele se produza em alguns minutos, como pode tardar meia 
hora ou uma hora. Isso depende da força mediúnica dos coparticipantes.

63. Acrescentemos que a forma da mesa, a substância de que é feita, 
a presença de metais, da seda nas roupas dos assistentes, os dias, as horas, a 
obscuridade, ou a luz etc., são indiferentes como a chuva ou o bom tempo. 
Apenas o volume da mesa deve ser levado em conta, mas tão somente no 
caso em que a força mediúnica seja insuficiente para vencer-lhe a resis-
tência. No caso contrário, uma pessoa só, até uma criança, pode fazer que 
uma mesa de 100 quilos se levante, ao passo que, em condições menos fa-
voráveis, 12 pessoas não conseguirão que uma mesinha de centro se mova.

Estando as coisas neste pé, quando o efeito começa a produzir-se, 
geralmente se ouve um pequeno estalido na mesa; sente-se como que um 
frêmito, que é o prelúdio do movimento. Tem-se a impressão de que ela 
se esforça por despregar-se do chão; depois, o movimento de rotação se 
acentua e acelera ao ponto de adquirir tal rapidez que os assistentes se 
veem nas maiores dificuldades para acompanhá-lo. Uma vez acentuado o 
movimento, podem eles afastar-se da mesa, que esta continua a mover-se 
em todos os sentidos, sem contato.

Doutras vezes, ela se agita e se ergue, ora num pé, ora noutro, e, em 
seguida, retoma suavemente a sua posição natural. Doutras, entra a oscilar, 
imitando o duplo balanço de um navio. Doutras, afinal, mas para isto 
necessário se faz considerável força mediúnica, se destaca completamente 
do solo e se mantém equilibrada no espaço, sem nenhum ponto de apoio, 
chegando mesmo, não raro, a elevar-se até o forro da casa, de modo a ser 
possível passar-se-lhe por baixo. Depois, desce lentamente, baloiçando-se 
como o faria uma folha de papel, ou, senão, cai violentamente e se quebra, 
o que prova de modo patente que os que presenciam o fenômeno não são 
vítimas de uma ilusão de ótica.

64. Outro fenômeno que se produz com frequência, de acordo com 
a natureza do médium, é o das pancadas no próprio tecido da madeira, 
sem que a mesa faça qualquer movimento. Essas pancadas, às vezes muito 
fracas, outras vezes muito fortes, se fazem também ouvir nos outros móveis 
do compartimento, nas paredes e no forro. Dentro em pouco voltaremos 
a esta questão. Quando as pancadas se dão na mesa, produzem nesta uma 
vibração muito apreciável por meio dos dedos e que se distingue perfeita-
mente, aplicando-se-lhe o ouvido.





CAPÍTULO III

M

Das manifestações inteligentes

65. No que acabamos de ver, nada certamente revela a intervenção 
de uma potência oculta e os efeitos que passamos em revista poderiam 
explicar-se perfeitamente pela ação de uma corrente magnética, ou elétrica, 
ou, ainda, pela de um fluido qualquer. Tal foi, precisamente, a primeira 
solução dada a tais fenômenos e que, com razão, podia passar por muito 
lógica. Teria, não há dúvida, prevalecido, se outros fatos não tivessem vin-
do demonstrá-la insuficiente. Estes fatos são as provas de inteligência que 
eles deram. Ora, como todo efeito inteligente há de por força derivar de 
uma causa inteligente, ficou evidenciado que, mesmo admitindo-se, em 
tais casos, a intervenção da eletricidade, ou de qualquer outro fluido, outra 
causa a essa se achava associada. Qual era ela? Qual a inteligência? Foi o 
que o seguimento das observações mostrou.

66. Para uma manifestação ser inteligente, indispensável não é que 
seja eloquente, espirituosa ou sábia; basta que prove ser um ato livre e 
voluntário, exprimindo uma intenção ou respondendo a um pensamen-
to. Decerto, quando uma ventoinha se move, toda gente sabe que apenas 
obedece a uma impulsão mecânica: à do vento, mas, se se reconhecessem 
nos seus movimentos sinais de serem eles intencionais, se ela girasse para a 
direita ou para a esquerda, depressa ou devagar, conforme se lhe ordenasse, 
forçoso seria admitir-se não que a ventoinha era inteligente, porém que 
obedecia a uma inteligência. Isso o que se deu com a mesa.

67. Vimo-la mover-se, levantar-se, dar pancadas, sob a influência 
de um ou de muitos médiuns. O primeiro efeito inteligente observado 
foi o obedecerem esses movimentos a uma determinação. Assim é que, 
sem mudar de lugar, a mesa se erguia alternativamente sobre o pé que se 



Segunda Parte – Capítulo III

74

lhe indicava; depois, caindo, batia um número determinado de pancadas, 
respondendo a uma pergunta. Doutras vezes, sem o contato de pessoa al-
guma, passeava sozinha pelo aposento, indo para a direita ou para a esquer-
da, para diante ou para trás, executando movimentos diversos, conforme 
o ordenavam os assistentes. Está bem visto que pomos de parte qualquer 
suposição de fraude; que admitimos a perfeita lealdade das testemunhas, 
atestada pela honradez e pelo absoluto desinteresse de todas. Falaremos 
mais tarde dos embustes contra os quais manda a prudência que se esteja 
precavido.

68. Por meio de pancadas e, sobretudo, por meio dos estalidos, de 
que há pouco tratamos, produzidos no interior da mesa, obtêm-se efeitos 
ainda mais inteligentes, como sejam: a imitação dos rufos do tambor, da 
fuzilaria de descarga por fila ou por pelotão, de um canhoneio; depois, a do 
ranger da serra, dos golpes de martelo, do ritmo de diferentes árias etc. Era, 
como bem se compreende, um vasto campo a ser explorado. Raciocinou-se 
que, se naquilo havia uma inteligência oculta, forçosamente lhe seria possí-
vel responder a perguntas e ela de fato respondeu, por um sim, por um não, 
dando o número de pancadas que se convencionara para um caso e outro.

Por serem muito insignificantes essas respostas, surgiu a ideia de 
fazer-se que a mesa indicasse as letras do alfabeto e compusesse assim pa-
lavras e frases.

69. Estes fatos, repetidos à vontade por milhares de pessoas e em 
todos os países, não podiam deixar dúvida sobre a natureza inteligente 
das manifestações. Foi então que apareceu um novo sistema, segundo o 
qual essa inteligência seria a do médium, do interrogante, ou mesmo dos 
assistentes. A dificuldade estava em explicar como semelhante inteligência 
podia refletir-se na mesa e se expressar por pancadas. Averiguado que estas 
não eram dadas pelo médium, deduziu-se que, então, o eram pelo pensa-
mento. Mas o pensamento a dar pancadas constituía fenômeno ainda mais 
prodigioso do que todos os que haviam sido observados. Não tardou que 
a experiência demonstrasse a inadmissibilidade de tal opinião. Efetivamen-
te, as respostas muito amiúde se achavam em oposição formal às ideias 
dos assistentes, fora do alcance intelectual do médium e eram até dadas 
em línguas que este ignorava ou referindo fatos que todos desconheciam. 
São tão numerosos os exemplos que quase impossível é não ter sido disso 
testemunha, muitas vezes, quem quer que já se ocupou um pouco com as 



Das manifestações inteligentes

75

manifestações espíritas. Citaremos apenas um, que nos foi relatado por 
uma testemunha ocular.

70. Num navio da marinha imperial francesa, estacionado nos mares 
da China, toda a equipagem, desde os marinheiros até o estado-maior, se 
ocupava em fazer que as mesas falassem. Tiveram a ideia de evocar o Es-
pírito de um tenente que pertencera à guarnição do mesmo navio e que 
morrera havia dois anos. O Espírito veio e, depois de várias comunicações 
que a todos encheram de espanto, disse o que segue, por meio de pancadas: 
“Peço-vos instantemente que mandeis pagar ao capitão a soma de... (indi-
cava a cifra), que lhe devo e que lamento não ter podido restituir-lhe antes 
de minha morte.” Ninguém conhecia o fato: o próprio capitão esquecera 
esse débito, aliás mínimo. Mas, procurando nas suas contas, encontrou 
uma nota da dívida do tenente, de importância exatamente idêntica à que 
o Espírito indicara. Perguntamos: do pensamento de quem podia essa in-
dicação ser o reflexo?

71. Aperfeiçoou-se a arte de obter comunicações pelo processo das 
pancadas alfabéticas, mas o meio continuava a ser muito moroso. Algu-
mas, entretanto, se obtiveram de certa extensão, assim como interessantes 
revelações sobre o mundo dos Espíritos. Estes indicaram outros meios e a 
eles se deve o das comunicações escritas.     

Receberam-se as primeiras deste gênero, adaptando-se um lápis ao 
pé de uma mesa leve, colocada sobre uma folha de papel. Posta em movi-
mento pela influência de um médium, a mesa começou a traçar caracteres, 
depois palavras e frases. Simplificou-se gradualmente o processo, pelo em-
prego de mesinhas do tamanho de uma mão, construídas expressamente 
para isso; em seguida, pelo emprego de cestas, de caixas de papelão e, afi-
nal, pelo de simples pranchetas. A escrita saía tão corrente, tão rápida e tão 
fácil como com a mão. Porém, reconheceu-se mais tarde que todos aqueles 
objetos não passavam, em definitivo, de apêndices, de verdadeiras lapi-
seiras, de que se podia prescindir, segurando o médium, com sua própria 
mão, o lápis. Forçada a um movimento involuntário, a mão escrevia sob 
o impulso que lhe imprimia o Espírito e sem o concurso da vontade, nem 
do pensamento do médium. A partir de então, as comunicações de Além-
-Túmulo se tornaram sem limites, como o é a correspondência habitual 
entre os vivos.



Segunda Parte – Capítulo III

76

Voltaremos a tratar destes diferentes meios, a fim de explicá-los mi-
nuciosamente. Por ora, limitamo-nos a esboçá-los, para mostrar os fatos 
sucessivos que levaram os observadores a reconhecer, nestes fenômenos, a 
intervenção de inteligências ocultas, ou, por outra, dos Espíritos.



CAPÍTULO IV

M

Da teoria das 
manifestações físicas

• Movimentos e suspensões • Ruídos • Aumento 
e diminuição de peso dos corpos

72. Demonstrada, pelo raciocínio e pelos fatos, a existência dos Es-
píritos, assim como a possibilidade que têm de atuar sobre a matéria, trata-
-se agora de saber como se efetua essa ação e como procedem eles para fazer 
que se movam as mesas e outros corpos inertes.

Uma ideia se apresenta muito naturalmente e nós a tivemos. Dando-
-nos outra explicação muito diversa, pela qual longe estávamos de esperar, 
os Espíritos a combateram, constituindo isto uma prova de que a teoria de-
les não era efeito da nossa opinião. Ora, essa primeira ideia todos a podiam 
ter, como nós; quanto à teoria dos Espíritos, não cremos que jamais haja 
acudido à mente de quem quer que seja. Sem dificuldade se reconhecerá 
quanto é superior à que esposávamos, se bem que menos simples, porque 
dá solução a inúmeros outros fatos que, com a nossa, não encontravam 
explicação satisfatória.

73. Desde que se tornaram conhecidas a natureza dos Espíritos, 
sua forma humana, as propriedades semimateriais do perispírito, a ação 
mecânica que este pode exercer sobre a matéria; desde que, em casos de 
aparição, se viram mãos fluídicas e mesmo tangíveis tomar dos objetos e 
transportá-los, julgou-se, como era natural, que o Espírito se servia muito 



Segunda Parte – Capítulo IV

78

simplesmente de suas próprias mãos para fazer que a mesa girasse e que à 
força de braço é que ela se erguia no espaço. Mas, então, sendo assim, que 
necessidade havia de médium? Não pode o Espírito atuar só por si? Porque 
é evidente que o médium, que as mais das vezes põe as mãos sobre a mesa 
em sentido contrário ao do seu movimento, ou que mesmo não coloca ali 
as mãos, não pode secundar o Espírito por meio de uma ação muscular 
qualquer. Deixemos, porém, que primeiro falem os Espíritos a quem in-
terrogamos sobre esta questão.

74. As respostas seguintes nos foram dadas pelo Espírito São Luís. 
Muitos outros, depois, as confirmaram.

I. Será o fluido universal uma emanação da divindade? 
“Não.”
II. Será uma criação da divindade?
“Tudo é criado, exceto Deus.”
III. O fluido universal será ao mesmo tempo o elemento universal?
“Sim, é o princípio elementar de todas as coisas.”
IV. Alguma relação tem ele com o fluido elétrico, cujos efeitos  conhecemos?
“É o seu elemento.”
V. Em que estado o fluido universal se nos apresenta na sua maior 

 simplicidade?
“Para o encontrarmos na sua simplicidade absoluta, precisamos as-

cender aos Espíritos puros. No vosso mundo, ele sempre se acha mais ou 
menos modificado, para formar a matéria compacta que vos cerca. Entre-
tanto, podeis dizer que o estado em que se encontra mais próximo daquela 
simplicidade é o do fluido a que chamais fluido magnético animal.”

VI. Já disseram que o fluido universal é a fonte da vida. Será ao mesmo 
tempo a fonte da inteligência?

“Não, esse fluido apenas anima a matéria.”
VII. Pois que é desse fluido que se compõe o perispírito, parece que, neste, 

ele se acha como num estado de condensação, que o aproxima, até certo ponto, 
da matéria propriamente dita?

“Até certo ponto, como dizes, porquanto não tem todas as proprie-
dades da matéria. É mais ou menos condensado, conforme os mundos.”

VIII.Como pode um Espírito produzir o movimento de um corpo sólido?
“Combinando uma parte do fluido universal com o fluido que o 

médium emite, próprio àquele efeito.”



Da teoria das manifestações físicas

79

IX. Será com os seus próprios membros, de certo modo solidificados, que 
os Espíritos levantam a mesa?

“Esta resposta ainda não te levará até onde desejas. Quando, sob as 
vossas mãos, uma mesa se move, o Espírito haure no fluido universal o que 
é necessário para lhe dar uma vida factícia. Assim preparada a mesa, o Es-
pírito a atrai e move sob a influência do fluido que de si mesmo desprende, 
por efeito da sua vontade. Quando quer pôr em movimento uma massa 
por demais pesada para suas forças, chama em seu auxílio outros Espíritos, 
cujas condições sejam idênticas às suas. Em virtude da sua natureza etérea, 
o Espírito propriamente dito não pode atuar sobre a matéria grosseira sem 
intermediário, isto é, sem o elemento que o liga à matéria. Esse elemento, 
que constitui o que chamais perispírito, vos faculta a chave de todos os 
fenômenos espíritas de ordem material. Julgo ter-me explicado muito cla-
ramente, para ser compreendido.”

nota. Chamamos a atenção para a seguinte frase, primeira da resposta acima: 

Esta resposta AINDA não te levará até onde desejas. O Espírito compreendera per-

feitamente que todas as questões precedentes só haviam sido formuladas para che-

garmos a esta última e alude ao nosso pensamento que, com efeito, esperava por 

outra resposta muito diversa, isto é, pela confirmação da ideia que tínhamos sobre 

a maneira por que o Espírito obtém o movimento da mesa.

X. Os Espíritos que aquele que deseja mover um objeto chama em seu 
auxílio são-lhe inferiores? Estão-lhe sob as ordens?

“São-lhe iguais, quase sempre. Muitas vezes acodem espontanea-
mente.”

XI. São aptos, todos os Espíritos, a produzir fenômenos deste gênero?
“Os que produzem efeitos desta espécie são sempre Espíritos infe-

riores, que ainda se não desprenderam inteiramente de toda a influência 
material.”

XII. Compreendemos que os Espíritos Superiores não se ocupam com coi-
sas que estão muito abaixo deles. Mas perguntamos se, uma vez que estão mais 
desmaterializados, teriam o poder de fazê-lo, dado que o quisessem?

“Os Espíritos Superiores têm a força moral, como os outros têm a 
força física. Quando precisam desta força, servem-se dos que a possuem. Já 
não se vos disse que eles se servem dos Espíritos inferiores, como vós vos 
servis dos carregadores?” 



Segunda Parte – Capítulo IV

80

nota. Já foi explicado que a densidade do perispírito, se assim se pode dizer, varia 

de acordo com o estado dos mundos. Parece que também varia, em um mesmo 

mundo, de indivíduo para indivíduo. Nos Espíritos moralmente adiantados, é mais 

sutil e se aproxima da dos Espíritos elevados; nos Espíritos inferiores, ao contrário, 

aproxima-se da matéria e é o que faz que os Espíritos de baixa condição conservem 

por muito tempo as ilusões da vida terrestre. Esses pensam e obram como se ainda 

fossem vivos; experimentam os mesmos desejos e quase que se poderia dizer a 

mesma sensualidade. Esta grosseria do perispírito, dando-lhe mais afinidade com a 

matéria, torna os Espíritos inferiores mais aptos às manifestações físicas. Pela mes-

ma razão é que um homem de sociedade, habituado aos trabalhos da inteligência, 

franzino e delicado de corpo, não pode suspender fardos pesados, como o faz um 

carregador. Nele, a matéria é, de certa maneira, menos compacta, menos resisten-

tes os órgãos; há menos fluido nervoso. Sendo o perispírito, para o Espírito, o que 

o corpo é para o homem e como à sua maior densidade corresponde menor supe-

rioridade espiritual, essa densidade substitui no Espírito a força muscular, isto é, 

dá-lhe, sobre os fluidos necessários às manifestações, um poder maior do que o de 

que dispõem aqueles cuja natureza é mais etérea. Querendo um Espírito elevado 

produzir tais efeitos, faz o que entre nós fazem as pessoas delicadas: chama para 

executá-los um Espírito do ofício.

XIII. Se compreendemos bem o que disseste, o princípio vital reside no 
fluido universal; o Espírito tira deste fluido o envoltório semimaterial que cons-
titui o seu perispírito e é ainda por meio deste fluido que ele atua sobre a ma-
téria inerte. É assim?

“É. Quer dizer: ele empresta à matéria uma espécie de vida factícia; 
a matéria se anima da vida animal. A mesa, que se move debaixo das vossas 
mãos, vive como animal; obedece por si mesma ao ser inteligente. Não é 
este quem a impele, como faz o homem com um fardo. Quando ela se ele-
va, não é o Espírito quem a levanta com o esforço do seu braço: é a própria 
mesa que, animada, obedece à impulsão que lhe dá o Espírito.”

XIV. Que papel desempenha o médium nesse fenômeno?
“Já eu disse que o fluido próprio do médium se combina com o 

fluido universal que o Espírito acumula. É necessária a união desses dois 
fluidos, isto é, do fluido animalizado e do fluido universal para dar vida à 
mesa. Mas nota bem que essa vida é apenas momentânea, que se extingue 
com a ação e, às vezes, antes que esta termine, logo que a quantidade de 
fluido deixa de ser bastante para a animar.”



Da teoria das manifestações físicas

81

XV. Pode o Espírito atuar sem o concurso de um médium? 
“Pode atuar à revelia do médium. Quer isto dizer que muitas  pessoas, 

sem que o suspeitem, servem de auxiliares aos Espíritos. Delas haurem os 
Espíritos, como de uma fonte, o fluido animalizado de que necessitem. 
Assim é que o concurso de um médium, tal como o entendeis, nem sempre 
é preciso, o que se verifica principalmente nos fenômenos espontâneos.”

XVI. Animada, atua a mesa com inteligência? Pensa?
“Pensa tanto quanto a bengala com que fazes um sinal inteligente, 

mas a vitalidade de que se acha animada lhe permite obedecer à impulsão de 
uma inteligência. Fica, pois, sabendo que a mesa que se move não se torna 
Espírito e que não tem, em si mesma, capacidade de pensar, nem de querer.”

nota. Muito amiúde, na linguagem usual, servimo-nos de uma expressão análo-

ga. Diz-se, de uma roda que gira velozmente, que está animada de um movimento 

rápido.

XVII. Qual a causa preponderante na produção desse fenômeno: o Es-
pírito ou o fluido?

“O Espírito é a causa, o fluido, o instrumento; ambos são  necessários.”
XVIII. Que papel, nesse caso, desempenha a vontade do médium?
“O de atrair os Espíritos e secundá-los no impulso que dão ao  fluido.”
a) É sempre indispensável a ação da vontade?
“Aumenta a força, mas nem sempre é necessária, pois que o movi-

mento pode produzir-se contra e apesar dessa vontade, e isso prova haver 
uma causa independente do médium.” 

nota. Nem sempre o contato das mãos é necessário para que um objeto se mova. 

As mais das vezes, esse contato só se faz preciso para dar o primeiro impulso; po-

rém, desde que o objeto está animado, pode obedecer à vontade do Espírito, sem 

contato material. Depende isto, ou da potencialidade do médium, ou da natureza 

do Espírito. Nem sempre mesmo é indispensável um primeiro contato, do que 

são provas os movimentos e deslocamentos espontâneos que ninguém cogitou de 

provocar.

XIX. Por que é que nem toda gente pode produzir o mesmo efeito e não 
têm todos os médiuns o mesmo poder?

“Isto depende da organização e da maior ou menor facilidade com 
que se pode operar a combinação dos fluidos. Influi também a maior ou 



Segunda Parte – Capítulo IV

82

menor simpatia do médium para com os Espíritos que encontram nele 
a força fluídica necessária. Dá-se com esta força o que se verifica com a 
dos magnetizadores, que não é igual em todos. A esse respeito, há mesmo 
 pessoas que são de todo refratárias; outras com as quais a combinação só se 
opera por um esforço de vontade da parte delas; outras, finalmente, com 
quem a combinação dos fluidos se efetua tão natural e facilmente que elas 
nem dão por isso e servem de instrumento a seu mau grado, como atrás 
dissemos.” (Vede aqui adiante o capítulo sobre as manifestações espontâneas.)

nota. Estes fenômenos têm, sem dúvida, por princípio o magnetismo, porém não 

como geralmente o entendem. A prova está na existência de poderosos magneti-

zadores que não conseguiram fazer que uma pequenina mesa se movesse e na de 

pessoas que não logram magnetizar ninguém, nem mesmo uma criança, às quais, 

no entanto, basta que ponham os dedos sobre uma mesa pesada para que esta 

se agite. Assim, desde que a força mediúnica não guarda proporção com a força 

magnética, é que outra causa existe.

XX. As pessoas qualificadas de elétricas podem ser consideradas médiuns?
“Essas pessoas tiram de si mesmas o fluido necessário à produção do 

fenômeno e podem operar sem o concurso de outros Espíritos. Não são, 
portanto, médiuns, no sentido que se atribui a esta palavra. Mas também 
pode dar-se que um Espírito as assista e se aproveite de suas disposições 
naturais.”

nota. Sucede com essas pessoas o que ocorre com os sonâmbulos, que podem 

operar com ou sem o concurso de Espíritos estranhos. (Veja-se, no capítulo Dos 

médiuns, o artigo relativo aos médiuns sonambúlicos.)

XXI. O Espírito que atua sobre os corpos sólidos, para movê-los, se coloca 
na substância mesma dos corpos ou fora dela?

“Dá-se uma e outra coisa. Já dissemos que a matéria não constitui 
obstáculos para os Espíritos. Em tudo eles penetram. Uma porção do pe-
rispírito se identifica, por assim dizer, com o objeto em que penetra.”

XXII. Como faz o Espírito para bater? Serve-se de algum objeto  material?
“Tanto quanto dos braços para levantar a mesa. Sabes perfeitamen-

te que nenhum martelo tem o Espírito à sua disposição. Seu martelo é o 
fluido que, combinado, ele põe em ação, pela sua vontade, para mover ou 



Da teoria das manifestações físicas

83

bater. Quando move um objeto, a luz vos dá a percepção do movimento; 
quando bate, o ar vos traz o som.”

XXIII. Concebemos que seja assim quando o Espírito bate num corpo 
duro; mas como pode fazer que se ouçam ruídos ou sons articulados na massa 
instável do ar?

“Pois que é possível atuar sobre a matéria, tanto pode ele atuar sobre 
uma mesa, como sobre o ar. Quanto aos sons articulados, pode imitá-los, 
como o pode fazer com quaisquer outros ruídos.”

XXIV. Dizes que o Espírito não se serve de suas mãos para deslocar a 
mesa. Entretanto, já se tem visto, em certas manifestações visuais, aparecerem 
mãos a dedilhar um teclado, a percutir as teclas e a tirar dali sons. Neste caso, o 
movimento das teclas não será devido, como parece, à pressão dos dedos? E não 
é também direta e real essa pressão, quando se faz sentir sobre nós, quando as 
mãos que a exercem deixam marcas na pele?

“Não podeis compreender a natureza dos Espíritos nem a maneira 
por que atuam senão mediante comparações, que de uma e outra coisa 
apenas vos dão ideia incompleta, e errareis sempre que quiserdes assimilar 
aos vossos os processos de que eles usam. Estes, necessariamente, hão de 
corresponder à organização que lhes é própria. Já te não disse eu que o 
fluido do perispírito penetra a matéria e com ela se identifica, que a anima 
de uma vida factícia? Pois bem! Quando o Espírito põe os dedos sobre as 
teclas, realmente os põe e de fato as movimenta. Porém, não é por meio 
da força muscular que exerce a pressão. Ele as anima, como o faz com 
a mesa, e as teclas, obedecendo-lhe a vontade, se abaixam e tangem as 
cordas do piano. Em tudo isto uma coisa ainda se dá, que difícil vos será 
compreender: é que alguns Espíritos tão pouco adiantados se encontram e, 
em comparação com os Espíritos elevados, tão materiais se conservam que 
guardam as ilusões da vida terrena e julgam obrar como quando tinham o 
corpo de carne. Não percebem a verdadeira causa dos efeitos que produ-
zem, mais do que um camponês compreende a teoria dos sons que articula. 
Perguntai-lhes como é que tocam piano e vos responderão que batendo 
com os dedos nas teclas, porque julgam ser assim que o fazem. O efeito se 
produz instintivamente neles, sem que saibam como, se bem lhes resulte 
da ação da vontade. O mesmo ocorre quando se exprimem por palavras.”



Segunda Parte – Capítulo IV

84

nota. Destas explicações decorre que os Espíritos podem produzir todos os efei-

tos que nós outros homens produzimos, mas por meios apropriados à sua orga-

nização. Algumas forças, que lhes são próprias, substituem os músculos de que 

precisamos para atuar, da mesma maneira que, para um mudo, o gesto substitui a 

palavra que lhe falta.

XXV. Entre os fenômenos que se apontam como probantes da ação de 
uma potência oculta, alguns há evidentemente contrários a todas as conhecidas 
Leis da Natureza. Nesses casos, não será legítima a dúvida?

“É que o homem está longe de conhecer todas as Leis da Natureza. 
Se as conhecesse todas, seria Espírito Superior. Cada dia que se passa des-
mente os que, supondo tudo saberem, pretendem impor limites à Nature-
za, sem que por isso, entretanto, se tornem menos orgulhosos. Desvendan-
do-lhe, incessantemente, novos mistérios, Deus adverte o homem de que 
deve desconfiar de suas próprias luzes, porquanto dia virá em que a ciên-
cia do mais sábio será confundida. Não tendes todos os dias, sob os olhos, 
exemplos de corpos animados de um movimento que domina a força da 
gravitação? Uma pedra, atirada para o ar, não sobrepuja momentaneamen-
te aquela força? Pobres homens, que vos considerais muito sábios e cuja 
tola vaidade a todos os momentos está sendo desbancada, ficai sabendo 
que ainda sois muito pequeninos.”

75. Estas explicações são claras, categóricas e isentas de ambiguida-
de. Delas ressalta, como ponto capital, que o fluido universal, no qual con-
tém o princípio da vida, é o agente principal das manifestações, agente que 
recebe impulsão do Espírito, seja encarnado, seja errante. Condensado, 
esse fluido constitui o perispírito, ou invólucro semimaterial do Espírito. 
Encarnado este, o perispírito se acha unido à matéria do corpo; estando 
o Espírito na erraticidade, ele se encontra livre. Quando o Espírito está 
encarnado, a substância do perispírito se acha mais ou menos ligada, mais 
ou menos aderente, se assim nos podemos exprimir. Em algumas  pessoas 
se verifica, por efeito de suas organizações, uma espécie de emanação desse 
fluido e é isso, propriamente falando, o que constitui o médium de influ-
ências físicas. A emissão do fluido animalizado pode ser mais ou menos 
abundante, como mais ou menos fácil a sua combinação, donde os mé-
diuns mais ou menos poderosos. Essa emissão, porém, não é permanente, 
o que explica a intermitência do poder mediúnico.



Da teoria das manifestações físicas

85

76. Façamos uma comparação. Quando se tem vontade de atuar 
materialmente sobre um ponto colocado a distância, quem quer é o pensa-
mento, mas o pensamento por si só não irá percutir o ponto; é-lhe preciso 
um intermediário, posto sob a sua direção: uma vara, um projetil, uma 
corrente de ar etc. Notai também que o pensamento não atua diretamente 
sobre a vara, porquanto, se esta não for tocada, não se moverá. O pensa-
mento, que não é senão o Espírito encarnado, está unido ao corpo pelo 
perispírito e não pode atuar sobre o corpo sem o perispírito, como não 
o pode sobre a vara sem o corpo. Atua sobre o perispírito, por ser esta a 
substância com que tem mais afinidade; o perispírito atua sobre os mús-
culos, os músculos tomam a vara e a vara bate no ponto visado. Quando 
o Espírito não está encarnado, faz-se-lhe mister um auxiliar estranho, e 
este auxiliar é o fluido, mediante o qual torna ele o objeto, sobre que quer 
atuar, apto a lhe obedecer à impulsão da vontade.

77. Assim, quando um objeto é posto em movimento, levantado ou 
atirado para o ar, não é que o Espírito o tome, empurre e suspenda, como 
o faríamos com a mão. O Espírito o satura, por assim dizer, do seu fluido, 
combinado com o do médium, e o objeto, momentaneamente vivificado 
desta maneira, obra como o faria um ser vivo, com a diferença apenas de 
que, não tendo vontade própria, segue o impulso que lhe dá a vontade do 
Espírito.

Pois que o fluido vital, que o Espírito, de certo modo, emite, dá 
vida factícia e momentânea aos corpos inertes; pois que o perispírito não é 
mais do que esse mesmo fluido vital, segue-se que, quando o Espírito está 
encarnado, é ele próprio quem dá vida ao seu corpo, por meio do seu peris-
pírito, conservando-se unido a esse corpo, enquanto a organização deste o 
permite. Quando se retira, o corpo morre. Agora, se, em vez de uma mesa, 
esculpirmos uma estátua de madeira e sobre ela atuarmos, como sobre a 
mesa, teremos uma estátua que se moverá, que baterá, que responderá com 
os seus movimentos e pancadas. Teremos, em suma, uma estátua anima-
da momentaneamente de uma vida artificial. Em lugar de mesas falantes, 
ter-se-iam estátuas falantes. Quanta luz esta teoria não projeta sobre uma 
imensidade de fenômenos até agora sem solução! Quantas alegorias e efei-
tos misteriosos ela não explica!

78. Os incrédulos ainda objetam que o fenômeno da suspensão 
das mesas, sem ponto de apoio, é impossível, por ser contrário à lei de 



Segunda Parte – Capítulo IV

86

 gravitação. Responder-lhes-emos que, em primeiro lugar, a negativa não 
constitui uma prova; em segundo lugar, que, sendo real o fato, pouco im-
porta contrarie ele todas as leis conhecidas, circunstância que só provaria 
uma coisa: que ele decorre de uma lei desconhecida e os negadores não 
podem alimentar a pretensão de conhecerem todas as Leis da Natureza.

Acabamos de explicar uma dessas leis, mas isso não é razão para que 
eles a aceitem, precisamente porque ela nos é revelada por Espíritos que 
despiram a veste terrena, em vez de o ser por Espíritos que ainda trazem 
essa veste e têm assento na Academia. De modo que, se o Espírito de Ara-
go, vivo na Terra, houvesse enunciado essa lei, eles a teriam admitido de 
olhos fechados, mas, desde que vem do Espírito de Arago, morto, é uma 
utopia. Por que isto? Porque acreditam que, tendo Arago morrido, tudo o 
que nele havia também morreu. Não temos a presunção de os dissuadir; 
entretanto, como tal objeção pode causar embaraço a algumas pessoas, 
tentaremos dar-lhes resposta, colocando-nos no ponto de vista em que eles 
se colocam, isto é, abstraindo, por instante, da teoria da animação factícia.

79. Quando se produz o vácuo na campânula da máquina pneumá-
tica, essa campânula adere com força tal ao seu suporte que impossível se 
torna suspendê-la, devido ao peso da coluna de ar que sobre ela faz pressão. 
Deixe-se entrar o ar e a campânula pode ser levantada com a maior facili-
dade, porque o ar que lhe fica por baixo contrabalança o ar que, pela parte 
exterior, a comprime. Contudo, se ninguém lhe tocar, ela permanecerá 
assente no suporte, por efeito da lei de gravidade. Agora, comprima-se-lhe 
o ar no interior, dê-se-lhe densidade maior que a do que está por fora, e a 
campânula se erguerá, apesar da gravidade. Se a corrente de ar for violenta 
e rápida, a mesma campânula se manterá suspensa no espaço, sem nenhum 
ponto visível de apoio, à guisa desses bonecos que se fazem rodopiar em 
cima de um repuxo d’água. Por que então o fluido universal, que é o ele-
mento de toda a Natureza, acumulado em torno da mesa, não poderia ter a 
propriedade de lhe diminuir ou aumentar o peso específico relativo, como 
faz o ar com a campânula da máquina pneumática, como faz o gás hidro-
gênio com os balões, sem que para isso seja necessária a derrogação da lei 
de gravidade? Conheceis, porventura, todas as propriedades e todo o poder 
desse fluido? Não. Pois, então, não negueis a realidade de um fato apenas 
por não o poderdes explicar.



Da teoria das manifestações físicas

87

80. Voltemos à teoria do movimento da mesa. Se, pelo meio in-
dicado, o Espírito pode suspender uma mesa, também pode suspender 
qualquer outra coisa: uma poltrona, por exemplo. Se pode levantar uma 
poltrona, também pode, tendo força suficiente, levantá-la com uma pessoa 
assentada nela. Aí está a explicação do fenômeno que o Sr. Home produziu 
inúmeras vezes consigo mesmo e com outras pessoas. Repetiu-o durante 
uma viagem a Londres e, para provar que os espectadores não eram jogue-
tes de uma ilusão de ótica, fez no forro, enquanto suspenso, uma marca a 
lápis e que muitas pessoas lhe passassem por baixo. Sabe-se que o Sr. Home 
é um poderoso médium de efeitos físicos. Naquele caso, era ao mesmo 
tempo a causa eficiente e o objeto.

81. Falamos, há pouco, do possível aumento de peso. Efetivamente, 
esse é um fenômeno que às vezes se produz e que nada apresenta de mais 
anormal do que a prodigiosa resistência da campânula, sob a pressão da 
coluna atmosférica. Têm-se visto, sob a influência de certos médiuns, ob-
jetos muito leves oferecerem idêntica resistência e, em seguida, cederem de 
repente ao menor esforço. Na experiência de que acima tratamos, a cam-
pânula não se torna realmente mais nem menos pesada em si mesma, mas 
parece ter maior peso por efeito da causa exterior que sobre ela atua. O 
mesmo provavelmente se dá aqui. A mesa tem sempre o mesmo peso intrín-
seco, porquanto sua massa não aumentou; porém, uma força estranha se 
lhe opõe ao movimento e essa causa pode residir nos fluidos ambientes que 
a penetram, como reside no ar a que aumenta ou diminui o peso aparente 
da campânula. Fazei a experiência da campânula pneumática diante de um 
campônio ignorante, incapaz de compreender que o que atua é o ar, que 
ele não vê, e não vos será difícil persuadi-lo de que aquilo é obra do diabo.

Dirão talvez que, sendo imponderável esse fluido, um acúmulo dele 
não pode aumentar o peso de qualquer objeto. De acordo; mas notai que, 
se nos servimos do termo acúmulo, foi por comparação, não por que as-
similemos em absoluto aquele fluido ao ar. Ele é imponderável: seja. En-
tretanto, nada prova que o é. Desconhecemos a sua natureza íntima e es-
tamos longe de lhe conhecer todas as propriedades. Antes que se houvesse 
experimentado a gravidade do ar, ninguém suspeitava dos efeitos dessa 
mesma gravidade. Também a eletricidade se classifica entre os fluidos im-
ponderáveis; no entanto, um corpo pode ser fixado por uma corrente elé-
trica e oferecer grande resistência a quem queira suspendê-lo. Tornou-se, 



Segunda Parte – Capítulo V

88

assim, aparentemente mais pesado. Fora ilógico afirmar-se que o suporte 
não existe simplesmente por não ser visível. O Espírito pode ter alavancas 
que nos sejam desconhecidas: a Natureza nos prova todos os dias que o seu 
poder ultrapassa os limites do testemunho dos sentidos.

Só por uma causa semelhante se pode explicar o singular fenômeno, 
tantas vezes observado, de uma pessoa fraca e delicada levantar com dois 
dedos, sem esforço e como se se tratasse de uma pena, um homem forte e 
robusto com a cadeira em que está assentado. As intermitências da faculda-
de provam que a causa é estranha à pessoa que produz o fenômeno.



CAPÍTULO V

M

Das manifestações 
físicas espontâneas

• Ruídos, barulhos e perturbações • Arremesso de objetos • Fenômeno 
de transporte • Dissertação de um Espírito sobre os transportes

82. São provocados os fenômenos de que acabamos de falar. Suce-
de, porém, às vezes, produzirem-se espontaneamente, sem intervenção da 
vontade, até mesmo contra a vontade, pois que frequentemente se tornam 
muito importunos. Além disso, para excluir a suposição de que possam 
ser efeito de imaginação sobre-excitada pelas ideias espíritas, há a circuns-
tância de que se produzem entre pessoas que nunca ouviram falar disso e 
exatamente quando menos por semelhante coisa esperavam.

Tais fenômenos, a que se poderia dar o nome de Espiritismo prático 
natural, são muito importantes, por não permitirem a suspeita de conivên-
cia. Por isso mesmo, recomendamos às pessoas que se ocupam com os fatos 
espíritas que registrem todos os desse gênero, que lhes cheguem ao conhe-
cimento, mas, sobretudo, que lhes verifiquem cuidadosamente a realidade, 
mediante pormenorizado estudo das circunstâncias, a fim de adquirirem 
a certeza de que não são joguetes de uma ilusão ou de uma mistificação.

83. De todas as manifestações espíritas, as mais simples e mais fre-
quentes são os ruídos e as pancadas. Neste caso, principalmente, é que se 
deve temer a ilusão, porquanto uma infinidade de causas naturais pode 
produzi-los: o vento que sibila ou que agita um objeto, um corpo que se 
move por si mesmo sem que ninguém perceba, um efeito acústico, um 



Segunda Parte – Capítulo V

90

animal escondido, um inseto etc., até mesmo a malícia dos brincalhões de 
mau gosto. Aliás, os ruídos espíritas apresentam um caráter especial, reve-
lando intensidade e timbre muito variados, que os tornam facilmente reco-
nhecíveis e não permitem sejam confundidos com os estalidos da madeira, 
com as crepitações do fogo ou com o tique-taque monótono do relógio. 
São pancadas secas, ora surdas, fracas e leves, ora claras, distintas, às vezes 
retumbantes, que mudam de lugar e se repetem sem nenhuma regularida-
de mecânica. De todos os meios de verificação, o mais eficaz, o que não 
pode deixar dúvida quanto à origem do fenômeno é a obediência deste à 
vontade de quem o observa. Se as pancadas se fizerem ouvir num lugar de-
terminado, se responderem, pelo seu número, ou pela sua intensidade, ao 
pensamento, não se lhes pode deixar de reconhecer uma causa inteligente. 
Todavia, a falta de obediência nem sempre constitui prova em contrário.

84. Admitamos agora que, por uma comprovação minuciosa, se ad-
quira a certeza de que os ruídos, ou outros efeitos quaisquer, são manifesta-
ções reais: será racional que se lhes tenha medo? Não, decerto; porquanto, 
em caso algum, nenhum perigo haverá nelas. Só os que se persuadem de 
que é o diabo que as produz podem ser por elas abalados de modo deplo-
rável, como o são as crianças a quem se mete medo com o lobisomem ou o 
papão. Essas manifestações tomam, às vezes, forçoso é convir, proporções 
e persistências desagradáveis, causando aos que as experimentam o desejo 
muito natural de se verem livres delas. A este propósito, uma explicação se 
faz necessária.

85. Dissemos atrás que as manifestações físicas têm por fim chamar-
-nos a atenção para alguma coisa e convencer-nos da presença de uma 
força superior ao homem. Também dissemos que os Espíritos elevados não 
se ocupam com esta ordem de manifestações; que se servem dos Espíritos 
inferiores para produzi-las, como nos utilizamos dos nossos serviçais para 
os trabalhos pesados, e isso com o fim que vamos indicar.

Alcançado esse fim, cessa a manifestação material, por desnecessária. 
Um ou dois exemplos farão melhor compreender a coisa. 

86. Há muitos anos, quando ainda iniciava meus estudos sobre o 
Espiritismo, estando certa noite entregue a um trabalho referente a esta 
matéria, pancadas se fizeram ouvir em torno de mim, durante quatro horas 
consecutivas. Era a primeira vez que tal coisa me acontecia. Verifiquei não 
serem devidas a nenhuma causa acidental, mas, na ocasião, foi só o que 



Das manifestações físicas espontâneas

91

pude saber. Por essa época, tinha eu frequentes ensejos de estar com um 
excelente médium escrevente. No dia seguinte, perguntei ao Espírito, que 
por seu intermédio se comunicava, qual a causa daquelas pancadas. Era, 
respondeu-me ele, o teu Espírito familiar que te desejava falar. — Que que-
ria de mim? Resp.: Ele está aqui, pergunta-lhe. — Tendo-o interrogado, 
aquele Espírito se deu a conhecer sob um nome alegórico. (Vim a saber 
depois, por outros Espíritos, que pertence a uma categoria muito elevada 
e que desempenhou na Terra importante papel.) Apontou erros no meu 
trabalho, indicando-me as linhas onde se encontravam; deu-me úteis e sá-
bios conselhos e acrescentou que estaria sempre comigo e atenderia ao meu 
chamado todas as vezes que o quisesse interrogar. A partir de então, com 
efeito, esse Espírito nunca mais me abandonou. Dele recebi muitas provas 
de grande superioridade e sua intervenção benévola e eficaz me foi manifes-
ta, assim nos assuntos da vida material, como no tocante às questões me-
tafísicas. Desde a nossa primeira entrevista, as pancadas cessaram. De fato, 
que desejava ele? Pôr-se em comunicação regular comigo, mas, para isso, 
precisava de me avisar. Dado e explicado o aviso, estabelecidas as relações 
regulares, as pancadas se tornaram inúteis. Daí o cessarem. O tambor deixa 
de tocar para despertar os soldados, logo que estes se acham todos de pé.

Fato quase semelhante sucedeu a um dos nossos amigos. Havia al-
gum tempo, no seu quarto se ouviam ruídos diversos, que já se iam tor-
nando fatigantes. Apresentando-lhe ocasião de interrogar o Espírito de seu 
pai, por um médium escrevente, soube o que queriam dele, fez o que foi 
recomendado e daí em diante nada mais ouviu. Deve-se notar que as mani-
festações deste gênero são mais raras para as pessoas que dispõem de meio 
regular e fácil de comunicação com os Espíritos, e isso se concebe.

87. As manifestações espontâneas nem sempre se limitam a ruídos e 
pancadas. Degeneram, por vezes, em verdadeiro estardalhaço e em pertur-
bações. Móveis e objetos diversos são derribados, projetis de toda sorte são 
atirados de fora para dentro, portas e janelas são abertas e fechadas por mãos 
invisíveis, ladrilhos são quebrados, o que não se pode levar à conta da ilusão. 

Muitas vezes o derribamento se dá de fato; doutras, porém, só se 
dá na aparência. Ouvem-se vozerios em aposentos contíguos, barulho de 
louça que cai e se quebra com estrondo, cepos que rolam pelo assoalho. 
Acorrem as pessoas da casa e encontram tudo calmo e em ordem. Mal 
saem, recomeça o tumulto.



Segunda Parte – Capítulo V

92

88. As manifestações desta espécie não são raras, nem novas. Poucas 
serão as crônicas locais que não encerrem alguma história desta natureza. É 
fora de dúvida que o medo tem exagerado muitos fatos que, passando de 
boca em boca, assumiram proporções gigantescamente ridículas. Com o 
auxílio da superstição, as casas onde eles ocorrem foram tidas como assom-
bradas pelo diabo e daí todos os maravilhosos ou terríveis contos de fantas-
mas. Por outro lado, a velhacaria não consentiu em perder tão bela ocasião 
de explorar a credulidade e quase sempre para satisfação de interesses pes-
soais. Aliás, facilmente se concebe que impressão podem fatos desta ordem 
produzir, mesmo dentro dos limites da realidade, em pessoas de caracteres 
fracos e predispostas, pela educação, a alimentar ideias supersticiosas. O 
meio mais seguro de obviar aos inconvenientes que possam trazer, visto 
não ser possível impedir-se que se deem, consiste em tornar conhecida a 
verdade. Em coisas terríficas se convertem as mais simples, quando se lhes 
desconhecem as causas. Ninguém mais terá medo dos Espíritos quando 
todos estiverem familiarizados com eles e quando os a quem eles se mani-
festam já não acreditem que estão às voltas com uma legião de demônios.

Na Revista espírita se encontram narrados muitos fatos autênticos 
deste gênero, entre outros a história do Espírito batedor de Bergzabern, 
cuja ação durou oito anos (números de maio, junho e julho de 1858); a de 
Dibbelsdorf (agosto de 1858); a do padeiro das Grandes-Vendas, perto de 
Dieppe (março de 1860); a da rua des Noyers, em Paris (agosto de 1860); 
a do Espírito de Castelnaudary, sob o título de História de um danado 
(fevereiro de 1860); a do fabricante de São Petersburgo (abril de 1860) e 
muitas outras.

89. Tais fatos assumem, não raro, o caráter de verdadeiras persegui-
ções. Conhecemos seis irmãs que moravam juntas e que, durante muitos 
anos, todas as manhãs encontravam suas roupas espalhadas, rasgadas e 
cortadas em pedaços, por mais que tomassem a precaução de guardá-las à 
 chave. A muitas pessoas tem acontecido que, estando deitadas, mas comple-
tamente acordadas, lhes sacudam os cortinados da cama, tirem com violên-
cia as cobertas, levantem os travesseiros e mesmo as joguem fora do leito. 
Fatos destes são muito mais frequentes do que se pensa; porém, as mais das 
vezes, os que deles são vítimas nada ousam dizer, de medo do ridículo. So-
mos sabedores de que, por causa desses fatos, se tem pretendido curar, como 
atacados de alucinações, alguns indivíduos, submetendo-os ao tratamento a 



Das manifestações físicas espontâneas

93

que se sujeitam os alienados, o que os torna realmente loucos. A Medicina 
não pode compreender estas coisas, por não admitir, entre as causas que 
as determinam, senão o elemento material; donde, erros frequentemente 
funestos. A história descreverá um dia certos tratamentos em uso no século 
XIX como se narram hoje certos processos de cura da Idade Média.

Admitimos perfeitamente que alguns casos são obra da malícia ou da 
malvadez. Porém, se tudo bem averiguado, provado ficar que não resultam 
da ação do homem, dever-se-á convir em que são obra, ou do diabo, como 
dirão uns, ou dos Espíritos, como dizemos nós. Mas de que Espíritos?

90. Os Espíritos Superiores, do mesmo modo que, entre nós, os ho-
mens retos e sérios, não se divertem a fazer charivaris.10 Temos por diver-
sas vezes chamado aqueles Espíritos, para lhes perguntar por que motivo 
perturbam assim a tranquilidade dos outros. Na sua maioria, fazem-no 
apenas para se divertir. São Espíritos mais levianos do que maus, que se 
riem dos terrores que causam e das pesquisas inúteis que se empreendem 
para a descoberta da causa do tumulto. Agarram-se com frequência a um 
indivíduo, comprazendo-se em o atormentarem e perseguirem de casa em 
casa. Doutras vezes, apegam-se a um lugar, por mero capricho. Também, 
não raro, exercem por essa forma uma vingança, como teremos ocasião de 
ver.

Em alguns casos, mais louvável é a intenção a que cedem: procuram 
chamar a atenção e pôr-se em comunicação com certas pessoas, quer para 
lhes darem um aviso proveitoso, quer com o fim de lhes pedirem qualquer 
coisa para si mesmos. Muitos temos visto que pedem preces; outros que so-
licitam o cumprimento, em nome deles, de votos que não puderam cum-
prir; outros, ainda, que desejam, no interesse do próprio repouso, reparar 
uma ação má que praticaram quando vivos.

Em geral, é um erro ter-se medo. A presença desses Espíritos pode 
ser importuna, porém não perigosa. Concebe-se, aliás, que toda gente de-
seja ver-se livre deles, mas, geralmente, as que isso desejam fazem o con-
trário do que deveriam fazer para consegui-lo. Se se trata de Espíritos que 
se divertem, quanto mais a sério se tomarem as coisas, tanto mais eles 
persistirão, como crianças travessas que tanto mais molestam as pessoas, 
quanto mais estas se impacientam, e que metem medo aos poltrões. Se 
todos tomassem o alvitre sensato de rir das suas partidas, eles acabariam 

10  N.E.: Confusões, balbúrdias.



Segunda Parte – Capítulo V

94

por se cansar e ficar quietos. Conhecemos alguém que, longe de se irritar, 
os excitava, desafiando-os a fazerem tal ou tal coisa, de modo que, ao cabo 
de poucos dias, não mais voltaram.

Porém, como dissemos acima, alguns há que assim procedem por 
motivo menos frívolo. Daí vem que é sempre bom saber-se o que querem. 
Se pedem qualquer coisa, pode-se estar certo de que, satisfeitos os seus 
desejos, não renovarão as visitas. O melhor meio de nos informarmos a tal 
respeito consiste em evocarmos o Espírito por intermédio de um bom mé-
dium escrevente. Pelas suas respostas, veremos imediatamente com quem 
estamos às voltas e obraremos de conformidade com o esclarecimento co-
lhido. Se se trata de um Espírito infeliz, manda a caridade que lhe dispen-
semos as atenções que mereça. Se é um engraçado de mau gosto, podemos 
proceder desembaraçadamente com ele. Se um malvado, devemos rogar a 
Deus que o torne melhor. Qualquer que seja o caso, a prece nunca deixa 
de dar bom resultado. As fórmulas graves de exorcismo, essas os fazem rir; 
nenhuma importância lhes ligam. Sendo possível entrar em comunicação 
com eles, deve-se sempre desconfiar dos qualificativos burlescos ou apavo-
rantes que dão a si mesmos, para se divertirem com a credulidade dos que 
acolhem como verdadeiros tais qualificativos.

Nos capítulos referentes aos lugares assombrados e às obsessões, consi-
deraremos com mais pormenores este assunto e as causas da ineficácia das 
preces em muitos casos.

91. Estes fenômenos, conquanto operados por Espíritos inferiores, 
são com frequência provocados por Espíritos de ordem mais elevada, com 
o fim de demonstrarem a existência de seres incorpóreos e de uma potência 
superior ao homem. A repercussão que eles têm, o próprio temor que cau-
sam, chamam a atenção e acabarão por fazer que se rendam os mais incré-
dulos. Acham estes mais simples lançar os fenômenos a que nos referimos 
à conta da imaginação, explicação muito cômoda e que dispensa outras. 
Todavia, quando objetos vários são sacudidos ou atirados à cabeça de uma 
pessoa, bem complacente imaginação precisaria ela ter para fantasiar que 
tais coisas sejam reais, quando não o são.

Desde que se nota um efeito qualquer, ele tem necessariamente uma 
causa. Se uma observação fria e calma nos demonstra que esse efeito inde-
pende de toda vontade humana e de toda causa material; se, demais, nos dá 
evidentes sinais de inteligência e de vontade livre, o que constitui o traço mais 



Das manifestações físicas espontâneas

95

característico, forçoso será atribuí-lo a uma inteligência oculta. Que seres 
misteriosos são esses? É o que os estudos espíritas nos ensinam do modo 
menos contestável, pelos meios que nos facultam de nos comunicarmos 
com eles.

Esses estudos, além disso, nos ensinam a distinguir o que é real do 
que é falso, ou exagerado, nos fenômenos de que não fomos testemunhas. 
Se um efeito insólito se produz: ruído, movimento, mesmo aparição, a pri-
meira ideia que se deve ter é a de que provém de uma causa inteiramente 
natural, por ser a mais provável. Tem-se então que buscar essa causa com 
o maior cuidado e não admitir a intervenção dos Espíritos, senão muito 
cientemente. Esse o meio de se evitar toda ilusão. Um, por exemplo, que, 
sem se haver aproximado de quem quer que fosse, recebesse uma bofetada, 
ou bengalada nas costas, como tem acontecido, não poderia duvidar da 
presença de um invisível.

Cada um deve estar em guarda não somente contra narrativas que 
possam ser, quando menos, acoimadas de exagero, mas também contra 
as próprias impressões, cumprindo não atribuir origem oculta a tudo o 
que não compreenda. Uma infinidade de causas muito simples e muito 
naturais pode produzir efeitos à primeira vista estranhos e seria verdadeira 
superstição ver por toda parte Espíritos ocupados em derribar móveis, que-
brar louças, provocar, enfim, as mil e uma perturbações que ocorrem nos 
lares, quando mais racional é atribuí-las ao desazo.

92. A explicação dada do movimento dos corpos inertes se aplica 
naturalmente a todos os efeitos espontâneos a que acabamos de passar em 
revista. Os ruídos, embora mais fortes que as pancadas na mesa, procedem 
da mesma causa. Os objetos derribados, ou deslocados, o são pela mesma 
força que levanta qualquer objeto. Há mesmo aqui uma circunstância que 
apoia esta teoria. Poder-se-ia perguntar onde, nessa circunstância, o mé-
dium. Os Espíritos nos disseram que, em tal caso, há sempre alguém cujo 
poder se exerce à sua revelia. As manifestações espontâneas muito raramen-
te se dão em lugares ermos; quase sempre se produzem nas casas habitadas 
e por motivo da presença de certas pessoas que exercem influência, sem 
que o queiram. Essas pessoas ignoram possuir faculdades mediúnicas, ra-
zão por que lhes chamamos médiuns naturais. São, com relação aos outros 
médiuns, o que os sonâmbulos naturais são relativamente aos sonâmbulos 
magnéticos e tão dignos, como aqueles, de observação.



Segunda Parte – Capítulo V

96

93. A intervenção voluntária ou involuntária de uma pessoa dotada 
de aptidão especial para a produção destes fenômenos parece necessária, 
na maioria dos casos, embora alguns haja em que, ao que se afigura, o 
Espírito obra por si só. Mas, então, poderá dar-se que ele tire de algures o 
fluido animalizado, que não de uma pessoa presente. Isto explica por que 
os Espíritos, que constantemente nos cercam, não produzem perturbação 
a todo instante. Primeiro, é preciso que o Espírito queira, que tenha um 
objetivo, um motivo, sem o que nada faz. Depois, é necessário, muitas ve-
zes, que encontre exatamente no lugar onde queira operar uma pessoa apta 
a secundá-lo, coincidência que só muito raramente ocorre. Se essa pessoa 
aparece inopinadamente, ele dela se aproveita. 

Mesmo quando todas as circunstâncias sejam favoráveis, ainda po-
deria acontecer que o Espírito se visse tolhido por uma vontade superior, 
que não lhe permitisse proceder a seu bel-prazer. Pode também dar-se que 
só lhe seja permitido fazê-lo dentro de certos limites e no caso de serem tais 
manifestações julgadas úteis, quer como meio de convicção, quer como 
provação para a pessoa por ele visada.

94. A este respeito, apenas citaremos o diálogo provocado a propó-
sito dos fatos ocorridos em junho de 1860, na rua des Noyers, em  Paris. 
Encontrar-se-ão os pormenores do caso na Revista espírita, número de 
agosto de 1860.

1a (A São Luís) Quererias ter a bondade de nos dizer se são reais os fatos 
que se dizem passados na rua des Noyers? Quanto à possibilidade deles se da-
rem, disso não duvidamos.

“São reais esses fatos; simplesmente, a imaginação dos homens os 
exagerará, seja por medo, seja por ironia. Mas, repito, são reais. Produz 
essas manifestações um Espírito que se diverte um pouco à custa dos ha-
bitantes do lugar.”

2a Haverá na casa alguma pessoa que dê causa a tais manifestações?
“Elas são sempre causadas pela presença da pessoa visada. É que o 

Espírito perturbador não gosta do habitante do lugar onde ele se acha; tra-
ta então de fazer-lhe maldades, ou mesmo procura obrigá-lo a mudar-se.”

3a Perguntamos se, entre os moradores da casa, alguém há que seja cau-
sador desses fenômenos, por efeito de uma influência mediúnica espontânea e 
involuntária?



Das manifestações físicas espontâneas

97

“Necessariamente assim é, pois, sem isso, o fato não poderia dar-se. 
Um Espírito vive num lugar que lhe é predileto; conserva-se inativo, en-
quanto nesse lugar não se apresenta uma pessoa que lhe convenha. Desde 
que essa pessoa surge, começa ele a divertir-se quanto pode.”

4a Será indispensável a presença dessa pessoa no próprio lugar?
“Esse o caso mais comum e é o que se verifica no de que tratas. Por 

isso foi que eu disse que, a não ser assim, o fato não teria podido produzir-
-se. Mas não pretendi generalizar. Há casos em que a presença imediata 
não é necessária.”

5a Sendo sempre de ordem inferior esses Espíritos, constituirá presunção 
desfavorável a uma pessoa a aptidão que revele para lhes servir de auxiliar? Isto 
não denuncia uma simpatia para com os seres dessa natureza?

“Não é precisamente assim, porquanto essa aptidão se acha ligada a 
uma disposição física. Contudo, denuncia frequentemente uma tendência 
material, que seria preferível não existisse, visto que, quanto mais elevado 
moralmente é o homem, tanto mais atrai a si os bons Espíritos que, neces-
sariamente, afastam os maus.”

6a Onde vai o Espírito buscar os projetis de que se serve?
“Os diversos objetos que lhe servem de projetis são, as mais das ve-

zes, apanhados nos próprios lugares dos fenômenos, ou nas proximidades. 
Uma força provinda do Espírito os lança no espaço e eles vão cair no ponto 
que o mesmo Espírito indica.”

7a Pois que as manifestações espontâneas são muitas vezes permitidas e 
até provocadas para convencer os homens, parece-nos que, se fossem pessoalmen-
te atingidos por elas, alguns incrédulos se veriam forçados a render-se à evidên-
cia. Eles costumam queixar-se de não serem testemunhas de fatos concludentes. 
Não está no poder dos Espíritos dar-lhes uma prova sensível?

“Os ateus e os materialistas não são a todo instante testemunhas dos 
efeitos do poder de Deus e do pensamento? Isso não impede que neguem 
Deus e a alma. Os milagres de Jesus converteram todos os seus contempo-
râneos? Aos fariseus, que lhe diziam: ‘Mestre, faze-nos ver algum prodígio’, 
não se assemelham os que hoje vos pedem lhes façais presenciar algumas 
manifestações? Se não se converteram pelas maravilhas da Criação, também 
não se converterão, ainda quando os Espíritos lhes aparecessem do modo 
mais inequívoco, porquanto o orgulho os torna quais alimárias empacado-
ras. Se procurassem de boa-fé, não lhes faltaria ocasião de ver; por isso, não 



Segunda Parte – Capítulo V

98

julga Deus conveniente fazer por eles mais do que faz pelos que sinceramen-
te buscam instruir-se, pois que o Pai só concede recompensa aos homens de 
boa vontade. A incredulidade deles não obstará a que a vontade de Deus se 
cumpra. Bem vedes que não obstou a que a Doutrina se difundisse. Deixai, 
portanto, de inquietar-vos com a oposição que vos movem. Essa oposição é, 
para a Doutrina, o que a sombra é para o quadro: maior relevo lhe dá. Que 
mérito teriam eles, se fossem convencidos à força? Deus lhes deixa toda a 
responsabilidade da teimosia em que se conservam e essa responsabilidade 
é mais terrível do que podeis supor. Felizes os que creem sem ter visto, disse 
Jesus, porque esses não duvidam do poder de Deus.”

8a Achas que convém evoquemos o Espírito a que nos temos referido, 
para lhe pedirmos algumas explicações?

“Evoca-o, se quiseres, mas é um Espírito inferior, que só te dará res-
postas muito insignificantes.”

95. Diálogo com o Espírito perturbador da rua des Noyers:
1a Evocação.
“Que tinhas de me chamar? Queres umas pedradas? Então é que 

se havia de ver um bonito salve-se quem puder, não obstante o teu ar de 
valentia.”

2a Quando mesmo nos atirasses pedras aqui, isso não nos amedrontaria; 
até te pedimos positivamente que, se puderes, nos atires algumas.

“Aqui talvez eu não pudesse, porque tens um guarda a velar por ti.”
3a Havia, na rua des Noyers, alguém que, como auxiliar, te facilitava as 

partidas que pregavas aos moradores da casa?
“Certamente; achei um bom instrumento e não havia nenhum Es-

pírito douto, sábio e virtuoso para me embaraçar. Porque sou alegre, gosto 
às vezes de me divertir.”

4a Qual a pessoa que te serviu de instrumento?
“Uma criada.”
5a Era mau grado seu que ela te auxiliava?
“Ah! sim, pobre! Era a que mais medo tinha!”
6a Procedias assim com algum propósito hostil?
“Eu, não. Nenhum propósito hostil me animava. Mas os homens, 

que de tudo se apoderam, farão que os fatos redundem em seu proveito.”
7a Que queres dizer com isso? Não te compreendemos.



Das manifestações físicas espontâneas

99

“Eu só cuidava de me divertir; vós outros, porém, estudareis a coisa 
e tereis mais um fato a mostrar que nós existimos.”

8a Dizes que não alimentavas nenhum propósito hostil; entretanto, que-
braste todo o ladrilho da casa. Causaste assim um prejuízo real.

“É um acidente.”
9a Onde foste buscar os objetos que atiraste? 
“São objetos muito comuns. Achei-os no pátio e nos jardins 

 próximos.”
10a Achaste-os todos ou fabricaste algum? (Ver adiante o cap. VIII.)
“Não criei nem compus coisa alguma.”
11a E, se os não houvesse encontrado, terias podido fabricá-los?
“Fora mais difícil. Porém, a rigor, misturam-se matérias e isso faz um 

todo qualquer.”
12a Agora, dize-nos; como os atiraste?
“Ah! isto é mais difícil de explicar. Busquei auxílio na natureza elétri-

ca daquela rapariga, juntando-a à minha, que é menos material. Pudemos 
assim os dois transportar os diversos objetos.”

13a Vais dar-nos de boa vontade, assim o esperamos, algumas informações 
acerca da tua pessoa. Dize-nos, primeiramente, se já morreste há muito tempo.

“Há muito tempo; há bem cinquenta anos.”
14a Que eras quando vivo?
“Não era lá grande coisa; simples trapeiro naquele quarteirão; às ve-

zes me diziam tolices, porque eu gostava muito do licor vermelho do bom 
velho Noé. Por isso mesmo, queria pô-los todos dali para fora.”

15a Foi por ti mesmo e de bom grado que respondeste às nossas perguntas?
“Eu tinha um mestre.”
16a Quem é esse mestre?
“O vosso bom rei Luís.”

nota. Motivou esta pergunta a natureza de algumas respostas dadas, que nos 

pareceram acima da capacidade desse Espírito, pela substância das ideias e mesmo 

pela forma da linguagem. Nada, pois, de admirar é que ele tenha sido ajudado por 

um Espírito mais esclarecido, que quis aproveitar a ocasião para nos instruir. É este 

um fato muito comum, mas o que nesta circunstância constitui notável particula-

ridade é que a influência do outro Espírito se fez sentir na própria caligrafia. A das 



Segunda Parte – Capítulo V

100

respostas em que ele interveio é mais regular e mais corrente; a do trapeiro é an-

gulosa, grossa, irregular, às vezes pouco legível, denotando caráter muito diferente.

17a Que fazes agora? Ocupas-te com o teu futuro? 
“Ainda não; vagueio. Pensam tão pouco em mim na Terra, que nin-

guém roga por mim. Ora, não tendo quem me ajude, não trabalho.”

nota. Ver-se-á, mais tarde, quanto se pode contribuir para o progresso e o alívio 

dos Espíritos inferiores, por meio da prece e dos conselhos.

18a Como te chamavas quando vivo?
“Jeannet.”
19a Está bem, Jeannet! oraremos por ti. Dize-nos, a nossa evocação te 

deu prazer ou te contrariou? 
“Antes prazer, pois que sois bons rapazes, viventes alegres, embora 

um pouco austeros. Não importa: ouvistes-me, estou contente.”

Fenômeno de transporte
96. Este fenômeno não difere do de que vimos de falar, senão pela 

intenção benévola do Espírito que o produz, pela natureza dos objetos, 
quase sempre graciosos, de que ele se serve e pela maneira suave, delicada 
mesmo, por que são trazidos. Consiste no trazimento espontâneo de ob-
jetos inexistentes no lugar onde estão os observadores. São quase sempre 
flores, não raro frutos, confeitos, joias etc.

97. Digamos, antes de tudo, que este fenômeno é dos que melhor 
se prestam à imitação e que, por conseguinte, devemos estar de sobreaviso 
contra o embuste. Sabe-se até onde pode ir a arte da prestidigitação, tra-
tando-se de experiências deste gênero. Porém, mesmo sem que tenhamos 
de nos haver com um verdadeiro prestidigitador, poderemos ser facilmente 
enganados por uma manobra hábil e interessada. A melhor de todas as ga-
rantias se encontra no caráter, na honestidade notória, no absoluto desinteres-
se das pessoas que obtêm tais efeitos. Vem depois, como meio de resguardo, 
o exame atento de todas as circunstâncias em que os fatos se produzem; e, 
finalmente, o conhecimento esclarecido do Espiritismo poderá descobrir 
o que fosse suspeito.

98. A teoria do fenômeno dos transportes e das manifestações físicas 
em geral se acha resumida, de maneira notável, na seguinte dissertação feita 



Das manifestações físicas espontâneas

101

por um Espírito, cujas comunicações todas trazem o cunho  incontestável 
de profundeza e lógica. Com muitas delas deparará o leitor no curso desta 
obra. Ele se dá a conhecer pelo nome de Erasto, discípulo de Paulo, e como 
protetor do médium que lhe serviu de instrumento:

“Quem deseja obter fenômeno desta ordem precisa ter consigo mé-
diuns a que chamarei — sensitivos, isto é, dotados, no mais alto grau, das 
faculdades mediúnicas de expansão e de penetrabilidade, porque o sistema 
nervoso facilmente excitável de tais médiuns lhes permite, por meio de 
certas vibrações, projetar abundantemente, em torno de si, o fluido anima-
lizado que lhes é próprio.

“As naturezas impressionáveis, as pessoas cujos nervos vibram à me-
nor impressão, à mais insignificante sensação; as que a influência moral 
ou física, interna ou externa, sensibiliza são muito aptas a se tornarem 
excelentes médiuns para os efeitos físicos de tangibilidade e de transportes. 
Efetivamente, quase de todo desprovido do invólucro refratário, que, na 
maioria dos outros encarnados, o isola, o sistema nervoso dessas pessoas as 
capacita para a produção destes diversos fenômenos. Assim, com um indi-
víduo de tal natureza e cujas outras faculdades não sejam hostis à mediu-
nidade, facilmente se obterão os fenômenos de tangibilidade, as pancadas 
nas paredes e nos móveis, os movimentos inteligentes e mesmo a suspensão, 
no espaço, da mais pesada matéria inerte. A fortiori, os mesmos resultados 
se conseguirão se, em vez de um médium, o experimentador dispuser de 
muitos, igualmente bem-dotados.

“Mas, da produção de tais fenômenos à obtenção dos de transpor-
te, há um mundo de permeio, porquanto, neste caso, não só o trabalho 
do Espírito é mais complexo, mais difícil, como, sobretudo, ele não pode 
operar senão por meio de um único aparelho mediúnico, isto é, muitos 
médiuns não podem concorrer simultaneamente para a produção do mes-
mo fenômeno. Sucede até que, ao contrário, a presença de algumas pessoas 
antipáticas ao Espírito que opera lhe obsta radicalmente à operação. A 
estes motivos a que, como vedes, não falta importância, acrescentemos que 
os transportes reclamam sempre maior concentração e, ao mesmo tempo, 
maior difusão de certos fluidos, que não podem ser obtidos senão com mé-
diuns superiormente dotados, com aqueles, numa palavra, cujo aparelho 
eletromediúnico é o que melhores condições oferece.



Segunda Parte – Capítulo V

102

“Em geral, os fatos de transporte são e continuarão a ser extremamen-
te raros. Não preciso demonstrar porque são e serão menos frequentes do 
que os outros fenômenos de tangibilidade; do que digo, vós mesmos podeis 
deduzi-lo. Demais, estes fenômenos são de tal natureza que nem todos os 
médiuns servem para produzi-los. Com efeito, é necessário que entre o Es-
pírito e o médium influenciado exista certa afinidade, certa analogia; em 
suma: certa semelhança capaz de permitir que a parte expansível do fluido 
perispirítico11 do encarnado se misture, se una, se combine com o fluido 
do Espírito que queira fazer um transporte. Deve ser tal esta fusão que a 
força resultante dela se torne, por assim dizer, uma: do mesmo modo que, 
atuando sobre o carvão, uma corrente elétrica produz um só foco, uma só 
claridade. Por que essa união, essa fusão? perguntareis. É que, para que estes 
fenômenos se produzam, necessário se faz que as propriedades essenciais do 
Espírito motor se aumentem com algumas das do médium; é que o fluido 
vital, indispensável à produção de todos os fenômenos mediúnicos, é apa-
nágio exclusivo do encarnado e que, por conseguinte, o Espírito operador 
fica obrigado a se impregnar dele. Só então pode, mediante certas proprie-
dades, que desconheceis, do vosso meio ambiente, isolar, tornar invisíveis e 
fazer que se movam alguns objetos materiais e mesmo os encarnados.

“Não me é permitido, por enquanto, desvendar-vos as leis particu-
lares que governam os gases e os fluidos que vos cercam, mas, antes que 
alguns anos tenham decorrido, antes que uma existência de homem se te-
nha esgotado, a explicação destas leis e destes fenômenos vos será revelada 
e vereis surgir e produzir-se uma variedade nova de médiuns, que agirão 
num estado cataléptico especial, desde que sejam mediunizados.

“Vedes, assim, quantas dificuldades cercam a produção do fenô-
meno dos transportes. Muito logicamente podeis concluir daí que os fe-
nômenos desta natureza são extremamente raros, como eu disse acima, 
e com tanto mais razão, quanto os Espíritos muito pouco se prestam a 
produzi-los, porque isso dá lugar, da parte deles, a um trabalho quase ma-
terial, o que lhes acarreta aborrecimento e fadiga. Por outro lado, ocorre 
também que, frequentemente, não obstante a energia e a vontade que os 
animem, o estado do próprio médium lhes opõe intransponível barreira.

11 Nota de Allan Kardec: Vê-se que, quando se trata de exprimir uma ideia nova, para a qual faltam ter-
mos na língua, os Espíritos sabem perfeitamente criar neologismos. Estas palavras: eletromediúnico, 
perispirítico, não são de invenção nossa. Os que nos têm criticado por havermos criado os termos espí-
rita, espiritismo, perispírito, que tinham análogos, poderão fazer também a mesma crítica aos Espíritos.



Das manifestações físicas espontâneas

103

“Evidente é, pois, e o vosso raciocínio, estou certo, o sancionará, que 
os fatos de tangibilidade, como pancadas, suspensão e movimentos, são 
 fenômenos simples, que se operam mediante a concentração e a dilatação 
de certos fluidos e que podem ser provocados e obtidos pela vontade e pelo 
trabalho dos médiuns aptos a isso, quando secundados por Espíritos amigos 
e benevolentes, ao passo que os fatos de transporte são múltiplos, comple-
xos, exigem um concurso de circunstâncias especiais, não se podem operar 
senão por um único Espírito e um único médium e necessitam, além do 
que a tangibilidade reclama, uma combinação muito especial, para isolar e 
tornar invisíveis o objeto ou os objetos destinados ao transporte.

“Todos vós espíritas compreendeis as minhas explicações e perfeita-
mente apreendeis o que seja essa concentração de fluidos especiais, para a 
locomoção e a tatilidade da matéria inerte. Acreditais nisso, como acredi-
tais nos fenômenos da eletricidade e do magnetismo, com os quais os fatos 
mediúnicos têm grande analogia e de que são, por assim dizer, a confirma-
ção e o desenvolvimento. Quanto aos incrédulos e aos sábios, piores estes 
do que aqueles, não me compete convencê-los e com eles não me ocupo. 
Convencer-se-ão um dia, por força da evidência, pois que forçoso será se 
curvem diante do testemunho dos fatos espíritas, como forçoso foi que o 
fizessem diante de outros fatos, que a princípio repeliram.

“Resumindo: os fenômenos de tangibilidade são frequentes, mas 
os de transporte são muito raros, porque muito difíceis de se realizar são 
as condições em que se produzem. Conseguintemente, nenhum médium 
pode dizer: a tal hora, em tal momento, obterei um transporte, visto que 
muitas vezes o próprio Espírito se vê obstado na execução da sua obra. 
Devo acrescentar que esses fenômenos são duplamente difíceis em público, 
porque quase sempre, entre este, se encontram elementos energicamente 
refratários, que paralisam os esforços do Espírito e, com mais forte razão, a 
ação do médium. Tende, ao contrário, como certo que, na intimidade, os 
ditos fenômenos se produzem quase sempre espontaneamente, as mais das 
vezes à revelia dos médiuns e sem premeditação, sendo muito raros quando 
esses se acham prevenidos. Deveis deduzir daí que há motivo de suspeição 
todas as vezes que um médium se lisonjeia de os obter à vontade, ou, por 
outra, de dar ordens aos Espíritos, como a servos seus, o que é simples-
mente absurdo. Tende ainda como regra geral que os fenômenos espíritas 
não se produzem para constituir espetáculo e para divertir os curiosos. Se 



Segunda Parte – Capítulo V

104

alguns Espíritos se prestam a tais coisas, só pode ser para a produção de 
fenômenos simples, não para os que, como os de transporte e outros seme-
lhantes, exigem condições excepcionais.

“Lembrai-vos, espíritas, de que, se é absurdo repelir sistematicamen-
te todos os fenômenos de Além-Túmulo, também não é de bom aviso 
 aceitá-los todos cegamente. Quando um fenômeno de tangibilidade, de 
visibilidade ou de transporte se opera espontaneamente e de modo ins-
tantâneo, aceitai-o. Porém, nunca o repetirei demasiado, não aceiteis coisa 
alguma às cegas. Seja cada fato submetido a um exame minucioso, apro-
fundado e severo, porquanto, crede, o Espiritismo, tão rico em fenômenos 
sublimes e grandiosos, nada tem que ganhar com essas pequenas manifes-
tações, que prestidigitadores hábeis podem imitar.

“Bem sei que ides dizer: é que estes são úteis para convencer os in-
crédulos. Mas, ficai sabendo, se não houvésseis disposto de outros meios de 
convicção, não contaríeis hoje a centésima parte dos espíritas que existem. 
Falai ao coração; por aí é que fareis maior número de conversões sérias. Se 
julgardes conveniente, para certas pessoas, valer-vos dos fatos materiais, 
ao menos apresentai-os em circunstâncias tais que não possam permitir 
nenhuma interpretação falsa e, sobretudo, não vos afasteis das condições 
normais dos mesmos fatos, porque, apresentados em más condições, eles 
fornecem argumentos aos incrédulos, em vez de convencê-los.

Erasto”

99. O fenômeno de transporte apresenta uma particularidade no-
tável, e é que alguns médiuns só o obtêm em estado sonambúlico, o que 
facilmente se explica. Há no sonâmbulo um desprendimento natural, uma 
espécie de isolamento do Espírito e do perispírito, que deve facilitar a com-
binação dos fluidos necessários. Tal o caso dos transportes de que temos 
sido testemunha.

As perguntas que se seguem foram dirigidas ao Espírito que os ope-
rara, mas as respostas se ressentem por vezes da deficiência dos seus co-
nhecimentos. Submetemo-las ao Espírito Erasto, muito mais instruído do 
ponto de vista teórico, e ele as completou, aditando-lhes notas muito judi-
ciosas. Um é o artista; o outro, o sábio, constituindo a própria comparação 
dessas inteligências um estudo instrutivo, porquanto prova que não basta 
ser Espírito para tudo saber.



Das manifestações físicas espontâneas

105

1a Dize-nos, peço, por que os transportes que acabaste de executar só se 
produzem estando o médium em estado sonambúlico?

“Isto se prende à natureza do médium. Os fatos que produzo, quan-
do o meu está adormecido, poderia produzi-los igualmente com outro mé-
dium em estado de vigília.”

2a Por que fazes demorar tanto a trazida dos objetos e por que é que 
avivas a cobiça do médium, excitando-lhe o desejo de obter o objeto prometido? 

“O tempo me é necessário a preparar os fluidos que servem para 
o transporte. Quanto à excitação, essa só tem por fim, as mais das vezes, 
divertir as pessoas presentes e o sonâmbulo.” 

nota de erasto. O Espírito que responde não sabe mais do que isso; não percebe 

o motivo dessa cobiça, que ele instintivamente aguça, sem lhe compreender o 

efeito. Julga proporcionar um divertimento, enquanto, na realidade, provoca, sem 

o suspeitar, uma emissão maior de fluido. É uma consequência da dificuldade que 

o fenômeno apresenta, dificuldade sempre maior quando ele não é espontâneo, 

sobretudo com certos médiuns.

3a Depende da natureza especial do médium a produção do fenômeno e 
poderia produzir-se por outros médiuns com mais facilidade e presteza?

“A produção depende da natureza do médium e o fenômeno não se 
pode produzir senão por meio de naturezas correspondentes. Pelo que toca 
à presteza, o hábito que adquirimos, comunicando-nos frequentemente 
com o mesmo médium, nos é de grande vantagem.”

4a As pessoas presentes influem alguma coisa no fenômeno?
“Quando há da parte delas incredulidade, oposição, muito nos po-

dem embaraçar. Preferimos apresentar nossas provas aos crentes e a pessoas 
versadas no Espiritismo. Não quero, porém, dizer com isso que a má von-
tade consiga paralisar-nos inteiramente.”

5a Onde foste buscar as flores e os confeitos que trouxeste para aqui?
“As flores, tomo-as aos jardins, onde bem me parece.”
6a E os confeitos? Devem ter feito falta ao respectivo negociante.
“Tomo-os onde me apraz. O negociante nada absolutamente perce-

beu, porque pus outros no lugar dos que tirei.”
7a Mas os anéis têm valor. Onde os foste buscar? Não terás com isso cau-

sado prejuízo àquele de quem os tiraste?



Segunda Parte – Capítulo V

106

“Tirei-os de lugares que todos desconhecem e fi-lo por maneira que 
daí não resultará prejuízo para ninguém.”

nota de erasto. Creio que o fato foi explicado de modo incompleto, em virtude 

da deficiência da capacidade do Espírito que respondeu. Sim, de fato, pode re-

sultar prejuízo real, mas o Espírito não quis passar por haver desviado o que quer 

que fosse. Um objeto só pode ser substituído por outro objeto idêntico, da mesma 

forma, do mesmo valor. Conseguintemente, se um Espírito tivesse a faculdade de 

substituir, por outro objeto igual, um de que se apodera, já não teria razão para se 

apossar deste, visto que poderia dar o de que se iria servir para substituir o objeto 

retirado.

8a Será possível trazer flores de outro planeta?
“Não; a mim não me é possível.”
– (A Erasto) Teriam outros Espíritos esse poder?
“Não, isso não é possível, em virtude da diferença dos meios 

 ambientes.”
9a Poderias trazer-nos flores de outro hemisfério; dos trópicos, por 

 exemplo?
“Desde que seja da Terra, posso.”
10a Poderias fazer que os objetos trazidos nos desaparecessem da vista e 

levá-los novamente?
“Assim como os trouxe aqui, posso levá-los, à minha vontade.”
11a A produção do fenômeno dos transportes não é de alguma forma 

penosa, não te causa qualquer embaraço?
“Não nos é penosa em nada, quando temos permissão para operá-

-los. Poderia ser-nos grandemente penosa se quiséssemos produzir efeitos 
para os quais não estivéssemos autorizados.”

nota de erasto. Ele não quer convir em que isso lhe é penoso, embora o seja 

 realmente, pois que se vê forçado a executar uma operação por assim dizer material.

12a Quais são as dificuldades que encontras?
“Nenhuma outra, além das más disposições fluídicas, que nos po-

dem ser contrárias.”
13a Como trazes o objeto? Será segurando-o com as mãos?
“Não; envolvo-o em mim mesmo.”



Das manifestações físicas espontâneas

107

nota de erasto. A resposta não explica de modo claro a operação. Ele não en-

volve o objeto com a sua própria personalidade, mas, como o seu fluido pessoal é 

dilatável, combina uma parte desse fluido com o fluido animalizado do médium e 

é nesta combinação que oculta e transporta o objeto que escolheu para transpor-

tar. Ele, pois, não exprime com justeza o fato, dizendo que envolve em si o objeto.

14a Trazes com a mesma facilidade um objeto de peso considerável, de 
50 quilos por exemplo?

“O peso nada é para nós. Trazemos flores, porque agrada mais do 
que um volume pesado.” 

nota de erasto. É exato. Pode trazer objetos de 100 ou 200 quilos, por isso que a 

gravidade, existente para vós, é anulada para os Espíritos. Mas, ainda aqui, ele não 

percebe bem o que se passa. A massa dos fluidos combinados é proporcional à dos 

objetos. Numa palavra, a força deve estar em proporção com a resistência; donde 

se segue que, se o Espírito apenas traz uma flor ou um objeto leve, é muitas vezes 

porque não encontra no médium, ou em si mesmo, os elementos necessários para 

um esforço mais considerável.

15a Poder-se-ão imputar aos Espíritos certas desaparições de objetos, cuja 
causa permanece ignorada?

“Isso se dá com frequência; com mais frequência do que supondes, 
mas isso se pode remediar, pedindo ao Espírito que traga de novo o objeto 
desaparecido.”

nota de erasto. É certo, mas, às vezes, o que é subtraído fica muito bem subtraí-

do, pois que para muito longe são levados os objetos que desaparecem de uma casa 

e que o dono não mais consegue achar. Entretanto, como a subtração dos objetos 

exige quase que as mesmas condições fluídicas que o trazimento deles reclama, ela 

só se pode dar com o concurso de médiuns dotados de faculdades especiais. Por 

isso, quando alguma coisa desapareça, é mais provável que o fato seja devido a 

descuido vosso do que à ação dos Espíritos.

16a Serão devidos à ação de certos Espíritos alguns efeitos que se conside-
ram como fenômenos naturais?

“Nos dias que correm, abundam fatos dessa ordem, fatos que não 
percebeis, porque neles não pensais, mas que, com um pouco de reflexão, 
se vos tornariam patentes.” 



Segunda Parte – Capítulo V

108

nota de erasto. Não atribuais aos Espíritos o que é obra do homem, mas crede 

na influência deles, oculta, constante, a criar em torno de vós mil circunstâncias, 

mil incidentes necessários ao cumprimento dos vossos atos, da vossa existência.

17a Entre os objetos que os Espíritos costumam trazer, não haverá alguns 
que eles próprios possam fabricar, isto é, produzidos espontaneamente pelas mo-
dificações que os Espíritos possam operar no fluido, ou no elemento universal?

“Por mim, não, que não tenho permissão para isso. Só um Espírito 
elevado o pode fazer.”

18a Como conseguiste outro dia introduzir aqueles objetos, estando fe-
chado o aposento?  

“Fi-los entrar comigo, envoltos, por assim dizer, na minha substân-
cia. Nada mais posso dizer, por não ser explicável o fato.”

19a Como fizeste para tornar visíveis estes objetos que, um momento 
antes, eram invisíveis?

“Tirei a matéria que os envolvia.”

nota de erasto. O que os envolve não é matéria propriamente dita, mas um 

fluido tirado, metade, do perispírito do médium e, metade, do Espírito que opera.

20a (A Erasto) Pode um objeto ser trazido a um lugar inteiramente 
fechado? Numa palavra: pode o Espírito espiritualizar um objeto material, de 
maneira que se torne capaz de penetrar a matéria?

“É complexa esta questão. O Espírito pode tornar invisíveis, porém 
não penetráveis, os objetos que ele transporte; não pode quebrar a agregação 
da matéria, porque seria a destruição do objeto. Tornando este invisível, o 
Espírito o pode transportar quando queira e não o libertar senão no mo-
mento oportuno, para fazê-lo aparecer. De modo diverso se passam as coisas, 
com relação aos que compomos. Como nestes só introduzimos os elementos 
da matéria, como esses elementos são essencialmente penetráveis e, ainda, 
como nós mesmos penetramos e atravessamos os corpos mais condensados, 
com a mesma facilidade com que os raios solares atravessam uma placa de 
vidro, podemos perfeitamente dizer que introduzimos o objeto num lugar 
que esteja hermeticamente fechado, mas isso somente neste caso.”

nota. Quanto à teoria da formação espontânea dos objetos, veja-se adiante o 

capítulo intitulado: Do laboratório do Mundo Invisível.



CAPÍTULO VI

M

Das manifestações visuais

• Noções sobre as aparições • Ensaio teórico sobre as 
aparições • Espíritos glóbulos • Teoria da alucinação

100. De todas as manifestações espíritas, as mais interessantes, sem 
contestação possível, são aquelas por meio das quais os Espíritos se tornam 
visíveis. Pela explicação deste fenômeno se verá que ele não é mais sobre-
natural do que os outros. Vamos apresentar primeiramente as respostas que 
os Espíritos deram acerca do assunto:

1a Podem os Espíritos tornar-se visíveis?
“Podem, sobretudo, durante o sono. Entretanto, algumas pessoas os 

veem quando acordadas, porém isso é mais raro.” 

nota. Enquanto o corpo repousa, o Espírito se desprende dos laços materiais; fica 

mais livre e pode mais facilmente ver os outros Espíritos, entrando com eles em 

comunicação. O sonho não é senão a recordação desse estado. Quando de nada 

nos lembramos, diz-se que não sonhamos, mas nem por isso a alma deixou de ver 

e de gozar da sua liberdade. Aqui nos ocupamos especialmente com as aparições 

no estado de vigília.12

2a Pertencem mais a uma categoria do que a outra os Espíritos que se 
manifestam fazendo-se visíveis?

“Não; podem pertencer a todas as classes, assim às mais elevadas, 
como às mais inferiores.”

3a A todos os Espíritos é dado manifestarem-se visivelmente?

12 Nota de Allan Kardec: Ver, para mais particularidades sobre o estado do Espírito durante o sono, O 
livro dos espíritos, cap. Da emancipação da alma, questão 409.



Segunda Parte – Capítulo VI

110

“Todos o podem, mas nem sempre têm permissão para fazê-lo, ou 
o querem.”

4a Que fim objetivam os Espíritos que se manifestam visivelmente?
“Isso depende; de acordo com as suas naturezas, o fim pode ser bom 

ou mau.”
5a Como lhes pode ser permitido manifestar-se, quando para mau fim?
“Nesse caso é para experimentar os a quem eles aparecem. Pode ser 

má a intenção do Espírito e bom o resultado.”
6a Qual pode ser o fim que tem em vista o Espírito que se torna visível 

com má intenção?
“Amedrontar e muitas vezes vingar-se.”
a) Que visam os que vêm com boa intenção?
“Consolar as pessoas que deles guardam saudades, provar-lhes que 

existem e que estão perto delas; dar conselhos e, algumas vezes, pedir para 
si mesmos assistência.”

7a Que inconveniente haveria em ser permanente e geral entre os homens 
a possibilidade de verem os Espíritos? Não seria esse um meio de tirar a dúvida 
aos mais incrédulos? 

“Estando o homem constantemente cercado de Espíritos, vê-los a 
todos os instantes o perturbaria, embaraçar-lhe-ia os atos e tirar-lhe-ia a 
iniciativa na maioria dos casos, ao passo que, julgando-se só, ele age mais 
livremente. Quanto aos incrédulos, de muitos meios dispõem para se con-
vencerem, se desses meios quiserem aproveitar-se e não estiverem cegos 
pelo orgulho. Sabes muito bem existirem pessoas que hão visto e que nem 
por isso creem, pois dizem que são ilusões. Com esses não te preocupes; 
deles se encarrega Deus.”

nota. Tantos inconvenientes haveria em vermos constantemente os Espíritos, 

como em vermos o ar que nos cerca e as miríades de animais microscópicos que 

sobre nós e em torno de nós pululam. Donde devemos concluir que o que Deus 

faz é benfeito e que Ele sabe melhor do que nós o que nos convém.

8a Uma vez que há inconveniente em vermos os Espíritos, por que, em 
certos casos, é isso permitido?

“Para dar ao homem uma prova de que nem tudo morre com o 
corpo, que a alma conserva a sua individualidade após a morte. A visão 



Das manifestações visuais

111

passageira basta para essa prova e para atestar a presença de amigos ao vosso 
lado e não oferece os inconvenientes da visão constante.”

9a Nos mundos mais adiantados que o nosso, os Espíritos são vistos com 
mais frequência do que entre nós? 

“Quanto mais o homem se aproxima da natureza espiritual, tanto 
mais facilmente se põe em comunicação com os Espíritos. A grosseria do 
vosso envoltório é que dificulta e torna rara a percepção dos seres etéreos.”

10a Será racional assustarmo-nos com a aparição de um Espírito?
“Quem refletir deverá compreender que um Espírito, qualquer que 

seja, é menos perigoso do que um vivo. Demais, podendo os Espíritos, 
como podem, ir a toda parte, não se faz preciso que uma pessoa os veja 
para saber que alguns estão a seu lado. O Espírito que queira causar dano 
pode fazê-lo, e até com mais segurança, sem se dar a ver. Ele não é perigoso 
pelo fato de ser Espírito, mas sim pela influência que pode exercer sobre o 
homem, desviando-o do bem e impelindo-o ao mal.”

nota. As pessoas que, quando se acham na solidão ou na obscuridade, se enchem 

de medo raramente se apercebem da causa de seus pavores. Não seriam capazes de 

dizer de que é que têm medo. Muito mais deveriam temer o encontro com homens 

do que com Espíritos, porquanto um malfeitor é bem mais perigoso quando vivo 

do que depois de morto. Uma senhora do nosso conhecimento teve uma noite, em 

seu quarto, uma aparição tão bem caracterizada que ela julgou estar em sua presen-

ça uma pessoa e a sua primeira sensação foi de terror. Certificada de que não havia 

pessoa alguma, disse: “Parece que é apenas um Espírito; posso dormir tranquila.”

11a Poderá aquele a quem um Espírito apareça travar com ele 
 conversação?

“Perfeitamente e é mesmo o que se deve fazer em tal caso, pergun-
tando ao Espírito quem ele é, o que deseja e em que se lhe pode ser útil. Se 
se tratar de um Espírito infeliz e sofredor, a comiseração que se lhe teste-
munhar o aliviará. Se for um Espírito bondoso, pode acontecer que traga 
a intenção de dar bons conselhos.”

a) Como pode o Espírito, nesse caso, responder?
“Algumas vezes o faz por meio de sons articulados, como o faria 

uma pessoa viva. Na maioria dos casos, porém, pela transmissão dos 
 pensamentos.”



Segunda Parte – Capítulo VI

112

12a Os Espíritos que aparecem com asas têm-nas realmente ou essas asas 
são apenas uma aparência simbólica?

“Os Espíritos não têm asas, nem de tal coisa precisam, visto que 
podem ir a toda parte como Espíritos. Aparecem da maneira por que preci-
sam impressionar a pessoa a quem se mostram. Assim é que uns aparecerão 
em trajes comuns, outros envoltos em amplas roupagens, alguns com asas, 
como atributo da categoria espiritual a que pertencem.”

13a As pessoas que vemos em sonho são sempre as que parecem ser pelo 
seu aspecto?

“Quase sempre são mesmo as que os vossos Espíritos buscam, ou 
que vêm ao encontro deles.”

14a Não poderiam os Espíritos zombeteiros tomar as aparências das pes-
soas que nos são caras, para nos induzirem em erro?

“Somente para se divertirem à vossa custa tomam eles aparências 
fantásticas. Há coisas, porém, com que não lhes é lícito brincar.”

15a Compreende-se que, sendo uma espécie de evocação, o pensamento 
faça com que se apresente o Espírito em quem se pensa. Como é, entretanto, que 
muitas vezes as pessoas em quem mais pensamos, que ardentemente desejamos 
tornar a ver, jamais se nos apresentam em sonho, ao passo que vemos outras que 
nos são indiferentes e nas quais nunca pensamos?

“Os Espíritos nem sempre podem manifestar-se visivelmente, mesmo 
em sonho e malgrado o desejo que tenhais de vê-los. Pode dar-se que obs-
tem a isso causas independentes da vontade deles. Frequentemente, é tam-
bém uma prova de que não consegue triunfar o mais ardente desejo. Quan-
to às pessoas que vos são indiferentes, se é certo que nelas não pensais, bem 
pode acontecer que elas em vós pensem. Aliás, não podeis formar ideia das 
relações no mundo dos Espíritos. Lá tendes uma multidão de conhecimen-
tos íntimos, antigos ou recentes, de que não suspeitais quando despertos.”

nota. Quando nenhum meio tenhamos de verificar a realidade das visões ou 

aparições, podemos sem dúvida lançá-las à conta da alucinação. Quando, porém, 

os sucessos as confirmam, ninguém tem o direito de atribuí-las à imaginação. Tais, 

por exemplo, as aparições, que temos em sonho ou em estado de vigília, de pessoas 

em quem absolutamente não pensávamos e que, produzindo-as no momento em 

que morrem, vêm, por meio de sinais diversos, revelar as circunstâncias total-

mente ignoradas em que faleceram. Têm-se visto cavalos empinarem e recusarem 



Das manifestações visuais

113

caminhar para a frente, por motivo de aparições que assustam os cavaleiros que os 

montam. Embora se admita que a imaginação desempenhe aí algum papel, quan-

do o fato se passa com os homens, ninguém, certamente, negará que ela nada tem 

que ver com o caso, quando este se dá com os animais. Acresce que, se fosse exato 

que as imagens que vemos em sonho são sempre efeito das nossas preocupações 

quando acordados, não haveria como explicar que nunca sonhemos, conforme se 

verifica frequentemente, com aquilo em que mais pensamos.

16a Por que razão certas visões ocorrem com mais frequência quando se 
está doente?

“Elas ocorrem do mesmo modo quando estais de perfeita saúde. 
Simplesmente, no estado de doença, os laços materiais se afrouxam; a fra-
queza do corpo permite maior liberdade ao Espírito, que, então, se põe 
mais facilmente em comunicação com os outros Espíritos.”

17a As aparições espontâneas parecem mais frequentes em certos países. 
Será que alguns povos estão mais bem-dotados do que outros para receberem 
esta espécie de manifestações?

“Dar-se-á tenhais um registro histórico de cada aparição? As apari-
ções, como os ruídos e todas as manifestações, produzem-se igualmente 
em todos os pontos da Terra; apresentam, porém, caracteres distintos, de 
conformidade com o povo em cujo seio se verificam. Nuns, por exemplo, 
onde o uso da escrita está pouco espalhado, não há médiuns escreventes; 
noutros, abundam os médiuns desta natureza; entre outros, observam-se 
mais os ruídos e os movimentos do que as manifestações inteligentes, por 
serem estas menos apreciadas e procuradas.”

18a Por que é que as aparições se dão de preferência à noite? Não indica 
isso que elas são efeito do silêncio e da obscuridade sobre a imaginação?

“Pela mesma razão por que vedes, durante a noite, as estrelas e não as 
divisais em pleno dia. A grande claridade pode apagar uma aparição ligeira, 
mas errôneo é supor-se que a noite tenha qualquer coisa com isso. Inquiri 
os que têm tido visões e verificareis que são em maior número os que as 
tiveram de dia.”

nota. Muito mais frequentes e gerais do que se julga são as aparições; porém, mui-

tas pessoas deixam de torná-las conhecidas, por medo do ridículo, e outras as atri-

buem à ilusão. Se parecem mais numerosas entre alguns povos, é isso devido a que 

aí se conservam com mais cuidado as tradições verdadeiras, ou falsas, quase sempre 



Segunda Parte – Capítulo VI

114

ampliadas pelo poder de sedução do maravilhoso a que mais ou menos se preste o 

aspecto das localidades. A credulidade então faz que se vejam efeitos sobrenaturais 

nos mais vulgares fenômenos: o silêncio da solidão, o escarpamento das quebradas, 

o mugido da floresta, as rajadas da tempestade, o eco das montanhas, a forma 

fantástica das nuvens, as sombras, as miragens, tudo, enfim, se presta à ilusão, para 

imaginações simples e ingênuas, que de boa-fé narram o que viram, ou julgaram 

ver. Porém, ao lado da ficção, há a realidade. O estudo sério do Espiritismo leva 

precisamente o homem a se desembaraçar de todas as superstições ridículas.

19a A visão dos Espíritos se produz no estado normal ou só estando o 
vidente num estado extático?

“Pode produzir-se achando-se este em condições perfeitamente nor-
mais. Entretanto, as pessoas que os veem se encontram muito amiúde num 
estado próximo do de êxtase, estado que lhes faculta uma espécie de dupla 
vista.” (O livro dos espíritos, questão 447.)

20a Os que veem os Espíritos veem-nos com os olhos?
“Assim o julgam, mas, na realidade, é a alma quem vê, e o que o 

prova é que os podem ver com os olhos fechados.”
21a Como pode o Espírito fazer-se visível?
“O princípio é o mesmo de todas as manifestações, reside nas pro-

priedades do perispírito, que pode sofrer diversas modificações ao sabor do 
Espírito.”

22a Pode o Espírito propriamente dito fazer-se visível ou só o pode com 
o auxílio do perispírito?

“No estado material em que vos achais, só com o auxílio de seus in-
vólucros semimateriais podem os Espíritos manifestar-se. Esse invólucro é 
o intermediário por meio do qual eles atuam sobre os vossos sentidos. Sob 
esse envoltório é que aparecem, às vezes, com uma forma humana, ou com 
outra qualquer, seja nos sonhos, seja no estado de vigília, assim em plena 
luz, como na obscuridade.”

23a Poder-se-á dizer que é pela condensação do fluido do perispírito que 
o Espírito se torna visível?

“Condensação não é o termo. Essa palavra apenas pode ser usada 
para estabelecer uma comparação, que vos faculte compreender o fenô-
meno, porquanto não há realmente condensação. Pela combinação dos 
fluidos, o perispírito toma uma disposição especial, sem analogia para vós 
outros, disposição que o torna perceptível.”



Das manifestações visuais

115

24a Os Espíritos que aparecem são sempre inapreensíveis e imperceptíveis 
ao tato?

“Em seu estado normal, são inapreensíveis, como num sonho. En-
tretanto, podem tornar-se capazes de produzir impressão ao tato, de deixar 
vestígios de sua presença e até, em certos casos, de tornar-se momentanea-
mente tangíveis, o que prova haver matéria entre vós e eles.”

25a Toda gente tem aptidão para ver os Espíritos? 
“Durante o sono, todos têm; em estado de vigília, não. Durante o 

sono, a alma vê sem intermediário; no estado de vigília, acha-se sempre 
mais ou menos influenciada pelos órgãos. Daí vem não serem totalmente 
idênticas as condições nos dois casos.”

26a De que depende, para o homem, a faculdade de ver os Espíritos, em 
estado de vigília?

“Depende da organização física. Reside na maior ou menor facilida-
de que tem o fluido do vidente para se combinar com o do Espírito. Assim, 
não basta que o Espírito queira mostrar-se, é preciso também que encontre 
a necessária aptidão na pessoa a quem deseje fazer-se visível.”

a) Pode essa faculdade desenvolver-se pelo exercício?
“Pode, como todas as outras faculdades, mas pertence ao número 

daquelas com relação às quais é melhor que se espere o desenvolvimento 
natural do que provocá-lo, para não sobre-excitar a imaginação. A de ver 
os Espíritos, em geral e permanentemente, constitui uma faculdade excep-
cional e não está nas condições normais do homem.”

27a Pode-se provocar a aparição dos Espíritos?
“Isso algumas vezes é possível, porém muito raramente. A aparição 

é quase sempre espontânea. Para que alguém veja os Espíritos, precisa ser 
dotado de uma faculdade especial.”

28a Podem os Espíritos tornar-se visíveis sob outra aparência que não a 
da forma humana?

“A humana é a forma normal. O Espírito pode variar-lhe a aparên-
cia, mas sempre com o tipo humano.”

a) Não podem manifestar-se sob a forma de chama?
“Podem produzir chamas, clarões, como todos os outros efeitos, para 

atestar sua presença, mas não são os próprios Espíritos que assim aparecem. 
A chama não passa muitas vezes de uma miragem ou de uma  emanação 



Segunda Parte – Capítulo VI

116

do perispírito. Em todo caso, nunca é mais do que uma parcela deste. O 
perispírito não se mostra integralmente nas visões.”

29a Que se deve pensar da crença que atribui os fogos-fátuos à presença 
de almas ou Espíritos?

“Superstição produzida pela ignorância. Bem conhecida é a causa 
física dos fogos-fátuos.”

a) A chama azul que, segundo dizem, apareceu sobre a cabeça de Sérvius 
Túlius, quando menino, é uma fábula ou foi real?

“Era real e produzida por um Espírito familiar, que desse modo dava 
um aviso à mãe do menino. Médium vidente, essa mãe percebeu uma irra-
diação do Espírito protetor de seu filho. Assim como os médiuns escreven-
tes não escrevem todos a mesma coisa, também, nos médiuns videntes, não 
é em todos do mesmo grau a vidência. Ao passo que aquela mãe viu apenas 
uma chama, outro médium teria podido ver o próprio corpo do Espírito.”

30a Poderiam os Espíritos apresentar-se sob a forma de animais?
“Isso pode dar-se, mas somente Espíritos muito inferiores tomam 

essas aparências. Em caso algum, porém, será mais do que uma aparência 
momentânea. Fora absurdo acreditar-se que um qualquer animal verda-
deiro pudesse ser a encarnação de um Espírito. Os animais são sempre 
animais e nada mais do que isto.”

nota. Somente a superstição pode fazer crer que certos animais são animados 

por Espíritos. É preciso uma imaginação muito complacente, ou muito impres-

sionada, para ver qualquer coisa de sobrenatural nas circunstâncias um pouco 

extravagantes em que eles algumas vezes se apresentam. O medo faz que amiúde 

se veja o que não existe. Mas não só no medo tem sua origem essa ideia. Conhe-

cemos uma senhora, muito inteligente aliás, que consagrava desmedida afeição a 

um gato preto, porque acreditava ser ele de natureza sobreanimal. Entretanto, essa 

senhora jamais ouvira falar do Espiritismo. Se o houvesse conhecido, ele lhe teria 

feito compreender o ridículo da causa de sua predileção pelo animal, provando-lhe 

a impossibilidade de tal metamorfose.

Ensaio teórico sobre as aparições
101. As manifestações aparentes mais comuns se dão durante o sono, 

por meio dos sonhos: são as visões. Os limites deste estudo não  comportam 



Das manifestações visuais

117

o exame de todas as particularidades que os sonhos podem apresentar. Re-
sumiremos tudo, dizendo que eles podem ser: uma visão atual das coisas 
presentes, ou ausentes; uma visão retrospectiva do passado e, em alguns ca-
sos excepcionais, um pressentimento do futuro. Também muitas vezes são 
quadros alegóricos que os Espíritos nos põem sob as vistas para dar-nos úteis 
avisos e salutares conselhos, se se trata de Espíritos bons; para induzir-nos em 
erro e nos lisonjear as paixões, se são Espíritos imperfeitos os que no-lo apre-
sentam. A teoria que se segue aplica-se aos sonhos, como a todos os outros 
casos de aparições. (Veja-se: O livro dos espíritos, questões 400 e seguintes.)

Temos para nós que faríamos uma injúria aos nossos leitores se nos 
propuséssemos a demonstrar o que há de absurdo e ridículo no que vulgar-
mente se chama a interpretação dos sonhos.

102. As aparições propriamente ditas se dão quando o vidente se 
acha em estado de vigília e no gozo da plena e inteira liberdade das suas 
faculdades. Apresentam-se, em geral, sob uma forma vaporosa e diáfana, 
às vezes vaga e imprecisa. A princípio é, quase sempre, uma claridade es-
branquiçada, cujos contornos pouco a pouco se vão desenhando. Doutras 
vezes, as formas se mostram nitidamente acentuadas, distinguindo-se os 
menores traços da fisionomia, a ponto de se tornar possível fazer-se da apa-
rição uma descrição completa. Os ademanes, o aspecto, são semelhantes 
aos que tinha o Espírito quando vivo.

Podendo tomar todas as aparências, o Espírito se apresenta sob a que 
melhor o faça reconhecível, se tal é o seu desejo. Assim, embora como Espí-
rito nenhum defeito corpóreo tenha, ele se mostrará estropiado, coxo, cor-
cunda, ferido, com cicatrizes, se isso for necessário à prova da sua identidade. 
Esopo, por exemplo, como Espírito, não é disforme; porém, se o evocarem 
como Esopo, ainda que muitas existências tenha tido depois da em que as-
sim se chamou, ele aparecerá feio e corcunda, com os seus trajes tradicionais.

Coisa interessante é que, salvo em circunstâncias especiais, as par-
tes menos acentuadas são os membros inferiores, enquanto a cabeça, o 
tronco, os braços e as mãos são sempre claramente desenhados. Daí vem 
que quase nunca são vistos a andar, mas a deslizar como sombras. Quanto 
às vestes, compõem-se ordinariamente de um amontoado de pano, ter-
minando em longo pregueado flutuante. Com uma cabeleira ondulan-
te e graciosa se apresentam os Espíritos que nada conservam das coisas 



Segunda Parte – Capítulo VI

118

 terrenas. Os  Espíritos vulgares, porém, os que aqui conhecemos, apare-
cem com os trajos que usavam no último período de sua existência.

Frequentemente, mostram atributos característicos da elevação que 
alcançaram, como uma auréola, ou asas, os que possam ser tidos por anjos, 
ao passo que outros trazem os sinais indicativos de suas ocupações terre-
nas. Assim, um guerreiro aparecerá com a sua armadura; um sábio, com 
livros; um assassino, com um punhal etc. Os Espíritos Superiores têm uma 
figura bela, nobre e serena; os mais inferiores denotam alguma coisa de 
feroz e bestial, não sendo raro revelarem ainda os vestígios dos crimes que 
praticaram ou dos suplícios que padeceram. A questão do traje e dos obje-
tos acessórios com que os Espíritos aparecem é talvez a que mais espanto 
causa. Voltaremos a essa questão em capítulo especial, porque ela se liga a 
outros fatos muito importantes.

103. Dissemos que as aparições têm algo de vaporoso. Em certos 
casos, poder-se-ia compará-las à imagem que se reflete num espelho sem 
aço e que, não obstante a sua nitidez, não impede se vejam os objetos que 
lhe estão por detrás. Geralmente, é assim que os médiuns videntes as perce-
bem. Eles as veem ir e vir, entrar num aposento, sair dele, andar por entre 
os vivos com ares, pelo menos se se trata de Espíritos comuns, de partici-
parem ativamente de tudo o que os homens fazem ao derredor deles, de 
se interessarem por tudo isso, de ouvirem o que dizem os humanos. Com 
frequência são vistos a se aproximar de uma pessoa, a lhe insuflar ideias, a 
influenciá-la, a consolá-la, se pertencem à categoria dos bons, a escarnecê-
-la, se são malignos, a se mostrar tristes ou satisfeitos com os resultados que 
logram. Numa palavra: constituem como que o forro do mundo corpóreo.

Tal é esse mundo oculto que nos cerca, dentro do qual vivemos sem 
o percebermos, como vivemos, também sem darmos por isso, no meio das 
miríades de seres do mundo microscópico. O microscópio nos revelou o 
mundo dos infinitamente pequenos, de cuja existência não suspeitávamos; 
o Espiritismo, com o auxílio dos médiuns videntes, nos revelou o mundo 
dos Espíritos, que, por seu lado, também constitui uma das forças ativas 
da Natureza. Com o concurso dos médiuns videntes, possível nos foi es-
tudar o Mundo Invisível, conhecer-lhe os costumes, como um povo de 
cegos poderia estudar o mundo visível com o auxílio de alguns homens que 
gozassem da faculdade de ver. (Veja-se adiante, no capítulo referente aos 
médiuns, o parágrafo que trata dos médiuns videntes.)



Das manifestações visuais

119

104. O Espírito, que quer ou pode fazer-se visível, reveste às vezes 
uma forma ainda mais precisa, com todas as aparências de um corpo sóli-
do, a ponto de causar completa ilusão e dar a crer, aos que observam a apa-
rição, que têm diante de si um ser corpóreo. Em alguns casos, finalmente, 
e sob o império de certas circunstâncias, a tangibilidade se pode tornar real, 
isto é, possível se torna ao observador tocar, palpar, sentir, na aparição, a 
mesma resistência, o mesmo calor que num corpo vivo, o que não impede 
que a tangibilidade se desvaneça com a rapidez do relâmpago. Nesses ca-
sos, já não é somente com o olhar que se nota a presença do Espírito, mas 
também pelo sentido tátil.

Dado se possa atribuir à ilusão ou a uma espécie de fascinação a 
aparição simplesmente visual, o mesmo já não ocorre quando se consegue 
segurá-la, palpá-la, quando ela própria segura o observador e o abraça, 
circunstâncias em que nenhuma dúvida mais é lícita.

Os fatos de aparições tangíveis são os mais raros; porém, os que se 
têm dado nestes últimos tempos, pela influência de alguns médiuns de 
grande poder13 e absolutamente autenticados por testemunhos irrecusá-
veis, provam e explicam o que a história refere acerca de pessoas que, de-
pois de mortas, se mostraram com todas as aparências da realidade.

Todavia, conforme já dissemos, por mais extraordinários que sejam, 
tais fenômenos perdem inteiramente todo caráter de maravilhosos, quan-
do conhecida a maneira por que se produzem e quando se compreende 
que, longe de constituírem uma derrogação das Leis da Natureza, são ape-
nas efeito de uma aplicação dessas leis.

105. Por sua natureza e em seu estado normal, o perispírito é invi-
sível e tem isto de comum com uma imensidade de fluidos que sabemos 
existir, sem que, entretanto, jamais os tenhamos visto. Mas, também, do 
mesmo modo que alguns desses fluidos, pode ele sofrer modificações que o 
tornem perceptível à vista, quer por meio de uma espécie de condensação, 
quer por meio de uma mudança na disposição de suas moléculas. Aparece-
-nos então sob uma forma vaporosa.

A condensação (preciso é que não se tome esta palavra na sua significa-
ção literal; empregamo-la apenas por falta de outra e a título de comparação), 
a condensação, dizemos, pode ser tal que o perispírito adquira as proprieda-
des de um corpo sólido e tangível, conservando, porém, a  possibilidade de 

13  Nota de Allan Kardec: Entre outros, o Sr. Home.



Segunda Parte – Capítulo VI

120

retomar instantaneamente seu estado etéreo e invisível. Podemos apreender 
esse efeito, atentando no vapor, que passa do de invisibilidade ao estado bru-
moso, depois ao estado líquido, em seguida ao sólido e vice-versa.

Esses diferentes estados do perispírito resultam da vontade do Espí-
rito, e não de uma causa física exterior, como se dá com os nossos gases. 
Quando o Espírito nos aparece, é que pôs o seu perispírito no estado pró-
prio a torná-lo visível. Mas, para isso, não basta a sua vontade, porquanto a 
modificação do perispírito se opera mediante sua combinação com o fluido 
peculiar ao médium. Ora, esta combinação nem sempre é possível, o que 
explica não ser generalizada a visibilidade dos Espíritos. Assim, não basta 
que o Espírito queira mostrar-se; não basta tampouco que uma pessoa quei-
ra vê-lo; é necessário que os dois fluidos possam combinar-se, que entre eles 
haja uma espécie de afinidade e também, porventura, que a emissão do flui-
do da pessoa seja suficientemente abundante para operar a transformação 
do perispírito e, provavelmente, que se verifiquem ainda outras condições 
que desconhecemos. É necessário, enfim, que o Espírito tenha a permissão 
de se fazer visível a tal pessoa, o que nem sempre lhe é concedido, ou só o é 
em certas circunstâncias, por motivos que não podemos apreciar.

106. Outra propriedade do perispírito inerente à sua natureza etérea 
é a penetrabilidade. Matéria nenhuma lhe opõe obstáculo: ele as atravessa 
todas, como a luz atravessa os corpos transparentes. Daí vem não haver 
tapagem capaz de obstar à entrada dos Espíritos. Eles visitam o prisioneiro 
no seu calabouço com a mesma facilidade com que visitam uma pessoa que 
esteja em pleno campo.

107. Não são raras, nem constituem novidades as aparições no 
estado de vigília. Elas se produziram em todos os tempos. A história as 
registra em grande número. Não precisamos, porém, remontar ao passado, 
tão frequentes são nos dias de hoje e muitas pessoas há que as têm visto e 
que as tomaram, no primeiro momento, pelo que se convencionou chamar 
alucinações. São frequentes, sobretudo, nos casos de morte de pessoas au-
sentes, que vêm visitar seus parentes ou amigos. Muitas vezes, as aparições 
não trazem um fim muito determinado, mas pode dizer-se que, em  geral, 
os Espíritos que assim aparecem são atraídos pela simpatia. Interrogue cada 
um as suas recordações e poucos serão os que não conheçam alguns fatos 
desse gênero, cuja autenticidade não se poderia pôr em dúvida.



Das manifestações visuais

121

108. Às considerações precedentes acrescentaremos o exame de 
alguns efeitos de ótica, que deram lugar ao singular sistema dos Espíritos 
glóbulos. 

Nem sempre é absoluta a limpidez do ar e ocasiões há em que são 
perfeitamente visíveis as correntes das moléculas aeriformes e a agitação 
em que as põe o calor. Algumas pessoas tomaram isto por aglomerações de 
Espíritos a se agitarem no espaço. Basta se cite esta opinião, para que ela 
fique desde logo refutada. Há, porém, outra espécie de ilusão não menos 
estranha, contra a qual bom é também se esteja precavido.

O humor aquoso do olho apresenta pontos quase imperceptíveis, 
que hão perdido alguma coisa da sua natural transparência. Esses pon-
tos são como corpos opacos em suspensão no líquido, cujos movimentos 
eles acompanham. Produzem no ar ambiente e a distância, por efeito do 
aumento e da refração, a aparência de pequenos discos, cujos diâmetros 
variam de 1 a 10 milímetros e que parecem nadar na atmosfera.  Pessoas co-
nhecemos que tomaram esses discos por Espíritos que as seguiam e acom-
panhavam a toda parte. Essas pessoas, no seu entusiasmo, tomavam como 
figuras os matizes da irisação, o que é quase tão racional como ver uma fi-
gura na Lua. Uma simples observação, fornecida por essas pessoas mesmo, 
as reconduzirá ao terreno da realidade.

Os aludidos discos ou medalhões, dizem elas, não só as acompa-
nham, como lhes seguem todos os movimentos, vão para a direita, para a 
esquerda, para cima, para baixo, ou param, conforme o movimento que 
elas fazem com a cabeça. Isto nada tem de surpreendente. Uma vez que a 
sede da aparência é no globo ocular, tem ela que acompanhar todos os mo-
vimentos do olho. Se fossem Espíritos, forçoso seria convir em estarem eles 
adstritos a um papel por demais mecânico para seres inteligentes e livres, 
papel bem fastidioso, mesmo para Espíritos inferiores e, pois, com mais 
forte razão, incompatível com a ideia que fazemos dos Espíritos Superiores.

Verdade é que alguns tomam por maus Espíritos os pontos escuros 
ou moscas amauróticas. Esses discos, do mesmo modo que as manchas 
negras, têm um movimento ondulatório, cuja amplitude não vai além 
da de um certo ângulo, concorrendo para a ilusão a circunstância de não 
 acompanharem bruscamente os movimentos da linha visual. Bem simples 
é a razão desse fato. Os pontos opacos do humor aquoso, causa primária 
do fenômeno, se acham, conforme dissemos, como que em suspensão e 



Segunda Parte – Capítulo VI

122

tendem sempre a descer. Quando sobem, é que são solicitados pelo movi-
mento dos olhos, de baixo para cima; chegados, porém, a certa altura, se 
o olho se torna fixo, nota-se que os discos descem por si mesmos e depois 
se imobilizam. Extrema é a mobilidade deles, porquanto basta um movi-
mento imperceptível do olho para fazê-los mudar de direção e percorrer 
rapidamente toda a amplitude do arco, no espaço em que se produz a 
imagem. Enquanto não se provar que uma imagem tem movimento pró-
prio, espontâneo e inteligente, ninguém poderá enxergar no fato de que 
tratamos mais do que um simples fenômeno ótico ou fisiológico.

O mesmo se dá com as centelhas que se produzem algumas vezes 
em feixes mais ou menos compactos, pela contração do músculo do olho, 
e são devidas, provavelmente, à eletricidade fosforescente da íris, pois que 
são geralmente adstritas à circunferência do disco desse órgão.

Tais ilusões não podem provir senão de uma observação incompleta. 
Quem quer que tenha estudado a natureza dos Espíritos, por todos os meios 
que a ciência prática faculta, compreenderá tudo o que elas têm de pueril. 
Do mesmo modo que combatemos as aventurosas teorias com que se atacam 
as manifestações, quando essas teorias assentam na ignorância dos fatos, tam-
bém devemos procurar destruir as ideias falsas, que indicam mais entusiasmo 
do que reflexão e que, por isso mesmo, mais dano do que bem causam, com 
relação aos incrédulos, já de si tão dispostos a buscar o lado ridículo.

109. O perispírito, como se vê, é o princípio de todas as manifesta-
ções. O conhecimento dele foi a chave da explicação de uma imensidade 
de fenômenos e permitiu que a ciência espírita desse largo passo, fazendo-a 
enveredar por nova senda, tirando-lhe todo o cunho de maravilhosa. Dos 
próprios Espíritos, porquanto notai bem que foram eles que nos ensinaram 
o caminho, tivemos a explicação da ação do Espírito sobre a matéria, do 
movimento dos corpos inertes, dos ruídos e das aparições. Aí encontraremos 
ainda a de muitos outros fenômenos que examinaremos antes de passarmos 
ao estudo das comunicações propriamente ditas. Tanto melhor as compre-
enderemos, quanto mais conhecedores nos acharmos das causas primárias. 
Quem haja compreendido bem aquele princípio, facilmente, por si mesmo, 
o aplicará aos diversos fatos que se lhe possam oferecer à observação.

110. Longe estamos de considerar como absoluta e como a últi-
ma palavra a teoria que apresentamos. Novos estudos, sem dúvida, a 
 completarão, ou retificarão mais tarde; entretanto, por mais incompleta 



Das manifestações visuais

123

ou  imperfeita que seja ainda hoje, sempre pode auxiliar o estudioso a re-
conhecer a possibilidade dos fatos, por efeito de causas que nada têm de 
sobrenaturais. Se é uma hipótese, não se lhe pode, contudo, negar o mérito 
da racionalidade e da probabilidade e, como tal, vale tanto, pelo menos, 
quanto todas as explicações que os negadores formulam, para provar que 
nos fenômenos espíritas só há ilusão, fantasmagoria e subterfúgios.

Teoria da alucinação
111. Os que não admitem o mundo incorpóreo e invisível julgam 

tudo explicar com a palavra alucinação. Toda gente conhece a definição 
desta palavra. Ela exprime o erro, a ilusão de uma pessoa que julga ter per-
cepções que realmente não tem. Origina-se do latim hallucinari, errar, que 
vem de ad lucem. Mas, que saibamos, os sábios ainda não apresentaram a 
razão fisiológica desse fato.

Não tendo a ótica e a fisiologia, ao que parece, mais segredos para 
eles, como é que ainda não explicaram a natureza e a origem das imagens 
que se mostram ao Espírito em dadas circunstâncias? 

Tudo querem explicar pelas leis da matéria; seja. Forneçam então, 
com o auxílio dessas leis, uma teoria, boa ou má, da alucinação. Sempre 
será uma explicação.

112. A causa dos sonhos nunca a Ciência a explicou. Atribui-os a 
um efeito da imaginação, mas não nos diz o que é a imaginação, nem 
como esta produz as imagens tão claras e tão nítidas que às vezes nos apare-
cem. Consiste isso em explicar uma coisa, que não é conhecida, por outra 
que ainda o é menos. A questão permanece de pé.

Dizem ser uma recordação das preocupações da véspera. Porém, 
mesmo que se admita esta solução, que não o é, ainda restaria saber qual 
o espelho mágico que conserva assim a impressão das coisas. Como se ex-
plicarão, sobretudo, essas visões de coisas reais que a pessoa nunca viu no 
estado de vigília e nas quais jamais sequer pensou? Só o Espiritismo nos 
podia dar a chave desse estranho fenômeno, que passa despercebido, por 
causa da sua mesma vulgaridade, como sucede com todas as maravilhas da 
Natureza, que calcamos aos pés.

Os sábios desdenharam de ocupar-se com a alucinação. Quer seja 
real, quer não, ela constitui um fenômeno que a Fisiologia tem que se 



Segunda Parte – Capítulo VI

124

mostrar capaz de explicar, sob pena de confessar a sua insuficiência. Se, um 
dia, algum sábio se abalançar a dar desse fenômeno não uma definição, en-
tendamo-nos bem, mas uma explicação fisiológica, veremos se a sua teoria 
resolve todos os casos. Sobretudo, que ele não omita os fatos, tão comuns, 
de aparições de pessoas no momento de sua morte; que diga donde vem 
a coincidência da aparição com a morte da pessoa. Se este fosse um fato 
insulado, poder-se-ia atribuí-lo ao acaso; é, porém, muito frequente para 
ser devido ao acaso, que não tem dessas reincidências.

Se, ao menos, aquele que viu a aparição tivesse a imaginação desper-
tada pela ideia de que a pessoa que lhe apareceu havia de morrer, vá. Mas, 
quase sempre, a que aparece é a em quem menos pensava. Logo, a imagi-
nação não entra aí de forma alguma. Ainda menos se podem explicar pela 
imaginação as circunstâncias, de que nenhuma ideia se tem, em que se deu 
a morte da pessoa que aparece.

Dirão, porventura, os alucinacionistas que a alma (se é que admitem 
uma alma) tem momentos de sobre-excitação em que suas faculdades se 
exaltam. Estamos de acordo; porém, quando é real o que ela vê, não há 
ilusão. Se, na sua exaltação, a alma vê uma coisa que não está presente, é 
que ela se transporta, mas, se nossa alma pode transportar-se para junto de 
uma pessoa ausente, por que não poderia a alma dessa pessoa transportar-
-se para junto de nós? Dignem-se eles de levar em conta estes fatos, na sua 
teoria da alucinação, e não esqueçam que uma teoria a que se podem opor 
fatos que a contrariam é necessariamente falsa, ou incompleta.

Aguardando a explicação que venham a oferecer, vamos tentar emitir 
algumas ideias a esse respeito.

113. Provam os fatos que há aparições verdadeiras, que a teoria espí-
rita explica perfeitamente e que só podem ser negadas pelos que nada ad-
mitem fora do organismo. Mas, a par das visões reais, haverá alucinações, 
no sentido em que esse termo se emprega? É fora de dúvida. Donde se 
originam? Os Espíritos é que vão esclarecer-nos sobre isso, porquanto a ex-
plicação, parece-nos, está toda nas respostas dadas às seguintes perguntas:

a) São sempre reais as visões? Não serão, algumas vezes, efeito da alu-
cinação? Quando, em sonho, ou de modo diverso, se veem, por exemplo, o 
diabo, ou outras coisas fantásticas que não existem, não será isso um produto 
da imaginação?



Das manifestações visuais

125

“Sim, algumas vezes; quando dá muita atenção a certas leituras, ou 
a histórias de sortilégios, que impressionam, a pessoa, lembrando-se mais 
tarde dessas coisas, julga ver o que não existe. Mas também já temos dito 
que o Espírito, sob o seu envoltório semimaterial, pode tomar todas as 
espécies de formas para se manifestar. Pode, pois, um Espírito zombeteiro 
aparecer com chifres e garras, se assim lhe aprouver, para divertir-se à custa 
da credulidade daquele que o vê, do mesmo modo que um Espírito bom 
pode mostrar-se com asas e com uma figura radiosa.” 

b) Poder-se-ão considerar como aparições as figuras e outras imagens que 
se apresentam a certas pessoas, quando estão meio adormecidas, ou quando 
apenas fecham os olhos?  

“Desde que os sentidos entram em torpor, o Espírito se desprende 
e pode ver longe, ou perto, aquilo que lhe não seria possível ver com os 
olhos. Muito frequentemente, tais imagens são visões, mas também podem 
ser efeito das impressões que a vista de certos objetos deixou no cérebro, 
que lhes conserva os vestígios, como conserva os dos sons. Desprendido, 
o Espírito vê no seu próprio cérebro as impressões que aí se fixaram como 
numa chapa daguerreotípica.14 A variedade e o baralhamento das impres-
sões formam os conjuntos estranhos e fugidios, que se apagam quase ime-
diatamente, ainda que se façam os maiores esforços para retê-los. A uma 
causa idêntica se devem atribuir certas aparições fantásticas, que nada têm 
de reais e que muitas vezes se produzem durante uma enfermidade.”

É corrente ser a memória o resultado das impressões que o cérebro 
conserva. Mas por que singular fenômeno essas impressões, tão variadas, tão 
múltiplas, não se confundem? Mistério impenetrável, porém não mais es-
tranhável do que o das ondulações sonoras que se cruzam no ar e que, no 
entanto, se conservam distintas. Num cérebro são e bem organizado, essas 
impressões se revelam nítidas e precisas; num estado menos favorável, elas se 
apagam e confundem; daí a perda da memória ou a confusão das ideias. Ain-
da menos extraordinário parecerá isto, se se admitir, como se admite, em fre-
nologia, uma destinação especial a cada parte e, até, a cada fibra do cérebro.

Assim, pois, as imagens que, através dos olhos, vão ter ao cérebro, 
deixam aí uma impressão, em virtude da qual uma pessoa se lembra de 

14 N.E.: Relativo a antigo aparelho fotográco inventado por Daguerre [inventor e pintor francês (1787-
1851)], que xava as imagens obtidas na câmara escura numa folha de prata sobre uma placa de 
cobre.



Segunda Parte – Capítulo VI

126

um quadro como se o tivera diante de si. Nunca, porém, há nisso mais do 
que uma questão de memória. Ora, em certos estados de emancipação, a 
alma vê o que está no cérebro, onde torna a encontrar aquelas imagens, 
sobretudo as que mais o chocaram, segundo a natureza das preocupações 
ou as disposições de espírito. É assim que lá encontra de novo a impressão 
de cenas religiosas, diabólicas, dramáticas, mundanas, figuras de animais 
esquisitos, que ela viu noutra época em pinturas, ou mesmo em narrações, 
porquanto também as narrativas deixam impressões. De sorte que a alma 
vê realmente, mas vê apenas uma imagem fotografada no cérebro. No es-
tado normal, essas imagens são fugidias, efêmeras, porque todas as partes 
cerebrais funcionam livremente, ao passo que, no estado de moléstia, o 
cérebro sempre está mais ou menos enfraquecido, o equilíbrio entre todos 
os órgãos deixa de existir, conservando somente alguns a sua atividade, 
enquanto outros se acham de certa forma paralisados. Daí a permanência 
de determinadas imagens, que as preocupações da vida exterior não mais 
conseguem apagar, como se dá no estado normal. Essa a verdadeira aluci-
nação e causa primária das ideias fixas.

Conforme se vê, explicamos esta anomalia por meio de uma muito 
conhecida lei inteiramente fisiológica, a das impressões cerebrais. Porém, 
preciso nos foi sempre fazer intervir a alma. Ora, se os materialistas ain-
da não puderam apresentar, deste fenômeno, uma explicação satisfatória, 
é porque não querem admitir a alma. Por isso mesmo, dirão que a nossa 
explicação é má, pela razão de erigirmos em princípio o que é contestado. 
Contestado por quem? Por eles, mas admitido pela imensa maioria dos 
homens, desde que houve homens na Terra. Ora, a negação de alguns não 
pode constituir lei.

É boa a nossa explicação? Damo-la pelo que possa valer, em falta de 
outra, e, se quiserem, a título de simples hipótese, enquanto outra melhor não 
aparece. Qual ela é, dá a razão de ser de todos os casos de visão? Certamente 
que não. Contudo, desafiamos todos os fisiologistas a que apresentem uma 
que abranja todos os casos, porquanto nenhuma dão, quando pronunciam 
as palavras sacramentais — sobre-excitação e exaltação. Assim sendo, desde 
que todas as teorias da alucinação se mostram incapazes de explicar os fatos, 
é que alguma outra coisa há, que não a alucinação propriamente dita. Seria 
falsa a nossa teoria, se a aplicássemos a todos os casos de visão, pois que 
alguns a contraditariam. É legítima, se restringida a alguns efeitos.



CAPÍTULO VII

M

Da bicorporeidade e 
da transfiguração

• Aparições dos Espíritos de pessoas vivas • Homens 
duplos • Santo Afonso de Liguori e Santo Antônio de 
Pádua • Vespasiano • Transfiguração • Invisibilidade

114. Estes dois fenômenos são variedades do das manifestações vi-
suais e, por muito maravilhosos que pareçam à primeira vista, facilmente 
se reconhecerá, pela explicação que deles se pode dar, que não estão fora 
da ordem dos fenômenos naturais. Assentam ambos no princípio de que 
tudo o que ficou dito das propriedades do perispírito após a morte se aplica 
ao perispírito dos vivos. Sabemos que durante o sono o Espírito readquire 
parte da sua liberdade, isto é, isola-se do corpo e é nesse estado que, em 
muitas ocasiões, se tem ensejo de observá-lo. Mas o Espírito, quer o ho-
mem esteja vivo, quer morto, traz sempre o envoltório semimaterial que, 
pelas mesmas causas de que já tratamos, pode tornar-se visível e tangível. 
Há fatos muito positivos, que nenhuma dúvida permitem a tal respeito. 
Citaremos apenas alguns exemplos, de que temos conhecimento pessoal 
e cuja exatidão podemos garantir, sendo que a todos é possível registrar 
outros análogos, consultando suas próprias reminiscências.

115. A mulher de um dos nossos amigos viu repetidas vezes en-
trar no seu quarto, durante a noite, houvesse ou não luz, uma vendedo-
ra de frutas que ela conhecia de vista, residente nas cercanias, mas com 
quem jamais falara. Grande terror lhe causou essa aparição não só porque, 



Segunda Parte – Capítulo VII

128

na época em que se deu, ela ainda nada conhecia do Espiritismo, como 
também porque se produzia com muita frequência. Ora, a vendedora de 
frutas estava perfeitamente viva e, àquelas horas, provavelmente dormia. 
Assim, enquanto, na sua casa, seu corpo material repousava, seu Espírito, 
com o respectivo corpo fluídico, ia à casa da senhora em questão. Por que 
motivo? É o que se não sabe. Diante de fato de tal natureza, um espírita, 
iniciado nessa espécie de fenômenos, ter-lho-ia perguntado; disso, porém, 
nenhuma ideia teve a senhora. De todas as vezes, a aparição se eclipsava, 
sem que ela soubesse como, e, de todas igualmente, após a desaparição, 
cuidou de se certificar de que as portas estavam bem fechadas, de modo 
a não poder ninguém penetrar-lhe no aposento. Esta precaução lhe deu a 
prova de estar sempre completamente acordada na ocasião e de não haver 
sido joguete de um sonho.

De outras vezes, viu, da mesma maneira, um homem que lhe era des-
conhecido e, certo dia, viu seu próprio irmão, que se achava na  Califórnia. 
Este se lhe apresentou com a aparência tão perfeita de uma pessoa real, 
que, no primeiro momento, acreditou que ele houvesse regressado e quis 
dirigir-lhe a palavra. Logo, entretanto, o vulto desapareceu, sem lhe dar 
tempo a isso. Uma carta, que posteriormente lhe chegou, trouxe-lhe a pro-
va de que o irmão, que ela vira, não morrera. Essa senhora era o que se 
pode chamar um médium vidente natural. Mas, então, como acima disse-
mos, ainda nunca ouvira falar em médiuns.

116. Outra senhora, residente na província, estando gravemente en-
ferma, viu certa noite, por volta das dez horas, um senhor idoso, que residia 
na mesma cidade e com quem ela se encontrava às vezes na sociedade, mas 
sem que existissem relações estreitas entre ambos. Viu-o perto de sua cama, 
sentado numa poltrona e a tomar, de quando em quando, uma pitada de 
rapé. Tinha ares de vigiá-la. Surpreendida com semelhante visita a tais ho-
ras, quis perguntar-lhe por que motivo ali estava, mas o senhor lhe fez sinal 
que não falasse e tratasse de dormir. De todas as vezes que ela intentou 
dirigir-lhe a palavra, o mesmo gesto a impediu de fazê-lo. A senhora aca-
bou por adormecer. Passados alguns dias, tendo-se restabelecido, recebeu 
a visita do dito senhor, mas em hora mais própria, sendo que dessa vez era 
ele realmente quem lá estava. Trazia a mesma roupa, a mesma caixa de rapé 
e os modos eram os mesmos. Persuadida de que ele a visitara durante sua 
enfermidade, agradeceu-lhe o incômodo a que se dera. O homem, muito 



Da bicorporeidade e da transfiguração

129

espantado, declarou que havia longo tempo não tinha a satisfação de vê-la. 
A senhora, conhecedora que era dos fenômenos espíritas, compreendeu o 
de que se tratava, mas, não querendo entrar em explicações, limitou-se a 
dizer que provavelmente fora um sonho.

É o mais provável, dirão os incrédulos, os “espíritos fortes”, o que, 
para eles mesmos, é sinônimo de pessoas de espírito. O certo, entretanto, é 
que a senhora de quem falamos, do mesmo modo que a outra, não dormia. 
— Então, é que sonhara acordada, ou, por outra, tivera uma alucinação. 
— Aí está a palavra mágica, a explicação universal de tudo o que se não 
compreende. Como, porém, já rebatemos suficientemente essa explicação, 
prosseguiremos, dirigindo-nos aos que nos podem compreender.

117. Eis aqui agora outro fato ainda mais característico e grande 
curiosidade teríamos de ver como poderiam explicá-lo unicamente por 
meio da imaginação.

Trata-se de um senhor provinciano, que jamais quisera casar-se, mal-
grado as instâncias de sua família, que muito insistira notadamente a favor 
de uma moça residente em cidade próxima e que ele jamais vira. Um dia, 
estando no seu quarto, teve a enorme surpresa de se ver em presença de 
uma donzela vestida de branco e com a cabeça ornada por uma coroa de 
flores. Disse-lhe que era sua noiva, estendeu-lhe a mão, que ele tomou 
nas suas, vendo-lhe num dos dedos um anel. Ao cabo de alguns instantes, 
desapareceu tudo. Surpreendido com aquela aparição, depois de se haver 
certificado de estar perfeitamente acordado, inquiriu se alguém lá estivera 
durante o dia. Responderam-lhe que, na casa, pessoa alguma fora vista. 
Decorrido um ano, cedendo a novas solicitações de uma parenta, resolveu-
-se a ir ver a moça que lhe propunham. Chegou à cidade onde ela morava, 
no dia da festa de Corpus Christi. Voltaram todos da procissão e uma das 
primeiras pessoas que lhe surgiram ante os olhos, ao entrar ele na casa aon-
de ia, foi uma moça que lhe não custou reconhecer como a mesma que lhe 
aparecera. Trajava tal qual a aparição, porquanto esta se verificara também 
num dia de Corpus Christi. Ficou atônito e a mocinha, por seu lado, sol-
tou um grito e sentiu-se mal. Voltando a si, disse já ter visto aquele senhor, 
um ano antes, em dia igual ao em que estavam. Realizou-se o casamento. 
Isso ocorreu em 1835, época em que ainda se não cogitava de Espíritos, 
acrescendo que ambos os protagonistas do episódio são extremamente po-
sitivistas e possuidores da imaginação menos exaltada que há no mundo.



Segunda Parte – Capítulo VII

130

Dirão talvez que ambos tinham o espírito despertado pela ideia da 
união proposta e que essa preocupação determinou uma alucinação. Im-
porta, porém, não esquecer que o marido se conservara tão indiferente a 
isso que deixou passar um ano sem ir ver a sua pretendida. Mesmo, todavia, 
que se admita esta hipótese, ainda ficaria pendendo de explicação a aparição 
dupla, a coincidência do vestuário com o do dia de Corpus Christi e, por 
fim, o reconhecimento físico, reciprocamente ocorrido entre pessoas que 
nunca se viram, circunstâncias que não podem ser produto da imaginação.

118. Antes de irmos adiante, devemos responder imediatamente a 
uma questão que não deixará de ser formulada: como pode o corpo viver, 
enquanto está ausente o Espírito? Poderíamos dizer que o corpo vive a vida 
orgânica, que independe do Espírito, e a prova é que as plantas vivem e 
não têm Espírito. Mas precisamos acrescentar que, durante a vida, nunca 
o Espírito se acha completamente separado do corpo. Do mesmo modo 
que alguns médiuns videntes, os Espíritos reconhecem o Espírito de uma 
pessoa viva, por um rastro luminoso, que termina no corpo, fenômeno que 
absolutamente não se dá quando este está morto, porque, então, a separa-
ção é completa. Por meio dessa comunicação, entre o Espírito e o corpo, 
é que aquele recebe aviso, qualquer que seja a distância a que se ache do 
segundo, da necessidade que este possa experimentar da sua presença, caso 
em que volta ao seu invólucro com a rapidez do relâmpago. Daí resulta que 
o corpo não pode morrer durante a ausência do Espírito e que não pode 
acontecer que este, ao regressar, encontre fechada a porta, conforme hão 
dito alguns romancistas, em histórias compostas para recrear. (O livro dos 
espíritos, questões 400 e seguintes.)

119. Voltemos ao nosso assunto. Isolado do corpo, o Espírito de um 
vivo pode, como o de um morto, mostrar-se com todas as aparências da 
realidade. Demais, pelas mesmas causas que hemos exposto, pode adqui-
rir momentânea tangibilidade. Este fenômeno, conhecido pelo nome de 
bicorporeidade, foi que deu azo às histórias de homens duplos, isto é, de 
indivíduos cuja presença simultânea em dois lugares diferentes se chegou a 
comprovar. Aqui vão dois exemplos tirados não das lendas populares, mas 
da história eclesiástica.

Santo Afonso de Liguori foi canonizado antes do tempo prescrito, 
por se haver mostrado simultaneamente em dois sítios diversos, o que pas-
sou por milagre.



Da bicorporeidade e da transfiguração

131

Santo Antônio de Pádua estava pregando na Itália,15 quando seu pai, 
em Lisboa, ia ser supliciado, sob a acusação de haver cometido um assassí-
nio. No momento da execução, Santo Antônio aparece e demonstra a ino-
cência do acusado. Comprovou-se que, naquele instante, Santo  Antônio 
pregava na Itália, na cidade de Pádua.

Por nós evocado e interrogado acerca do fato acima, Santo Afonso 
respondeu do seguinte modo:

1a Poderias explicar-nos esse fenômeno?
“Perfeitamente. Quando o homem, por suas virtudes, chegou a 

desmaterializar-se completamente; quando conseguiu elevar sua alma para 
Deus, pode aparecer em dois lugares ao mesmo tempo. Eis como: o Espí-
rito encarnado, ao sentir que lhe vem o sono, pode pedir a Deus lhe seja 
permitido transportar-se a um lugar qualquer. Seu Espírito, ou sua alma, 
como quiseres, abandona então o corpo, acompanhado de uma parte do 
seu perispírito, e deixa a matéria imunda num estado próximo do da mor-
te. Digo próximo do da morte, porque no corpo ficou um laço que liga o 
perispírito e a alma à matéria, laço este que não pode ser definido. O corpo 
aparece, então, no lugar desejado. Creio ser isto o que queres saber.”

2a Isso não nos dá a explicação da visibilidade e da tangibilidade do 
perispírito.

“Achando-se desprendido da matéria, conformemente ao grau de 
sua elevação, pode o Espírito tornar-se tangível à matéria.”

3a Será indispensável o sono do corpo, para que o Espírito apareça nou-
tros lugares? 

“A alma pode dividir-se quando se sinta atraída para lugar diferente 
daquele onde se acha seu corpo. Pode acontecer que o corpo não se ache 
adormecido, se bem seja isto muito raro, mas, em todo caso, não se encon-
trará num estado perfeitamente normal; será sempre um estado mais ou 
menos extático.”

15 N.E.: O fato histórico ocorreu exatamente como relatamos acima, embora no original francês Allan 
Kardec o tenha narrado sob a seguinte versão: “Santo Antônio de Pádua estava na Espanha e no ins-
tante em que ali pregava, seu pai, que se encontrava em Pádua, ia ser supliciado, sob a acusação de 
haver cometido um assassínio. No momento da execução, o santo aparece e demonstra a inocência 
de seu pai, dando a conhecer o verdadeiro criminoso, que mais tarde sofreu o castigo. Comprovou-se 
que nesse momento Santo Antônio não havia deixado a Espanha.”



Segunda Parte – Capítulo VII

132

nota. A alma não se divide, no sentido literal do termo: irradia-se para diversos 

lados e pode assim manifestar-se em muitos pontos, sem se haver fracionado. 

Dá-se o que se dá com a luz, que pode refletir-se simultaneamente em muitos 

espelhos.

4a Que sucederia se, estando o homem a dormir, enquanto seu Espírito 
se mostra noutra parte, alguém de súbito o despertasse?

“Isso não se verificaria, porque, se alguém tivesse a intenção de o 
despertar, o Espírito retornaria ao corpo, prevendo a intenção, porquanto 
o Espírito lê os pensamentos.”

nota. Explicação inteiramente idêntica nos deram, muitas vezes, Espíritos de pes-

soas mortas, ou vivas. Santo Afonso explica o fato da dupla presença, mas não a 

teoria da visibilidade e da tangibilidade.

120. Tácito refere um fato análogo:
Durante os meses que Vespasiano passou em Alexandria, aguardan-

do a volta dos ventos estivais e da estação em que o mar oferece segurança, 
muitos prodígios ocorreram, pelos quais se manifestaram a proteção do 
céu e o interesse que os deuses tomavam por aquele príncipe...

Esses prodígios redobraram o desejo, que Vespasiano alimentava, de 
visitar a sagrada morada do deus, para consultá-lo sobre as coisas do im-
pério. Ordenou que o templo se conservasse fechado para quem quer que 
fosse e, tendo nele entrado, estava todo atento ao que ia dizer o oráculo, 
quando percebeu, por detrás de si, um dos mais eminentes egípcios, cha-
mado Basílide, que ele sabia estar doente, em lugar distante muitos dias de 
Alexandria. Inquiriu dos sacerdotes se Basílide viera naquele dia ao templo; 
inquiriu dos transeuntes se o tinham visto na cidade; por fim, despachou 
alguns homens a cavalo para saberem de Basílide e veio a certificar-se de 
que, no momento em que este lhe aparecera, estava a 80 milhas de dis-
tância. Desde então, não mais duvidou de que tivesse sido sobrenatural 
a visão, e o nome de Basílide lhe ficou valendo por um oráculo. (Tácito: 
Histórias, liv. IV, caps. LXXXI e LXXXII. Tradução de Burnouf.)

121. Tem, pois, dois corpos o indivíduo que se mostra simultanea-
mente em dois lugares diferentes. Mas, desses dois corpos, um somente é 
real, o outro é simples aparência. Pode-se dizer que o primeiro tem a vida 
orgânica e que o segundo tem a vida da alma. Ao despertar o indivíduo, 
os dois corpos se reúnem e a vida da alma volta ao corpo material. Não 



Da bicorporeidade e da transfiguração

133

parece possível, pelo menos não conhecemos disso exemplo algum, e a 
razão, ao nosso ver, o demonstra, que, no estado de separação, possam os 
dois corpos gozar, simultaneamente e no mesmo grau, da vida ativa e in-
teligente. Demais, do que acabamos de dizer ressalta que o corpo real não 
poderia morrer, enquanto o corpo aparente se conservaria visível, porquan-
to a aproximação da morte sempre atrai o Espírito para o corpo, ainda que 
apenas por um instante. Daí resulta igualmente que o corpo aparente não 
poderia ser matado, porque não é orgânico, não é formado de carne e osso. 
Desapareceria, no momento em que o quisessem matar.16

122. Passemos ao segundo fenômeno, o da transfiguração. Consiste 
na mudança do aspecto de um corpo vivo. Aqui está um fato dessa nature-
za, cuja perfeita autenticidade podemos garantir, ocorrido durante os anos 
de 1858 e 1859, nos arredores de Saint-Etienne.

Uma mocinha, de mais ou menos 15 anos, gozava da singular fa-
culdade de se transfigurar, isto é, de tomar, em dados momentos, todas 
as aparências de certas pessoas mortas. Tão completa era a ilusão que os 
que assistiam ao fenômeno julgavam ter diante de si a própria pessoa, cuja 
aparência ela tomava, tal a semelhança dos traços fisionômicos, do olhar, 
do som da voz e, até, da maneira particular de falar. Esse fenômeno se 
repetiu centenas de vezes sem que a vontade da mocinha ali interferisse. 
Tomou, em várias ocasiões, a aparência de seu irmão, que morrera alguns 
anos antes. Reproduzia-lhe não somente o semblante, mas também o porte 
e a corpulência. Um médico do lugar, testemunha que fora, muitas vezes, 
desses estranhos efeitos, querendo certificar-se de que não havia naquilo 
ilusionismo, fez a experiência que vamos relatar. Conhecemos os fatos, 
pelo que nos referiram ele próprio, o pai da moça e diversas outras teste-
munhas oculares, muito honradas e dignas de crédito. Veio a esse médico 
a ideia de pesar a moça no seu estado normal e de fazer-lhe o mesmo no 
de transfiguração, quando apresentava a aparência do irmão, que contava, 
ao morrer, vinte e tantos anos e era mais alto do que ela e de compleição 
mais forte. Pois bem! verificou que, no segundo estado, o peso da moça era 

16 Nota de Allan Kardec: Ver na Revista espírita, janeiro de 1859: O duende de Baiona; fevereiro de 1859: 
Os agêneres; Meu amigo Hermann; maio de 1859: O laço que prende o Espírito ao corpo; novembro de 
1859: A alma errante; janeiro de 1860: O Espírito de um lado, o corpo do outro; março de 1860: Estudos 
sobre o Espírito de pessoas vivas; o doutor V. e a senhorita I.; abril de 1860: O fabricante de São Petersbur-
go; Aparições tangíveis; novembro de 1860: História de Maria de Agreda; julho de 1861: Uma aparição 
providencial.



Segunda Parte – Capítulo VII

134

quase o dobro do seu peso normal. Concludente se mostra a experiência, 
tornando impossível atribuir-se aquela aparência a uma simples ilusão de 
ótica.

Tentemos explicar esse fato, que noutro tempo teria sido qualificado 
de milagre e a que hoje chamamos muito simplesmente fenômeno.

123. A transfiguração, em certos casos, pode originar-se de uma 
simples contração muscular, capaz de dar à fisionomia expressão muito 
diferente da habitual, ao ponto de tornar quase irreconhecível a pessoa. 
Temo-lo observado frequentemente com alguns sonâmbulos, mas, nesse 
caso, a transformação não é radical. Uma mulher poderá parecer jovem 
ou velha, bela ou feia, mas será sempre uma mulher e, sobretudo, seu peso 
não aumentará, nem diminuirá. No fenômeno com que nos ocupamos, há 
mais alguma coisa. A teoria do perispírito nos vai esclarecer.

Está, em princípio, admitido que o Espírito pode dar ao seu peris-
pírito todas as aparências; que, mediante uma modificação na disposição 
molecular, pode dar-lhe a visibilidade, a tangibilidade e, conseguintemen-
te, a opacidade; que o perispírito de uma pessoa viva, isolado do corpo, é 
passível das mesmas transformações; que essa mudança de estado se opera 
pela combinação dos fluidos. Figuremos agora o perispírito de uma pes-
soa viva, não isolado, mas irradiando-se em volta do corpo, de maneira a 
envolvê-lo numa espécie de vapor. Nesse estado, passível se torna das mes-
mas modificações de que o seria se o corpo estivesse separado. Perdendo 
ele a sua transparência, o corpo pode desaparecer, tornar-se invisível, ficar 
velado, como se mergulhado numa bruma. Poderá então o perispírito mu-
dar de aspecto, fazer-se brilhante, se tal for a vontade do Espírito e se este 
dispuser de poder para tanto. Um outro Espírito, combinando seus fluidos 
com os do primeiro, poderá, a essa combinação de fluidos, imprimir a 
aparência que lhe é própria, de tal sorte que o corpo real desapareça sob 
um envoltório fluídico exterior, cuja aparência pode variar à vontade do 
Espírito. Esta parece ser a verdadeira causa do estranho fenômeno e raro, 
cumpra se diga, da transfiguração.

Quanto à diferença de peso, explica-se da mesma maneira por que se 
explica com relação aos corpos inertes. O peso intrínseco do corpo não va-
riou, pois que não aumentou nele a quantidade de matéria. Sofreu, porém, 
a influência de um agente exterior, que lhe pode aumentar ou diminuir o 
peso relativo, conforme explicamos acima, nos 78 e seguintes. Provável é, 



Da bicorporeidade e da transfiguração

135

portanto, que, se a transformação se produzir, tomando a pessoa o aspecto 
de uma criança, o peso diminua proporcionalmente.

124. Concebe-se que o corpo possa tomar outra aparência de di-
mensão igual ou maior do que a que lhe é própria. Como, porém, lhe será 
possível tomar uma de dimensão menor, a de uma criança, conforme aca-
bamos de dizer? Neste caso, não será de prever que o corpo real ultrapasse 
os limites do corpo aparente?

Por isso mesmo que tal se pode dar, não dizemos que o fato se tenha 
produzido. Apenas, reportando-nos à teoria do peso específico, quisemos 
fazer sentir que o peso aparente houvera podido diminuir. Quanto ao fe-
nômeno em si, não afirmamos nem a sua possibilidade, nem a sua impossi-
bilidade. Dado, entretanto, que ocorra, a circunstância de se lhe não ofere-
cer uma solução satisfatória de nenhum modo o infirmaria. Importa se não 
esqueça que nos achamos nos primórdios da ciência e que ela está longe de 
haver dito a última palavra sobre esse ponto, como sobre muitos outros. 
Aliás, as partes excedentes poderiam ser perfeitamente tornadas invisíveis.

A teoria do fenômeno da invisibilidade ressalta muito naturalmente 
das explicações precedentes e das que foram ministradas a respeito do fe-
nômeno dos transportes, itens 96 e seguintes.

125. Resta-nos falar do singular fenômeno dos agêneres, que, por 
muito extraordinário que pareça à primeira vista, não é mais sobrenatural 
do que os outros. Porém, como o explicamos na Revista espírita (fevereiro 
de 1859), julgamos inútil tratar dele aqui pormenorizadamente. Diremos 
tão somente que é uma variedade da aparição tangível. É o estado de certos 
Espíritos que podem revestir momentaneamente as formas de uma pessoa 
viva, ao ponto de causar completa ilusão. (Do grego a privativo, e geine, 
geinomaï, gerar: que não foi gerado.)





CAPÍTULO VIII

M

Do laboratório do 
Mundo Invisível

• Vestuário dos Espíritos • Formação espontânea de objetos tangíveis 
• Modificação das propriedades da matéria • Ação magnética curadora

126. Temos dito que os Espíritos se apresentam vestidos de túnicas, 
envoltos em largos panos, ou mesmo com os trajes que usavam em vida. 
O envolvimento em panos parece costume geral no mundo dos Espíritos. 
Mas onde irão eles buscar vestuários semelhantes em tudo aos que traziam 
quando vivos, com todos os acessórios que os completavam? É fora de 
qualquer dúvida que não levaram consigo esses objetos, pois que os obje-
tos reais temo-los ainda sob as vistas. Donde então provêm os que usam 
no outro mundo? Esta questão deu sempre muito que pensar. Para muitas 
pessoas, porém, era simples motivo de curiosidade. A ocorrência, todavia, 
confirmava uma questão de princípio, de grande importância, porquanto 
sua solução nos fez entrever uma lei geral, que também encontra aplicação 
no nosso mundo corpóreo. Múltiplos fatos a vieram complicar e demons-
trar a insuficiência das teorias com que tentaram explicá-la.

Até certo ponto, poder-se-ia compreender a existência do traje, por 
ser possível considerá-lo como, de alguma sorte, fazendo parte do indi-
víduo. O mesmo, porém, não se dá com os objetos acessórios, qual, por 
exemplo, a caixa de rapé do visitante da senhora doente, de quem falamos 
no no 116. Notemos, a este propósito, que ali não se tratava de um morto, 
mas de um vivo, e que tal senhor, quando voltou em pessoa, trazia na mão 



Segunda Parte – Capítulo VIII

138

uma caixa de rapé semelhante em tudo à da aparição. Onde encontrara 
seu Espírito a que tinha consigo, quando sentado junto ao leito da doente? 
Poderíamos citar grande número de casos em que Espíritos de mortos ou 
de vivos apareceram com diversos objetos, tais como bengalas, armas, ca-
chimbos, lanternas, livros etc.

Veio-nos então uma ideia: a de que, possivelmente, aos corpos iner-
tes da Terra correspondem outros, análogos, porém etéreos, no Mundo 
Invisível; de que a matéria condensada, que forma os objetos, pode ter 
uma parte quintessenciada, que nos escapa aos sentidos. Não era destituída 
de verossimilhança esta teoria, mas se mostrava impotente para explicar 
todos os fatos. Um há, sobretudo, que parecia destinado a frustrar todas as 
interpretações.

Até então, não se tratara senão de imagens, ou aparências. Vimos 
perfeitamente bem que o perispírito pode adquirir as propriedades da ma-
téria e tornar-se tangível, mas essa tangibilidade é apenas momentânea e 
o corpo sólido se desvanece qual sombra. Já é um fenômeno muito ex-
traordinário; porém, o que o é ainda mais é produzir-se matéria sólida 
persistente, conforme o provam numerosos fatos autênticos, notadamente 
o da escrita direta, de que falaremos minuciosamente em capítulo especial. 
Todavia, como este fenômeno se liga intimamente ao assunto de que agora 
tratamos, constituindo uma de suas mais positivas aplicações, antecipar-
-nos-emos, colocando-o antes do lugar em que, pela ordem, deveria ser 
explanado.

127. A escrita direta, ou pneumatografia, é a que se produz espon-
taneamente, sem o concurso da mão do médium, nem do lápis. Basta 
tomar-se de uma folha de papel branco, o que se pode fazer com todas as 
precauções necessárias, para se ter a certeza da ausência de qualquer fraude, 
dobrá-la e depositá-la em qualquer parte, numa gaveta, ou simplesmente 
sobre um móvel. Feito isso, se a pessoa estiver nas devidas condições, ao 
cabo de mais ou menos longo tempo encontrar-se-ão, traçados no papel, 
letras, sinais diversos, palavras, frases e até dissertações, as mais das ve-
zes com uma substância acinzentada, análoga à plumbagina, doutras vezes 
com lápis vermelho, tinta comum e, mesmo, tinta de imprimir.

Eis o fato em toda a sua simplicidade e cuja reprodução, se bem 
pouco comum, não é, contudo, muito rara, porquanto pessoas há que a 
obtêm com grande facilidade. Se ao papel se juntasse um lápis, poder-se-ia 



Do laboratório do Mundo Invisível

139

supor que o Espírito se servira deste para escrever. Mas, desde que o papel 
é deixado inteiramente só, evidente se torna que a escrita se formou por 
meio de uma matéria depositada sobre ele. De onde tirou o Espírito essa 
matéria? Tal o problema, a cuja solução fomos levados pela caixa de rapé a 
que há pouco nos referíamos.

128. Foi o Espírito São Luís quem nos deu essa solução, mediante 
as respostas seguintes:

1a Citamos um caso de aparição do Espírito de uma pessoa viva. Esse 
Espírito tinha uma caixa de rapé, do qual tomava pitadas. Experimentava ele 
a sensação que experimenta um indivíduo que faz o mesmo? 

“Não.”
2a Aquela caixa de rapé tinha a forma da de que ele se servia habitual-

mente e que se achava guardada em sua casa. Que era a dita caixa nas mãos 
da aparição?

“Uma aparência. Era para que a circunstância fosse notada, como 
realmente foi, e não tomassem a aparição por uma alucinação devida ao 
estado de saúde da vidente. O Espírito queria que a senhora em questão 
acreditasse na realidade da sua presença e, para isso, tomou todas as apa-
rências da realidade.”

3a Dizes que era uma aparência, mas uma aparência nada tem de real, 
é como uma ilusão de ótica. Desejáramos saber se aquela caixa de rapé era 
apenas uma imagem sem realidade ou se nela havia alguma coisa de material?

“Certamente. É com o auxílio deste princípio material que o peris-
pírito toma a aparência de vestuários semelhantes aos que o Espírito usava 
quando vivo.”

nota. É evidente que a palavra aparência deve ser aqui tomada no sentido de 

aspecto, imitação. A caixa de rapé real não estava lá; a que o Espírito deixava ver 

era apenas a representação daquela: era, pois, com relação ao original, uma simples 

aparência, embora formada de um princípio material.

A experiência ensina que nem sempre se deve dar significação literal 
a certas expressões de que usam os Espíritos. Interpretando-as de acordo 
com as nossas ideias, expomo-nos a grandes equívocos. Daí a necessidade 
de aprofundar-se o sentido de suas palavras, todas as vezes que apresentem 
a menor ambiguidade. É esta uma recomendação que os próprios Espí-
ritos constantemente fazem. Sem a explicação que provocamos, o termo 



Segunda Parte – Capítulo VIII

140

 aparência, que de contínuo se reproduz nos casos análogos, poderia pres-
tar-se a uma interpretação falsa.

4a Dar-se-á que a matéria inerte se desdobre? Ou que haja no Mundo 
Invisível uma matéria essencial, capaz de tomar a forma dos objetos que ve-
mos? Numa palavra, terão estes um duplo etéreo no Mundo Invisível como os 
homens são nele representados pelos Espíritos?

“Não é assim que as coisas se passam. Sobre os elementos materiais 
disseminados por todos os pontos do espaço, na vossa atmosfera, têm os 
Espíritos um poder que estais longe de suspeitar. Podem, pois, eles concen-
trar à sua vontade esses elementos e dar-lhes a forma aparente que corres-
ponda à dos objetos materiais.”

nota. Esta pergunta, como se pode ver, era a tradução do nosso pensamento, isto 

é, da ideia que formávamos da natureza de tais objetos. Se as respostas, conforme 

alguns o pretendem, fossem o reflexo do pensamento, houvéramos obtido a con-

firmação da nossa teoria, e não uma teoria contrária.

5a Formulo novamente a questão, de modo categórico, a fim de evi-
tar todo e qualquer equívoco:

São alguma coisa as vestes de que os Espíritos se cobrem?
“Parece-me que a minha resposta precedente resolve a questão. Não 

sabes que o próprio perispírito é alguma coisa?”
6a Resulta, desta explicação, que os Espíritos fazem passar a matéria 

etérea pelas transformações que queiram e que, portanto, com relação à caixa 
de rapé, o Espírito não a encontrou completamente feita, fê-la ele próprio, no 
momento em que teve necessidade dela, por ato de sua vontade. E, do mesmo 
modo que a fez, pôde desfazê-la. Outro tanto naturalmente se dá com todos os 
demais objetos, como vestuários, joias etc. Será assim?

“Mas evidentemente.”
7a A caixa de rapé se tornou tão visível para a senhora de que se trata, 

que lhe produziu a ilusão de uma tabaqueira material. Teria o Espírito podido 
torná-la tangível para a mesma senhora?

“Teria.”
8a Tê-la-ia a senhora podido tomar nas mãos, crente de estar segurando 

uma caixa de rapé verdadeira?
“Sim.”



Do laboratório do Mundo Invisível

141

9a Se a abrisse, teria achado nela rapé? E, se aspirasse esse rapé, ele a 
faria espirrar?

“Sem dúvida.”
10a Pode então o Espírito dar a um objeto não só a forma, mas também 

propriedades especiais?
“Se o quiser. Baseado neste princípio foi que respondi afirmativa-

mente às perguntas anteriores. Tereis provas da poderosa ação que os Espí-
ritos exercem sobre a matéria, ação que estais longe de suspeitar, como eu 
disse há pouco.”

11a Suponhamos, então, que quisesse fazer uma substância venenosa. Se 
uma pessoa a ingerisse, ficaria envenenada?

“Teria podido, mas não faria, por não lhe ser isso permitido.”
12a Poderá fazer uma substância salutar e própria para curar uma 

 enfermidade? E já se terá apresentado algum caso destes?
“Já, muitas vezes.”
13a Então, poderia também fazer uma substância alimentar? Suponha-

mos que tenha feito uma fruta, uma iguaria qualquer: se alguém pudesse co-
mer a fruta ou a iguaria, ficaria saciado?

“Ficaria, sim, mas não procureis tanto para achar o que é tão fácil de 
compreender. Um raio de sol basta para tornar perceptíveis aos vossos ór-
gãos grosseiros essas partículas materiais que enchem o espaço onde viveis. 
Não sabeis que o ar contém vapores d’água? Condensai-os e os fareis voltar 
ao estado normal. Privai-as de calor e eis que essas moléculas impalpáveis e 
invisíveis se tornarão um corpo sólido e bem sólido, e, assim, muitas outras 
substâncias de que os químicos tirarão maravilhas ainda mais espantosas. 
Simplesmente, o Espírito dispõe de instrumentos mais perfeitos do que os 
vossos: a vontade e a permissão de Deus.”

nota. A questão da saciedade é aqui muito importante. Como pode produzir a 

saciedade uma substância cuja existência e propriedades são meramente tempo-

rárias e, de certo modo, convencionais? O que se dá é que essa substância, pelo 

seu contato com o estômago, produz a sensação da saciedade, mas não a saciedade 

que resulta da plenitude. Desde que uma substância dessa natureza pode atuar 

sobre a economia e modificar um estado mórbido, também pode, perfeitamente, 

atuar sobre o estômago e produzir aí a impressão da saciedade. Rogamos, todavia, 

aos senhores farmacêuticos e inventores de reconstituintes que não se encham de 



Segunda Parte – Capítulo VIII

142

zelos, nem creiam que os Espíritos lhes venham fazer concorrência. Esses casos são 

raros, excepcionais e nunca dependem da vontade. Doutro modo, toda a gente se 

alimentaria e curaria a preço baratíssimo.

14a Os objetos que, pela vontade do Espírito, se tornam tangíveis pode-
riam permanecer com esse caráter e tornarem-se de uso?

“Isso poderia dar-se, mas não se faz. Está fora das leis.”
15a Têm todos os Espíritos, no mesmo grau, o poder de produzir objetos 

tangíveis?
“É fora de dúvida que quanto mais elevado é o Espírito, tanto mais 

facilmente o consegue. Porém, ainda aqui, tudo depende das circunstân-
cias. Desse poder também podem dispor os Espíritos inferiores.”

16a O Espírito tem sempre o conhecimento exato do modo por que com-
põe suas vestes, ou os objetos cuja aparência ele faz visível?

 “Não; muitas vezes concorre para a formação de todas essas coisas, 
praticando um ato instintivo, que ele próprio não compreende, se já não 
estiver bastante esclarecido para isso.”

17a Uma vez que o Espírito pode extrair do elemento universal os ma-
teriais que lhe são necessários à produção de todas essas coisas e dar-lhes uma 
realidade temporária, com as propriedades que lhes são peculiares, também 
poderá tirar dali o que for preciso para escrever, possibilidade que nos daria a 
explicação do fenômeno da escrita direta?

“Até que, afinal, chegaste ao ponto.”

nota. Era, com efeito, aí que queríamos chegar com todas as nossas questões pre-

liminares. A resposta prova que o Espírito lera o nosso pensamento.

18a Pois que a matéria de que se serve o Espírito carece de persistência, 
como é que não desaparecem os traços da escrita direta?

“Não faças jogo de palavras. Primeiramente, não empreguei o termo 
— nunca. Tratava-se de um objeto material volumoso, ao passo que aqui 
se trata de sinais que, por ser útil conservá-los, são conservados. O que 
quis dizer foi que os objetos assim compostos pelos Espíritos não poderiam 
tornar-se objetos de uso comum por não haver neles, realmente, agregação 
de matéria, como nos vossos corpos sólidos.”

129. A teoria acima se pode resumir desta maneira: o Espírito atua 
sobre a matéria; da matéria cósmica universal tira os elementos de que 
necessite para formar, a seu bel-prazer, objetos que tenham a aparência 



Do laboratório do Mundo Invisível

143

dos diversos corpos existentes na Terra. Pode igualmente, pela ação da sua 
vontade, operar na matéria elementar uma transformação íntima, que lhe 
confira determinadas propriedades. Esta faculdade é inerente à natureza do 
Espírito, que muitas vezes a exerce de modo instintivo, quando necessário, 
sem disso se aperceber. Os objetos que o Espírito forma têm existência 
temporária, subordinada à sua vontade, ou a uma necessidade que ele ex-
perimenta. Pode fazê-los e desfazê-los livremente. Em certos casos, esses 
objetos, aos olhos de pessoas vivas, podem apresentar todas as aparências 
da realidade, isto é, tornarem-se momentaneamente visíveis e até mesmo 
tangíveis. Há formação, porém não criação, atento que do nada o Espírito 
nada pode tirar.

130. A existência de uma matéria elementar única está hoje quase 
geralmente admitida pela Ciência, e os Espíritos, como se acaba de ver, a 
confirmam. Todos os corpos da Natureza nascem dessa matéria que, pelas 
transformações por que passa, também produz as diversas propriedades 
desses mesmos corpos. Daí vem que uma substância salutar pode, por efei-
to de simples modificação, tornar-se venenosa, fato de que a Química nos 
oferece numerosos exemplos. Toda gente sabe que, combinadas em certas 
proporções, duas substâncias inocentes podem dar origem a uma que seja 
deletéria. Uma parte de oxigênio e duas de hidrogênio, ambos inofensivos, 
formam a água. Juntai um átomo de oxigênio e tereis um líquido corrosi-
vo. Sem mudança nenhuma das proporções, às vezes, a simples alteração 
no modo de agregação molecular basta para mudar as propriedades. Assim 
é que um corpo opaco pode tornar-se transparente e vice-versa. Pois que ao 
Espírito é possível tão grande ação sobre a matéria elementar, concebe-se 
que lhe seja dado não só formar substâncias, mas também modificar-lhes 
as propriedades, fazendo para isto a sua vontade o efeito de reativo.

131. Esta teoria nos fornece a solução de um fato bem conhecido em 
magnetismo, mas inexplicado até hoje: o da mudança das propriedades da 
água, por obra da vontade. O Espírito atuante é o do magnetizador, quase 
sempre assistido por outro Espírito. Ele opera uma transmutação por meio 
do fluido magnético que, como atrás dissemos, é a substância que mais se 
aproxima da matéria cósmica, ou elemento universal. Ora, desde que ele 
pode operar uma modificação nas propriedades da água, pode também 
produzir um fenômeno análogo com os fluidos do organismo, donde o 
efeito curativo da ação magnética, convenientemente dirigida.



Segunda Parte – Capítulo VIII

144

Sabe-se que papel capital desempenha a vontade em todos os fenô-
menos do magnetismo. Porém, como se há de explicar a ação material de 
tão sutil agente? A vontade não é um ser, uma substância qualquer; não 
é sequer uma propriedade da matéria mais etérea que exista. A vontade é 
atributo essencial do Espírito, isto é, do ser pensante. Com o auxílio dessa 
alavanca, ele atua sobre a matéria elementar e, por uma ação consecutiva, 
reage sobre seus compostos, cujas propriedades íntimas vêm assim a ficar 
transformadas.

Tanto quanto do Espírito errante, a vontade é igualmente atributo 
do Espírito encarnado; daí o poder do magnetizador, poder que se sabe 
estar na razão direta da força de vontade. Podendo o Espírito encarna-
do atuar sobre a matéria elementar, pode do mesmo modo mudar-lhe as 
propriedades, dentro de certos limites. Assim se explica a faculdade de 
cura pelo contato e pela imposição das mãos, faculdade que algumas pes-
soas possuem em grau mais ou menos elevado. (Veja-se, no capítulo Dos 
médiuns, o parágrafo referente aos médiuns curadores. Veja-se também a 
 Revista espírita, de julho de 1859: O zuavo de Magenta; Um oficial do exér-
cito da Itália.)



CAPÍTULO IX

M

Dos lugares assombrados

132. As manifestações espontâneas, que em todos os tempos se hão 
produzido, e a persistência de alguns Espíritos em darem mostras ostensi-
vas de sua presença em certas localidades constituem a origem da crença na 
existência de lugares mal-assombrados. As respostas que se seguem foram 
dadas a perguntas feitas sobre este assunto:

1a Os Espíritos se apegam unicamente às pessoas, ou também às coisas? 
“Depende da elevação deles. Alguns Espíritos podem apegar-se aos 

objetos terrenos. Os avarentos, por exemplo, que esconderam seus tesouros 
e que ainda não estão bastante desmaterializados, muitas vezes se obstinam 
em vigiá-los e montar-lhes guarda.”

2a Têm os Espíritos errantes lugares de sua predileção? 
“O princípio aqui ainda é o mesmo. Os Espíritos que já se não acham 

apegados à Terra vão para onde se lhes oferece ensejo de praticar o amor. São 
atraídos mais pelas pessoas do que pelos objetos materiais. Contudo, pode 
dar-se que dentre eles alguns tenham, durante certo tempo, preferência por 
determinados lugares. Esses, porém, são sempre Espíritos inferiores.”

3a O apego dos Espíritos a uma localidade, sendo sinal de inferioridade, 
constituirá igualmente prova de serem eles maus?

“Certamente que não. Pode um Espírito ser pouco adiantado, sem 
que por isso seja mau. Não se observa o mesmo entre os homens?”

4a Tem qualquer fundamento a crença de que os Espíritos frequentam 
de preferência as ruínas?

“Nenhum. Os Espíritos vão a tais lugares, como a todos os outros. A 
imaginação dos homens é que, despertada pelo aspecto lúgubre de certos 
sítios, atribui à presença dos Espíritos o que não passa, quase sempre, de 



Segunda Parte – Capítulo IX

146

efeito muito natural. Quantas vezes o medo não tem feito que se tome por 
fantasma a sombra de uma árvore e por espectros o grito de um animal 
ou o sopro do vento? Os Espíritos gostam da presença dos homens; daí o 
preferirem os lugares habitados aos lugares desertos.”

a) Contudo, pelo que sabemos da diversidade dos caracteres entre os Es-
píritos, podemos inferir a existência de Espíritos misantropos, que prefiram a 
solidão.

“Por isso mesmo, não respondi de modo absoluto à questão. Disse 
que eles podem vir aos lugares desertos, como a toda parte. É evidente que, 
se alguns se conservam insulados, é porque assim lhes apraz. Isso, porém, 
não constitui motivo para que forçosamente tenham predileção pelas ruí-
nas. Em muito maior número os há nas cidades e nos palácios, do que no 
interior dos bosques.”

5a Em geral, as crenças populares guardam um fundo de verdade. Qual 
terá sido a origem da crença em lugares mal-assombrados?

“O fundo de verdade está na manifestação dos Espíritos, na qual o 
homem instintivamente acreditou desde todos os tempos. Mas, conforme 
disse acima, o aspecto lúgubre de certos lugares lhe fere a imaginação e 
esta o leva naturalmente a colocar nesses lugares os seres que ele considera 
sobrenaturais. Demais, a entreter essa crença supersticiosa, aí estão as nar-
rativas poéticas e os contos fantásticos com que o acalentam na infância.”

6a Há, para os Espíritos que costumam reunir-se, dias e horas em que 
prefiram fazê-lo?

“Não. Os dias e as horas são medidas de tempo para uso dos homens 
e para a vida corpórea, das quais os Espíritos nenhuma necessidade sentem 
e nenhum caso fazem.”

7a Donde nasceu a ideia de que os Espíritos vêm preferentemente  durante 
a noite?

“Da impressão que o silêncio e a obscuridade produzem na imagina-
ção. Todas essas crenças são superstições que o conhecimento racional do 
Espiritismo destruirá. O mesmo se dá com os dias e as horas que muitos 
julgam lhes serem mais favoráveis. Fica certo de que a influência da meia-
-noite nunca existiu senão nos contos.”

a) Sendo assim, por que é então que alguns Espíritos anunciam sua 
vinda e suas manifestações para certos e determinados dias, como a sexta-feira, 
por exemplo?



Dos lugares assombrados

147

“Isso fazem Espíritos que aproveitam a credulidade dos homens para 
se divertir. Pela mesma razão, há os que se dizem o diabo, ou dão a si mes-
mos nomes infernais. Mostrai-lhes que não vos deixais enganar e não mais 
voltarão.”

8a Preferem os Espíritos frequentar os túmulos onde repousam seus corpos?
“O corpo era uma simples vestidura. Do mesmo modo que o prisio-

neiro nenhuma atração sente pelas correntes que o prendem, os Espíritos 
nenhuma experimentam pelo envoltório que os fez sofrer. A lembrança das 
pessoas que lhes são caras é a única coisa que para eles tem valor.”

a) São-lhes mais agradáveis, do que quaisquer outras, as preces que por 
eles se façam junto dos túmulos de seus corpos?

“A prece, bem o sabes, é uma evocação que atrai os Espíritos. Tanto 
maior ação terá, quanto mais fervorosa e sincera for. Ora, junto de um 
túmulo venerado, sempre se está em maior recolhimento do que algures, e 
a conservação de estimadas relíquias é um testemunho de afeição dado ao 
Espírito e que nunca deixa de o sensibilizar. O que atua sobre o Espírito é 
sempre o pensamento, e não os objetos materiais. Mais influência, do que 
sobre o Espírito, exercem esses objetos sobre aquele que ora, porque lhe 
fixam a atenção.”

9a À vista disso, parece que não se deve considerar absolutamente falsa a 
crença em lugares mal-assombrados?

“Dissemos que certos Espíritos podem sentir-se atraídos por coisas 
materiais. Podem sê-lo por determinados lugares, onde parecem estabele-
cer domicílio, até que desapareçam as circunstâncias que os faziam buscar 
esses lugares.” 

a) Que circunstâncias podem induzi-los a buscar tais lugares?
“A simpatia por algumas das pessoas que os frequentam, ou o desejo 

de com elas se comunicarem. Entretanto, nem sempre os animam inten-
ções louváveis. Quando são Espíritos maus, podem pretender vingar-se de 
pessoas de quem guardam queixas. A permanência em determinado lugar 
também pode ser, para alguns, uma punição que lhes é infligida, sobretudo 
se ali cometeram um crime, a fim de que o tenham constantemente diante 
dos olhos.”17

17  Nota de Allan Kardec: Veja-se a Revista espírita, de fevereiro de 1860: “História de um danado”.



Segunda Parte – Capítulo IX

148

10a Os lugares assombrados sempre o são por antigos habitantes deles?
“Sempre, não — às vezes, porquanto, se o antigo habitante de um 

desses lugares é Espírito elevado, não se preocupará com a sua habitação 
terrena, tampouco com o seu corpo. Os Espíritos que assombram certos 
lugares muitas vezes não têm, para assim procederem, outro motivo que 
não simples capricho, a menos que para lá sejam atraídos pela simpatia que 
lhes inspirem determinadas pessoas.”

a) Podem estabelecer-se num lugar desses com o fito de protegerem uma 
pessoa ou a própria família?

“Certamente, se forem Espíritos bons; porém, neste caso, nunca ma-
nifestam sua presença por meios desagradáveis.”

11a Haverá alguma coisa de real na história da Dama Branca?
“Mero conto, extraído de mil fatos verdadeiros.”
12a Será racional temerem-se os lugares assombrados pelos Espíritos?
“Não. Os Espíritos que frequentam certos lugares, produzindo neles 

desordens, antes querem divertir-se à custa da credulidade e da poltrona-
ria18 dos homens, do que lhes fazer mal. Aliás, deveis lembrar-vos de que 
em toda parte há Espíritos e de que, assim, onde quer que estejais, os tereis 
ao vosso lado, ainda mesmo nas mais tranquilas habitações. Quase sempre, 
eles só assombram certas casas, porque encontram ensejo de manifestarem 
sua presença nelas.”

13a Haverá meios de os expulsar?
“Há; porém, as mais das vezes, o que fazem para isso os atrai, em vez 

de os afastar. O melhor meio de expulsar os maus Espíritos consiste em 
atrair os bons. Atraí, pois, os bons Espíritos, praticando todo o bem que 
puderdes, e os maus desaparecerão, visto que o bem e o mal são incom-
patíveis. Sede sempre bons e somente bons Espíritos tereis junto de vós.”

a) Há, no entanto, pessoas muito bondosas que vivem às voltas com as 
tropelias19 dos maus Espíritos. Por quê?

“Se essas pessoas são realmente boas, isso acontece talvez como pro-
va, para lhes exercitar a paciência e concitá-las a se tornarem ainda melho-
res. Fica certo, porém, de que não são os que continuamente falam das 
virtudes os que mais as possuem. Aquele que é possuidor de qualidades 
reais quase sempre as ignora ou delas nunca fala.”

18  N.E.: Covardia.
19  N.E.: Travessuras, estrepolias.



Dos lugares assombrados

149

14a Que se deve pensar com relação à eficácia dos exorcismos, para expe-
lir dos lugares mal-assombrados os maus Espíritos?

“Já tiveste ocasião de verificar a eficácia desse processo? Não tens 
visto, ao contrário, as tropelias redobrarem de intensidade depois das ceri-
mônias do exorcismo? É que os Espíritos que as causam se divertem com o 
serem tomados pelo diabo.

“Também, os que se não apresentam com intenções malévolas 
 podem manifestar sua presença por meio de arruídos e até tornando-se 
visíveis, mas nunca praticam desordens, nem incômodos. São, frequente-
mente, Espíritos sofredores, cujos sofrimentos podeis aliviar orando por 
eles. Outras vezes, são mesmo Espíritos benfazejos, que vos querem provar 
estarem junto de vós, ou, então, Espíritos levianos que brincam. Como 
quase sempre os que perturbam o repouso são Espíritos que se divertem, 
o que de melhor têm a fazer, os que se veem perseguidos, é rir do que lhes 
sucede. Os perturbadores se cansam, verificando que não conseguem me-
ter medo, nem impacientar.” (Veja-se atrás o capítulo V: Das manifestações 
físicas.)

Resulta das explicações acima haver Espíritos que se prendem a cer-
tos lugares, preferindo permanecer neles, sem que, entretanto, tenham 
necessidade de manifestar sua presença por meio de efeitos sensíveis. 
Qualquer lugar pode constituir morada obrigatória ou predileta de um 
Espírito, embora mau, sem que jamais qualquer manifestação se produza.

Os que se prendem a certas localidades ou a certas coisas materiais 
nunca são Espíritos Superiores. Contudo, mesmo que não pertençam a 
esta categoria, pode dar-se que não sejam maus e nenhuma intenção má 
alimentem. Não raro, são até comensais mais úteis do que prejudiciais, 
porquanto, desde que se interessam pelas pessoas, podem protegê-las.





CAPÍTULO X

M

Da natureza das comunicações

• Comunicações grosseiras, frívolas, sérias e instrutivas

133. Dissemos que todo efeito que revela, na sua causalidade, um ato 
de livre vontade, ainda que insignificantíssimo, atesta, por essa circunstân-
cia, a existência de uma causa inteligente. Assim, um simples movimento de 
mesa, que responda ao nosso pensamento ou manifeste caráter intencional, 
pode ser considerado uma manifestação inteligente. Se a isso houvesse de 
ficar circunscrito o resultado, só muito secundário interesse nos despertaria. 
Contudo, já seria alguma coisa o dar-nos a prova de que, em tais fenôme-
nos, há mais do que uma ação puramente material. Nula, ou, pelo menos, 
muito restrita seria a utilidade prática que daí decorreria. O caso, porém, 
muda inteiramente de figura, quando essa inteligência ganha um desenvol-
vimento tal, que permite regular e contínua troca de ideias. Já não há então 
simples manifestações inteligentes, mas verdadeiras comunicações. Os meios 
de que hoje dispomos permitem que as obtenhamos tão extensas, tão explí-
citas e tão rápidas, como as que mantemos com os homens.

Quem estiver bem compenetrado, segundo a  escala espírita (O  livro 
dos espíritos, questão 100), da variedade infinita que apresentam os Es-
píritos, sob o duplo aspecto da inteligência e da moralidade, facilmente 
se convencerá de que há de haver diferença entre as suas comunicações; 
que estas hão de refletir a elevação ou a baixeza de suas ideias, o saber e a 
ignorância deles, seus vícios e suas virtudes; que, numa palavra, elas não 
se hão de assemelhar mais do que as dos homens, desde os selvagens até o 
mais ilustrado europeu. Em quatro categorias principais se podem grupar 



Segunda Parte – Capítulo X

152

os matizes que apresentam. Segundo seus caracteres mais acentuados, elas 
se dividem em: grosseiras, frívolas, sérias e instrutivas.

134. Comunicações grosseiras são as concebidas em termos que cho-
cam o decoro. Só podem provir de Espíritos de baixa estofa, ainda cobertos 
de todas as impurezas da matéria, e em nada diferem das que provenham 
de homens viciosos e grosseiros. Repugnam a quem quer que não seja in-
teiramente baldo de toda a delicadeza de sentimentos, pela razão de que, 
acordemente com o caráter dos Espíritos, elas serão triviais, ignóbeis, obs-
cenas, insolentes, arrogantes, malévolas e mesmo ímpias.

135. As comunicações frívolas emanam de Espíritos levianos, zombe-
teiros ou brincalhões, antes maliciosos do que maus, e que nenhuma im-
portância ligam ao que dizem. Como nada de indecoroso encerram, essas 
comunicações agradam a certas pessoas, que com elas se divertem, porque 
encontram prazer nas confabulações fúteis, em que muito se fala para nada 
dizer. Tais Espíritos saem-se às vezes com tiradas espirituosas e mordazes e, 
por entre facécias vulgares, dizem não raro duras verdades, que quase sem-
pre ferem com justeza. Em torno de nós pululam os Espíritos levianos, que 
de todas as ocasiões aproveitam para se intrometerem nas comunicações. 
A verdade é o que menos os preocupa; daí o maligno encanto que acham 
em mistificar os que têm a fraqueza e mesmo a presunção de neles crer sob 
palavra. As pessoas que se comprazem nesse gênero de comunicações na-
turalmente dão acesso aos Espíritos levianos e falaciosos. Delas se afastam 
os Espíritos sérios, do mesmo modo que na sociedade humana os homens 
sérios evitam a companhia dos doidivanas.

136. As comunicações sérias são ponderosas quanto ao assunto e ele-
vadas quanto à forma. Toda comunicação que, isenta de frivolidade e de 
grosseria, objetiva um fim útil, ainda que de caráter particular, é, por esse 
simples fato, uma comunicação séria. Nem todos os Espíritos sérios são 
igualmente esclarecidos; há muita coisa que eles ignoram e sobre que po-
dem enganar-se de boa-fé. Por isso é que os Espíritos verdadeiramente 
superiores nos recomendam de contínuo que submetamos todas as comu-
nicações ao crivo da razão e da mais rigorosa lógica.

No tocante a comunicações sérias, cumpre se distingam as verdadei-
ras das falsas, o que nem sempre é fácil, porquanto exatamente à sombra 
da elevação da linguagem é que certos Espíritos presunçosos, ou pseu-
dossábios, procuram conseguir a prevalência das mais falsas ideias e dos 



Da natureza das comunicações

153

mais absurdos sistemas. E, para melhor acreditados se fazerem e maior 
importância ostentarem, não escrupulizam de se adornarem com os mais 
respeitáveis nomes e até com os mais venerados. Esse um dos maiores 
escolhos da ciência prática; dele trataremos mais adiante, com todos os 
desenvolvimentos que tão importante assunto reclama, ao mesmo tempo 
que daremos a conhecer os meios de premonição contra o perigo das fal-
sas comunicações.

137. Instrutivas são as comunicações sérias cujo principal objeto 
consiste num ensinamento qualquer, dado pelos Espíritos, sobre as ci-
ências, a moral, a filosofia etc. São mais ou menos profundas, conforme 
o grau de elevação e de desmaterialização do Espírito. Para se retirarem 
frutos reais dessas comunicações, preciso é que elas sejam regulares e con-
tinuadas com perseverança. Os Espíritos sérios se ligam aos que desejam 
instruir-se e lhes secundam os esforços, deixando aos Espíritos levianos 
a tarefa de divertirem os que em tais manifestações só veem passageira 
distração. Unicamente pela regularidade e frequência daquelas comunica-
ções se pode apreciar o valor moral e intelectual dos Espíritos que as dão 
e a confiança que eles merecem. Se, para julgar os homens, se necessita 
de experiência, muito mais ainda é esta necessária para se julgarem os 
Espíritos.

Qualificando de instrutivas as comunicações, supomo-las verdadei-
ras, pois o que não for verdadeiro não pode ser instrutivo, ainda que dito 
na mais imponente linguagem. Nessa categoria, não podemos, conseguin-
temente, incluir certos ensinos que de sério apenas têm a forma, muitas 
vezes empolada e enfática, com que os Espíritos que os ditam, mais pre-
sunçosos do que instruídos, contam iludir os que os recebem. Mas, não 
podendo suprir a substância que lhes falta, são incapazes de sustentar por 
muito tempo o papel que procuram desempenhar. A breve trecho, traem-
-se, pondo a nu a sua fraqueza, desde que alguma sequência tenham os 
seus ditados, ou que eles sejam levados aos seus últimos redutos.

138. São variadíssimos os meios de comunicação. Atuando sobre os 
nossos órgãos e sobre todos os nossos sentidos, podem os Espíritos mani-
festar-se à nossa visão, por meio das aparições; ao nosso tato, por impres-
sões tangíveis, visíveis ou ocultas; à audição pelos ruídos; ao olfato por 
meio de odores sem causa conhecida. Este último modo de manifestação, 
se bem muito real, é, incontestavelmente, o mais incerto, pelas múltiplas 



Segunda Parte – Capítulo X

154

causas que podem induzir em erro. Daí o nos não demorarmos em tra-
tar dele. O que devemos examinar com cuidado são os diversos meios de 
se obterem comunicações, isto é, uma permuta regular e continuada de 
pensamentos. Esses meios são: as pancadas, a palavra e a escrita. Estudá-los-
-emos em capítulos especiais.



CAPÍTULO XI

M

Da sematologia e da tiptologia

• Linguagem dos sinais e das pancadas • Tiptologia alfabética

139. As primeiras comunicações inteligentes foram obtidas por meio 
de pancadas, ou da tiptologia. Muito limitados eram os recursos que ofe-
recia esse meio primitivo, que se ressentia de estar na infância a arte, tudo 
se reduzindo, nas comunicações, a respostas monossilábicas, por — sim ou 
não, mediante convencionado número de pancadas. Mais tarde, foi aper-
feiçoado, como já dissemos.

De duas maneiras se obtêm as pancadas, com médiuns especiais. 
Esse modo de operar demanda certa aptidão para as manifestações físicas. 
A primeira, a que se poderia chamar tiptologia por meio de básculo, consiste 
no movimento da mesa, que se levanta de um só lado e cai batendo com 
um dos pés. Basta para isso que o médium lhe ponha a mão na borda. Se 
se quiser confabular com determinado Espírito, será necessário evocá-lo. 
No caso contrário, manifesta-se o primeiro que chegue, ou o que tenha o 
costume de apresentar-se. Tendo convencionado, por exemplo, que uma 
pancada significará — sim e duas pancadas — não, ou vice-versa, indife-
rentemente, o experimentador dirigirá ao Espírito as perguntas que quiser. 
Veremos adiante quais as de que cumpre se abstenha. O inconveniente 
está na brevidade das respostas e na dificuldade de formular a pergunta 
de modo a dar lugar a um sim ou a um não. Suponhamos se pergunte ao 
Espírito: que desejas? Ele não poderá responder senão com uma frase. Será 
preciso então dizer: desejas isto? Não. — Aquilo? Sim. Assim por diante.



Segunda Parte – Capítulo XI

156

140. É de notar-se que, quando se emprega esse meio, o Espírito usa 
também de uma espécie de mímica, isto é, exprime a energia da afirmação 
ou da negação pela força das pancadas. Também exprime a natureza dos 
sentimentos que o animam: a violência, pela brusquidão dos movimentos; 
a cólera e a impaciência, batendo repetidamente fortes pancadas, como uma 
pessoa que bate arrebatadamente com os pés, chegando às vezes a atirar ao 
chão a mesa. Se é amável e delicado, inclina, no começo e no fim da sessão, 
a mesa, à guisa de saudação. Se quer dirigir-se diretamente a um dos assis-
tentes, para ele encaminha a mesa com brandura ou violência, conforme 
deseje testemunhar-lhe afeição ou antipatia. Essa, propriamente falando, 
a sematologia, ou linguagem dos sinais, como a tiptologia é a linguagem 
das pancadas. Eis aqui um exemplo notável do emprego espontâneo da 
sematologia.

Um dia, na sua sala de visitas, onde muitas pessoas se ocupavam 
com as manifestações, um senhor do nosso conhecimento recebeu uma 
carta nossa. Enquanto a lia, a mesa que servia para as experiências veio 
repentinamente colocar-se-lhe ao lado. Concluída a leitura da carta, ele 
a foi colocar sobre uma outra mesa, do lado oposto da sala. Aquela mesa 
o acompanhou e se dirigiu para onde estava a carta. Surpreendido com 
essa coincidência, calculou o destinatário da carta que entre esta e aquele 
movimento alguma relação havia e interrogou o Espírito a respeito, que 
respondeu ser o nosso Espírito familiar. Informados do ocorrido, pergun-
tamos, por nossa vez, a esse Espírito qual o motivo da visita que fizera 
àquele senhor. A resposta foi: “É natural que eu visite as pessoas com que 
te achas em relações, a fim de poder, se for preciso, dar-te, assim como a 
elas, os avisos necessários.”

É, pois, evidente que o Espírito quisera chamar a atenção da pessoa a 
quem nos referimos e procurava uma ocasião de cientificá-la de que estava 
lá. Um mudo não se houvera conduzido melhor.

141. Não tardou que a tiptologia se aperfeiçoasse e enriquecesse com 
um meio de comunicação mais completo, o da tiptologia alfabética, que 
consiste em serem as letras do alfabeto indicadas por pancadas. Podem 
obter-se então palavras, frases e até discursos inteiros. De acordo com o 
método adotado, a mesa dará tantas pancadas quantas forem necessárias 
para indicar cada letra, isto é, uma pancada para o a, duas pancadas para o 
b, e assim por diante. Enquanto isto, uma pessoa irá escrevendo as letras à 



Da sematologia e da tiptologia

157

medida que forem sendo designadas. O Espírito faz sentir que terminou, 
usando de um sinal que se haja convencionado.

Como se vê, este modo de operar é muito lento e consome longo 
tempo para as comunicações de certa extensão. Entretanto, pessoas há que 
têm tido a paciência de se utilizarem dele para obter ditados de muitas 
páginas. Porém, a prática levou à descoberta de abreviaturas, que permiti-
ram trabalhar-se com maior rapidez. A de uso mais frequente consiste em 
colocar o experimentador, diante de si, um alfabeto e a série dos algarismos 
indicadores das unidades. Estando o médium à mesa, uma outra pessoa 
percorre sucessivamente as letras do alfabeto, se se trata de obter uma pa-
lavra, ou a série dos algarismos, se de um número. Apontada a letra que 
serve, a mesa, por si mesma, bate uma pancada e escreve-se a letra. Reco-
meça-se a operação para obter-se a segunda, depois a terceira letra e assim 
sucessivamente. Se tiver havido engano em alguma letra, o Espírito pre-
vine, fazendo a mesa dar repetidas pancadas ou produzir um movimento 
especial, e recomeça-se. Com o hábito, chega-se a andar bem depressa, mas 
adivinhando o fim de uma palavra começada e com a qual se pode atinar 
pelo sentido da frase, é como, sobretudo, se consegue abreviar de muito 
a comunicação. Havendo incerteza, pergunta-se ao Espírito se foi esta ou 
aquela palavra a que ele quis empregar e o Espírito responde sim ou não.

142. Todos os efeitos que acabamos de indicar podem obter-se de 
maneira ainda mais simples, por meio de pancadas produzidas na própria 
madeira da mesa, sem nenhuma espécie de movimento, processo que já 
descrevemos no capítulo das manifestações físicas, número 64. É a tiptolo-
gia interior. Nem todos os médiuns são igualmente aptos às manifestações 
deste último gênero. Muitos há que só obtêm as pancadas pelo movimento 
basculante da mesa. Contudo, exercitando-se, podem eles, em sua maioria, 
chegar a consegui-las daquela maneira, que tem a dupla vantagem de ser 
mais rápida e de oferecer menos azo à suspeita do que o básculo, que se pode 
atribuir a uma pressão voluntária. Verdade é que as pancadas no interior da 
madeira também podem ser imitadas por médiuns de má-fé. As melhores 
coisas podem ser simuladas, o que, aliás, nada prova contra elas. (Veja-se, 
no fim deste volume, o capítulo intitulado: Do charlatanismo e do embuste.)

Quaisquer, porém, que sejam os aperfeiçoamentos que se possam in-
troduzir nessa maneira de proceder, jamais se conseguirá fazê-la alcançar a 
rapidez e a facilidade que apresenta a escrita, razão por que,  presentemente, 



Segunda Parte – Capítulo XI

158

já é pouco empregada. Ela, no entanto, é, às vezes, interessantíssima, do 
ponto de vista do fenômeno, sobretudo para os novatos, e tem, principal-
mente, a vantagem de provar, de forma peremptória, a absoluta indepen-
dência do pensamento do médium. Assim se obtêm, não raro, respostas tão 
imprevistas, de tão flagrantes a propósito, que só uma prevenção bastante 
determinada será capaz de impedir que os assistentes se rendam à evidência. 
Daí vem que esse processo constitui, para muitas pessoas, forte motivo de 
convicção. Mas, seja ele o empregado, seja qualquer outro, em caso algum 
os Espíritos se mostram dispostos a prestar-se aos caprichos dos curiosos, 
que pretendam experimentá-los por meio de questões despropositadas.

143. Com o fim de melhor garantir a independência ao pensamen-
to do médium, imaginaram-se diversos instrumentos em forma de qua-
drantes, sobre os quais se traçam as letras, à maneira dos quadrantes do 
telégrafo elétrico. Uma agulha móvel, que a influência do médium põe em 
movimento, mediante um fio condutor e uma polia, indica as letras. Esses 
instrumentos só os conhecemos pelos desenhos e descrições que têm sido 
publicados na América. Nada, pois, podemos dizer do valor deles; temos, 
porém, para nós, que a só complicação que denotam constitui um inconve-
niente; que a independência do médium se comprova perfeitamente pelas 
pancadas interiores e, ainda melhor, pelo imprevisto das respostas, do que 
por todos os meios materiais. Acresce que os incrédulos, sempre dispostos 
que estão a ver por toda parte artifícios e arranjos, muito mais inclinados 
hão de estar a supô-los num mecanismo especial, do que na primeira mesa 
de que se lance mão, livre de todo e qualquer acessório.

144. Um aparelho mais simples, porém, do qual a má-fé pode abu-
sar facilmente, conforme veremos no capítulo sobre as fraudes, é o que 
designaremos sob o nome de Mesa-Girardin, tendo em atenção o uso que 
fazia dele a Sra. Émile de Girardin nas numerosas comunicações que ob-
tinha como médium. Porque, essa senhora, se bem fosse uma mulher de 
espírito, tinha a fraqueza de crer nos Espíritos e nas suas manifestações. 
Consiste o instrumento num tampo móvel de mesa, com o diâmetro de 
30 a 40 centímetros, girando livre e facilmente em torno de um eixo, como 
uma roleta. Sobre sua superfície e acompanhando-lhe a circunferência, se 
acham traçados, como sobre um quadrante, as letras do alfabeto, os alga-
rismos e as palavras sim e não. Ao centro existe uma agulha fixa. Pousando 
o médium os dedos na borda do disco móvel, este gira e para, quando a 



Da sematologia e da tiptologia

159

letra desejada está sob a agulha. Escrevem-se, umas após outras, as letras 
indicadas e formam-se assim, muito rapidamente, as palavras e as frases.

É de notar-se que o disco não desliza sob os dedos do médium; 
que os seus dedos, conservando-se apoiados nele, lhe acompanham 
o movimento. Talvez que um médium poderoso consiga obter um 
movimento independente. Julgamo-lo possível, mas nunca o observamos. 
Se se pudesse fazer a experiência dessa maneira, infinitamente mais 
probante ela seria, porque eliminaria toda possibilidade de embuste.

145. Resta-nos destruir um erro assaz espalhado: o de confundirem-
-se com os Espíritos batedores todos os Espíritos que se comunicam por 
meio de pancadas. A tiptologia constitui um meio de comunicação como 
qualquer outro, e que não é, mais do que o da escrita, ou da palavra, indig-
no dos Espíritos elevados. Todos os Espíritos, bons e maus, podem servir-
-se dele, como dos diversos outros existentes. O que caracteriza os Espíritos 
Superiores é a elevação das ideias, e não o instrumento de que se utilizem 
para exprimi-las. Sem dúvida, eles preferem os meios mais cômodos e, 
sobretudo, mais rápidos; mas, em falta de lápis e papel, não escrupulizarão 
de valer-se da vulgar mesa falante, e a prova é que, por esse meio, se obtém 
os mais sublimes ditados. Se dele não nos servimos, não é porque o consi-
deremos desprezível, porém unicamente porque, como fenômeno, já nos 
ensinou tudo o que pudéramos vir a saber, nada mais lhe sendo possível 
acrescentar às nossas convicções, e porque a extensão das comunicações 
que recebemos exige uma rapidez com a qual é incompatível a tiptologia.

Assim, pois, nem todos os Espíritos que se manifestam por pancadas 
são batedores. Este qualificativo deve ser reservado para os que poderíamos 
chamar batedores de profissão e que, por este meio, se deleitam em pregar 
partidas, para divertimentos de umas tantas pessoas, em aborrecer com as 
suas importunações. Pode-se esperar que algumas vezes deem coisas espi-
rituosas; porém, coisas profundas, nunca. Seria, conseguintemente, perder 
tempo formular-lhes questões de certo porte científico ou filosófico. A ig-
norância e a inferioridade que lhes são peculiares deram motivo a que, com 
justeza, os outros Espíritos os qualificassem de palhaços, ou saltimbancos 
do mundo espírita. Acrescentemos que, além de agirem quase sempre por 
conta própria, também são amiúde instrumentos de que lançam mão os 
Espíritos Superiores, quando querem produzir efeitos materiais.





CAPÍTULO XII

M

Da pneumatografia ou  
escrita direta.  

Da pneumatofonia

Escrita direta
146. A pneumatografia é a escrita produzida diretamente pelo Espí-

rito, sem intermediário algum; difere da psicografia, por ser esta a trans-
missão do pensamento do Espírito, mediante a escrita feita com a mão do 
médium.

O fenômeno da escrita direta é, não há negar, um dos mais extra-
ordinários do Espiritismo, mas, por muito anormal que pareça à primeira 
vista, constitui hoje fato averiguado e incontestável. A teoria, sempre ne-
cessária para nos inteirarmos da possibilidade dos fenômenos espíritas em 
geral, talvez mais necessária ainda se faz neste caso que, sem contestação, 
é um dos mais estranhos que se possam apresentar, porém que deixa de 
parecer sobrenatural, desde que se lhe compreenda o princípio.

Da primeira vez que este fenômeno se produziu, a da dúvida foi 
a impressão dominante que deixou. A ideia de um embuste logo acudiu 
aos que o presenciaram. Toda gente, com efeito, conhece a ação das tintas 
chamadas simpáticas, cujos traços, a princípio completamente invisíveis, 
aparecem ao cabo de algum tempo. Podia, pois, dar-se que houvessem, por 
esse meio, abusado da credulidade dos assistentes e longe nos achamos de 



Segunda Parte – Capítulo XII

162

afirmar que nunca o tenham feito. Estamos até convencidos de que algu-
mas pessoas, seja com intuitos mercantis, seja apenas por amor-próprio 
e para fazer acreditar nas suas faculdades, hão empregado subterfúgios. 
(Veja-se o capítulo Do charlatanismo e do embuste.)

Entretanto, do fato de se poder imitar uma coisa, fora absurdo con-
cluir-se pela sua inexistência. Nestes últimos tempos, não se há encontrado 
meio de imitar a lucidez sonambúlica, ao ponto de causar ilusão? Mas, 
por que esse processo de escamoteação se tenha exibido em todas as feiras, 
dever-se-á concluir que não haja verdadeiros sonâmbulos? Por que certos 
comerciantes vendem vinho falsificado, será uma razão para que não haja 
vinho puro? O mesmo sucede com a escrita direta. Bem simples e fáceis 
eram, aliás, as precauções a serem tomadas para garantir a realidade do fato 
e, graças a essas precauções, já hoje ele não pode constituir objeto da mais 
ligeira dúvida.

147. Uma vez que a possibilidade de escrever sem intermediário 
representa um dos atributos do Espírito; uma vez que os Espíritos sem-
pre existiram desde todos os tempos e que desde todos os tempos se hão 
produzindo os diversos fenômenos que conhecemos, o da escrita direta 
igualmente se há de ter operado na Antiguidade, tanto quanto nos dias 
atuais. Deste modo é que se pode explicar o aparecimento das três palavras 
célebres, na sala do festim de Baltazar. A Idade Média, tão fecunda em 
prodígios ocultos, mas que eram abafados por meio das fogueiras, também 
conheceu necessariamente a escrita direta, e possível é que, na teoria das 
modificações por que os Espíritos podem fazer passar a matéria, teoria que 
desenvolvemos no capítulo VIII, se encontre o fundamento da crença na 
transmutação dos metais.

Todavia, quaisquer que tenham sido os resultados obtidos em diver-
sas épocas, só depois de vulgarizadas as manifestações espíritas foi que se to-
mou a sério a questão da escrita direta. Ao que parece, o primeiro a torná-la 
conhecida, estes últimos anos, em Paris, foi o barão de  Guldenstubbé, que 
publicou sobre o assunto uma obra muito interessante, com grande núme-
ro de fac-símiles das escritas que obteve.20 O fenômeno já era conhecido 
na América havia algum tempo. A posição social do Sr.  Guldenstubbé, 
sua independência, a consideração de que goza nas mais elevadas rodas 

20 Nota de Allan Kardec: A realidade dos espíritos e de suas manifestações demonstrada mediante o fenô-
meno da escrita direta pelo barão de Guldenstubbé, 1 vol. in-oitavo, com 15 estampas e 93 fac-símiles.



Da pneumatografia ou escrita direta. Da pneumatofonia

163

 incontestavelmente afastam toda suspeita de fraude intencional, porquan-
to nenhum motivo de interesse havia a que ele obedecesse. Quando muito, 
o que se poderia supor é que fora vítima de uma ilusão; a isto, porém, um 
fato responde peremptoriamente: o de haverem outras pessoas obtido o 
mesmo fenômeno, cercadas de todas as precauções necessárias para evitar 
qualquer embuste e qualquer causa de erro.

148. A escrita direta se obtém, como, em geral, a maior parte das 
manifestações espíritas não espontâneas, por meio da concentração, da pre-
ce e da evocação. Têm-se produzido em igrejas, sobre túmulos, no sopé de 
estátuas ou imagens de personagens evocadas. Evidente, porém, é que o 
local nenhuma outra influência exerce além da de facultar maior recolhi-
mento espiritual e maior concentração dos pensamentos, porquanto pro-
vado está que o fenômeno se obtém, igualmente, sem esses acessórios e nos 
lugares mais comuns, sobre um simples móvel caseiro, desde que os que 
desejam obtê-lo se achem nas devidas condições morais e que entre esses se 
encontre quem possua a necessária faculdade mediúnica.

Julgou-se, a princípio, ser preciso colocar-se aqui ou ali um lápis 
com o papel. O fato então podia, até certo ponto, explicar-se. É sabido 
que os Espíritos produzem o movimento e a deslocação dos objetos; que, 
algumas vezes, os tomam e atiram longe. Bem podiam, pois, tomar tam-
bém do lápis e servir-se dele para traçar letras. Visto que o impulsionam, 
utilizando-se da mão do médium, de uma prancheta etc., podiam, do mes-
mo modo, impulsioná-lo diretamente. Não tardou, porém, se reconheces-
se que o lápis era dispensável, que bastava um pedaço de papel, dobrado ou 
não, para que, ao cabo de alguns minutos, se achassem nele grafadas letras. 
Aqui, já o fenômeno muda completamente de aspecto e nos transporta a 
uma ordem inteiramente nova de coisas. As letras hão de ter sido traçadas 
com uma substância qualquer. Ora, sendo certo que ninguém forneceu ao 
Espírito essa substância, segue-se que ele próprio a compôs. Donde a tirou? 
Esse o problema.

Quem queira reportar-se às explicações dadas no capítulo VIII, itens 
127 e 128, encontrará completa a teoria do fenômeno. Para escrever dessa 
maneira, o Espírito não se serve das nossas substâncias, nem dos nossos 
instrumentos. Ele próprio fabrica a matéria e os instrumentos de que há 
mister, tirando, para isso, os materiais precisos, do elemento primitivo uni-
versal que, pela ação da sua vontade, sofre as modificações necessárias à 



Segunda Parte – Capítulo XII

164

produção do efeito desejado. Possível lhe é, portanto, fabricar tanto o lápis 
vermelho, a tinta de imprimir, a tinta comum, como o lápis preto, ou, 
até, caracteres tipográficos bastante resistentes para darem relevo à escrita, 
conforme temos tido ensejo de verificar. A filha de um senhor que conhe-
cemos, menina de 12 a 13 anos, obteve páginas e páginas escritas com uma 
substância análoga ao pastel.

149. Tal o resultado a que nos conduziu o fenômeno da tabaqueira, 
descrito no capítulo VII, item 116, e sobre o qual nos estendemos lon-
gamente, porque nele percebemos oportunidade para perscrutarmos uma 
das mais importantes leis do Espiritismo, lei cujo conhecimento pode es-
clarecer mais de um mistério, mesmo do mundo visível. Assim é que, de 
um fato aparentemente vulgar, pode sair a luz. Tudo está em observar com 
cuidado e isso todos podem fazer como nós, desde que se não limitem a 
observar efeitos, sem lhes procurarem as causas. Se a nossa fé se fortalece 
de dia para dia, é porque compreendemos. Tratai, pois, de compreender, se 
quiserdes fazer prosélitos sérios. Ainda outro resultado decorre da compre-
ensão das causas: o de deixar riscada uma linha divisória entre a verdade e 
a superstição.

Considerando a escrita direta do ponto de vista das vantagens que 
possa oferecer, diremos que, até o presente, sua principal utilidade há con-
sistido na comprovação material de um fato sério: a intervenção de um 
poder oculto que, nesse fenômeno, tem mais um meio de se manifestar. 
Todavia, raramente são extensas as comunicações que por essa forma se 
obtêm. Em geral espontâneas, elas se reduzem a algumas palavras ou pro-
posições e, às vezes, a sinais ininteligíveis. Têm sido dadas em todas as 
línguas: em grego, em latim, em sírio, em caracteres hieroglíficos etc., mas 
ainda se não prestaram às dissertações seguidas e rápidas, como permite a 
psicografia ou a escrita pela mão do médium.

Pneumatofonia
150. Dado que podem produzir ruídos e pancadas, os Espíritos po-

dem igualmente fazer se ouçam gritos de toda espécie e sons vocais que 
imitam a voz humana, assim ao nosso lado, como nos ares. A este fenôme-
no é que damos o nome de pneumatofonia. Pelo que sabemos da natureza 
dos Espíritos, podemos supor que, dentre eles, alguns, de ordem inferior, 



Da pneumatografia ou escrita direta. Da pneumatofonia

165

se iludem e julgam falar como quando vivos. (Veja-se Revista espírita, feve-
reiro de 1858: História da aparição de Mlle. Clairon.) 

Devemos, entretanto, preservar-nos de tomar por vozes ocultas to-
dos os sons que não tenham causa conhecida, ou simples zumbidos, e, 
sobretudo, de dar o menor crédito à crença vulgar de que, quando o ou-
vido nos zune, é que nalguma parte estão falando de nós. Aliás, nenhuma 
significação têm esses zunidos, cuja causa é puramente fisiológica, ao passo 
que os sons pneumatofônicos exprimem pensamentos e nisso está o que 
nos faz reconhecer que são devidos a uma causa inteligente e não acidental. 
Pode-se estabelecer, como princípio, que os efeitos notoriamente inteligentes 
são os únicos capazes de atestar a intervenção dos Espíritos. Quanto aos 
outros, há pelo menos cem probabilidades contra uma de serem oriundos 
de causas fortuitas.

151. Acontece frequentemente ouvirmos, de modo distinto, quando 
nos achamos meio adormecidos, palavras, nomes, às vezes frases inteiras, 
ditas com tal intensidade que nos despertam, espantados. Se bem nalguns 
casos possa haver aí, na realidade, uma manifestação, esse fenômeno nada 
de bastante positivo apresenta para que também possa ser atribuído a uma 
causa análoga à que estudamos desenvolvidamente na teoria da alucinação, 
capítulo VI, itens 111 e seguintes. Demais, nenhuma sequência tem o que 
de tal maneira se escuta. O mesmo, no entanto, não acontece quando se 
está inteiramente acordado, porque, então, se é um Espírito que se faz 
ouvir, quase sempre se podem trocar ideias com ele e travar uma conver-
sação regular.

Os sons espíritas, os pneumatofônicos, se produzem de duas ma-
neiras distintas: às vezes, é uma voz interior que repercute no nosso foro 
íntimo, nada tendo, porém, de material as palavras, conquanto sejam cla-
ramente perceptíveis; outras vezes, são exteriores e nitidamente articuladas, 
como se proviessem de uma pessoa que nos estivesse ao lado.

De um modo ou de outro, o fenômeno da pneumatofonia é quase 
sempre espontâneo e só muito raramente pode ser provocado.





CAPÍTULO XIII

M

Da psicografia

• Psicografia indireta: cestas e pranchetas • Psicografia direta ou manual

152. A ciência espírita há progredido como todas as outras e mais 
rapidamente do que estas. Alguns anos apenas nos separam da época em 
que se empregavam esses meios primitivos e incompletos, a que trivial-
mente se dava o nome de “mesas falantes”, e já nos achamos em condições 
de nos comunicar com os Espíritos tão fácil e rapidamente, como o fazem 
os homens entre si e pelos mesmos meios: a escrita e a palavra. A escrita, 
sobretudo, tem a vantagem de assinalar, de modo mais material, a inter-
venção de uma força oculta e de deixar traços que se podem conservar, 
como fazemos com a nossa correspondência. O primeiro meio de que se 
usou foi o das pranchas e cestas munidas de lápis, com a disposição que 
passamos a descrever.

153. Já dissemos que uma pessoa dotada de aptidão especial pode 
imprimir movimento de rotação a uma mesa ou a outro objeto qualquer. 
Tomemos, em vez de uma mesa, uma cestinha de 15 a 20 centímetros de 
diâmetro (de madeira ou de vime, a substância pouco importa). Se fizer-
mos passar pelo fundo dessa cesta um lápis e o prendermos bem, com a 
ponta de fora e para baixo; se mantivermos o aparelho assim formado em 
equilíbrio sobre a ponta do lápis, apoiado este sobre uma folha de papel, e 
apoiarmos os dedos nas bordas da cesta, ela se porá em movimento; mas, 
em vez de girar, fará que o lápis percorra, em diversos sentidos, o papel, 
traçando riscos sem significação ou letras. Se se evocar um Espírito que 
queira comunicar-se, ele responderá não mais por meio de pancadas, como 



Segunda Parte – Capítulo XIII

168

na tiptologia, porém escrevendo palavras. O movimento da cesta já não é 
automático, como no caso das mesas girantes; torna-se inteligente. Com 
esse dispositivo, o lápis, ao chegar à extremidade da linha, não volta ao 
ponto de partida para começar outra; continua a mover-se circularmen-
te, de sorte que a linha escrita forma uma espiral, tornando necessário 
voltear muitas vezes o papel para se ler o que está grafado. Nem sempre é 
muito legível a escrita assim feita, por não ficarem separadas as palavras. 
Entretanto, o médium, por uma espécie de intuição, facilmente a decifra. 
Por economia, o papel e o lápis comum podem ser substituídos por uma 
lousa com o respectivo lápis. Designaremos este gênero de cesta pelo nome 
de cesta-pião. Às vezes, em lugar da cesta, emprega-se um papelão muito 
semelhante às caixas de pastilhas, formando-lhe o lápis o eixo, como no 
brinquedo chamado carrapeta.

154. Muitos outros dispositivos se têm imaginado para a obtenção 
do mesmo resultado. O mais cômodo é o a que chamaremos cesta de bico 
e que consiste em adaptar-se à cesta uma haste inclinada, de madeira, pro-
longando-se 10 a 15 centímetros para o lado de fora, na posição do guru-
pés21 numa embarcação. Por um buraco aberto na extremidade dessa haste, 
ou bico, passa-se um lápis bastante comprido para que sua ponta assente 
no papel. Pondo o médium os dedos na borda da cesta, o aparelho todo se 
agita e o lápis escreve, como no caso anterior, com a diferença, porém, de 
que, em geral, a escrita é mais legível, com as palavras separadas e as linhas 
sucedendo-se paralelas, como na escrita comum, por poder o médium le-
var facilmente o lápis de uma linha a outra. Obtêm-se assim dissertações de 
muitas páginas, tão rapidamente como se se escrevesse com a mão.

155. Ainda por outros sinais inequívocos se manifesta amiúde a inte-
ligência que atua. Chegando ao fim da página, o lápis faz espontaneamente 
um movimento para virar o papel. Se ele quer se reportar a uma passagem 
já escrita, na mesma página, ou noutra, procura-a com a ponta do lápis, 
como qualquer pessoa o faria com a ponta do dedo, e sublinha-a. Se, en-
fim, o Espírito quer dirigir-se a alguém, a extremidade da haste de madeira 
se dirige para esse alguém. Por abreviar, exprimem-se frequentemente as 
palavras sim e não, pelos sinais de afirmação e negação que fazemos com a 
cabeça. Se o Espírito quer exprimir cólera ou impaciência, bate repetidas 
pancadas com a ponta do lápis e não raro a quebra.

21  N.E.: Mastro que aponta para a parte da frente do navio.



Da psicografia

169

156. Em vez de cesta, algumas pessoas se servem de uma espécie 
de mesa pequenina, feita de propósito, tendo de 12 a 15 centímetros de 
comprimento, por 5 a 6 de altura, e três pés, a um dos quais se adapta um 
lápis. Os dois outros são arredondados ou munidos de uma bola de mar-
fim, para deslizar mais facilmente sobre o papel. Outros se utilizam apenas 
de uma prancheta de 15 a 20 centímetros quadrados, triangular, oblonga 
ou oval. Num dos bordos, há um furo oblíquo para introduzir-se o lápis. 
Colocada em posição de escrever, ela fica inclinada e se apoia por um dos 
lados no papel. Algumas trazem desse lado rodízios para lhe facilitarem o 
movimento. É de ver-se, em suma, que todos esses dispositivos nada têm 
de absoluto. O melhor é o que for mais cômodo.

Com qualquer desses aparelhos, quase sempre é preciso que os ope-
radores sejam dois, mas não é necessário que ambos sejam dotados de fa-
culdades mediúnicas. Um serve unicamente para manter o equilíbrio e 
poupar ao médium excesso de fadiga.

157. Chamamos psicografia indireta à escrita assim obtida, em con-
traposição à psicografia direta ou manual, obtida pelo próprio médium. 
Para se compreender este último processo, é mister levar em conta o que 
se passa na operação. O Espírito que se comunica atua sobre o médium 
que, debaixo dessa influência, move maquinalmente o braço e a mão para 
escrever, sem ter (é pelo menos o caso mais comum) a menor consciência 
do que escreve; a mão atua sobre a cesta e a cesta sobre o lápis. Assim, não 
é a cesta que se torna inteligente; ela não passa de um instrumento manejado 
por uma inteligência; não passa, realmente, de uma lapiseira, de um apên-
dice da mão, de um intermediário entre a mão e o lápis. Suprima-se esse 
intermediário, coloque-se o lápis na mão e o resultado será o mesmo, com 
um mecanismo muito mais simples, pois que o médium escreve como o 
faz nas condições ordinárias. De sorte que toda pessoa que escreve com o 
concurso de uma cesta, prancheta, ou qualquer outro objeto, pode escrever 
diretamente.

De todos os meios de comunicação, a escrita manual, que alguns 
denominam escrita involuntária, é, sem contestação, a mais simples, a mais 
fácil e a mais cômoda, porque nenhum preparativo exige e se presta, como 
a escrita corrente, aos maiores desenvolvimentos. Dela tornaremos a falar, 
quando tratarmos dos médiuns.



Segunda Parte – Capítulo XIII

170

158. Nos primeiros tempos das manifestações, quando ainda nin-
guém tinha sobre o assunto ideias exatas, muitos escritos foram publicados 
com este título: Comunicações de uma mesa, de uma cesta, de uma prancheta 
etc. Hoje, bem se percebe o que tais expressões têm de impróprias, ou er-
rôneas, abstração feita do caráter pouco sério que revelam. Efetivamente, 
como acabamos de ver, as mesas, pranchetas e cestas não são mais do que 
instrumentos ininteligentes, embora animados, por instantes, de uma vida 
fictícia, que nada podem comunicar por si mesmos. Dizer o contrário é 
tomar o efeito pela causa, o instrumento pelo princípio. Fora o mesmo 
que um autor declarar, no título da sua obra, tê-la escrito com uma pena 
metálica ou com uma pena de pato. Esses instrumentos, ademais, não são 
exclusivos. Conhecemos alguém que, em vez da cesta-pião, que acima des-
crevemos, se servia de um funil, em cujo gargalo introduzia o lápis. Ter-
-se-ia então podido receber comunicações de um funil, do mesmo modo 
que de uma caçarola ou de uma saladeira. Se elas são obtidas por meio de 
pancadas com uma cadeira ou uma bengala, já não há uma mesa falante, 
mas uma cadeira ou uma bengala falantes. O que importa se conheça não 
é a natureza do instrumento, e sim o modo de obtenção. Se a comunica-
ção vem por meio da escrita, qualquer que seja o aparelho que sustente o 
lápis, o que há, para nós, é psicografia; tiptologia, se por meio de pancadas. 
Tomando o Espiritismo as proporções de uma ciência, indispensável se lhe 
torna uma linguagem científica.



CAPÍTULO XIV

M

Dos médiuns

• Médiuns de efeitos físicos • Pessoas elétricas • Médiuns 
sensitivos ou impressionáveis • Médiuns audientes • Médiuns 

falantes • Médiuns videntes • Médiuns sonambúlicos 
• Médiuns curadores • Médiuns pneumatógrafos

159. Todo aquele que sente, num grau qualquer, a influência dos 
Espíritos é, por esse fato, médium. Essa faculdade é inerente ao homem; 
não constitui, portanto, um privilégio exclusivo. Por isso mesmo, raras são 
as pessoas que dela não possuam alguns rudimentos. Pode, pois, dizer-
-se que todos são, mais ou menos, médiuns. Todavia, usualmente, assim 
só se qualificam aqueles em quem a faculdade mediúnica se mostra bem 
caracterizada e se traduz por efeitos patentes, de certa intensidade, o que 
então depende de uma organização mais ou menos sensitiva. É de notar-
-se, além disso, que essa faculdade não se revela, da mesma maneira, em 
todos. Geralmente, os médiuns têm uma aptidão especial para os fenôme-
nos desta ou daquela ordem, donde resulta que formam tantas variedades 
quantas são as espécies de manifestações. As principais são: a dos médiuns 
de efeitos físicos; a dos médiuns sensitivos, ou impressionáveis; a dos audientes; 
a dos videntes; a dos sonambúlicos; a dos curadores; a dos pneumatógrafos; a 
dos escreventes ou psicógrafos.

Médiuns de efeitos físicos
160. Os médiuns de efeitos físicos são particularmente aptos a produzir 

fenômenos materiais, como os movimentos dos corpos inertes, ruídos etc. 



Segunda Parte – Capítulo XIV

172

Podem dividir-se em médiuns facultativos e médiuns involuntários. (Veja-se 
a segunda parte, caps. II e IV.)

Os médiuns facultativos são os que têm consciência do seu poder e 
que produzem fenômenos espíritas por ato da própria vontade. Conquan-
to inerente à espécie humana, conforme já dissemos, semelhante faculdade 
longe está de existir em todos no mesmo grau. Porém, se poucas pessoas 
há em quem ela seja absolutamente nula, mais raras ainda são as capazes 
de produzir os grandes efeitos, tais como a suspensão de corpos pesados, 
a translação aérea e, sobretudo, as aparições. Os efeitos mais simples são a 
rotação de um objeto, pancadas produzidas mediante o levantamento des-
se objeto, ou na sua própria substância. Embora não demos importância 
capital a esses fenômenos, recomendamos, contudo, que não sejam despre-
zados. Podem proporcionar ensejo a observações interessantes e contribuir 
para a convicção dos que os observem. Cumpre, entretanto, ponderar que 
a faculdade de produzir efeitos materiais raramente existe nos que dispõem 
de mais perfeitos meios de comunicação, quais a escrita e a palavra. Em 
geral, a faculdade diminui num sentido à proporção que se desenvolve em 
outro.

161. Os médiuns involuntários ou naturais são aqueles cuja influ-
ência se exerce a seu mau grado. Nenhuma consciência têm do poder que 
possuem e, muitas vezes, o que de anormal se passa em torno deles não se 
lhes afigura de modo algum extraordinário. Isso faz parte deles, exatamente 
como se dá com as pessoas que, sem o suspeitarem, são dotadas de dupla 
vista. São muito dignos de observação esses indivíduos e ninguém deve 
descuidar-se de recolher e estudar os fatos deste gênero que lhe cheguem ao 
conhecimento. Manifestam-se em todas as idades e, frequentemente, em 
crianças ainda muito novas. (Veja-se, acima, o capítulo V, Das manifesta-
ções físicas espontâneas.)

Tal faculdade não constitui, em si mesma, indício de um estado pa-
tológico, porquanto não é incompatível com uma saúde perfeita. Se sofre 
aquele que a possui, esse sofrimento é devido a uma causa estranha, donde 
se segue que os meios terapêuticos são impotentes para fazê-la desaparecer. 
Nalguns casos, pode ser consequente de uma certa fraqueza orgânica, porém 
nunca é causa eficiente. Não seria, pois, razoável tirar dela um motivo de 
inquietação, do ponto de vista higiênico. Só poderia acarretar inconvenien-
te, se aquele que a possui abusasse dela, depois de se haver tornado  médium 



Dos médiuns

173

facultativo, porque então se verificaria nele uma emissão demasiado abun-
dante de fluido vital e, por conseguinte, enfraquecimento dos órgãos.

162. A razão se revolta à lembrança das torturas morais e corporais 
a que a ciência tem por vezes sujeitado criaturas fracas e delicadas, para se 
certificar da existência de fraude da parte delas. Tais experimentações, amiú-
de feitas maldosamente, são sempre prejudiciais às organizações sensitivas, 
podendo mesmo dar lugar a graves desordens na economia orgânica. Fazer 
semelhantes experiências é brincar com a vida. O observador de boa-fé 
não precisa lançar mão desses meios. Aquele que está familiarizado com os 
fenômenos desta espécie sabe, aliás, que eles são mais de ordem moral do 
que de ordem física e que será inútil procurar-lhes uma solução nas nossas 
ciências exatas.

Por isso mesmo que tais fenômenos são mais de ordem moral, deve-
-se evitar com escrupuloso cuidado tudo o que possa sobre-excitar a ima-
ginação. Sabe-se que o medo pode ocasionar acidentes e muito menos im-
prudências se cometeriam se se conhecessem todos os casos de loucura e 
de epilepsia, cuja origem se encontra nos contos de lobisomens e papões. 
Que não será, se se generalizar a persuasão de que o agente dos aludidos 
fenômenos é o diabo? Os que propagam semelhantes ideias não sabem 
a responsabilidade que assumem: podem matar. Ora, o perigo não existe 
apenas para o paciente, mas também para os que o cercam, os quais podem 
ficar aterrorizados ao pensarem que a casa onde moram se tornou um covil 
de demônios. Esta crença funesta é que foi causa de tantos atos de atroci-
dade nos tempos de ignorância. Entretanto, se houvesse um pouco mais de 
discernimento, teria ocorrido aos que os praticaram que, por queimarem o 
corpo que supunham possesso pelo diabo, não queimavam o diabo. Desde 
que do diabo é que queriam livrar-se, o diabo é que era preciso matassem. 
Esclarecendo-nos sobre a verdadeira causa de todos esses fenômenos, a 
Doutrina Espírita lhe dá o golpe de misericórdia. Longe, pois, de concorrer 
para que tal ideia se forme, todos devem, e este é um dever de moralidade e de 
humanidade, combatê-la onde exista. 

O que há a fazer-se, quando uma faculdade dessa natureza se desen-
volve espontaneamente num indivíduo, é deixar que o fenômeno siga o 
seu curso natural: a Natureza é mais prudente do que os homens. Acresce 
que a Providência tem seus desígnios e aos maiores destes pode servir de 
instrumento a mais pequenina das criaturas. Porém, forçoso é convir, o 



Segunda Parte – Capítulo XIV

174

fenômeno assume por vezes proporções fatigantes e importunas para toda 
gente.22 Eis, então, o que em todos os casos importa fazer-se. No capítulo 
V — Das manifestações físicas espontâneas, já demos alguns conselhos a este 
respeito, dizendo ser preciso entrar em comunicação com o Espírito para 
dele saber-se o que quer. O meio seguinte também se funda na observação.

Os seres invisíveis, que revelam sua presença por efeitos sensíveis, 
são, em geral, Espíritos de ordem inferior e que podem ser dominados pelo 
ascendente moral. A aquisição deste ascendente é o que se deve procurar.   

Para alcançá-lo, preciso é que o indivíduo passe do estado de médium 
natural ao de médium voluntário. Produz-se, então, efeito análogo ao que 
se observa no sonambulismo. Como se sabe, o sonambulismo natural ces-
sa, geralmente, quando substituído pelo sonambulismo magnético. Não 
se suprime a faculdade, que tem a alma, de emancipar-se; dá-se-lhe outra 
diretriz. O mesmo acontece com a faculdade mediúnica. Para isso, em vez 
de pôr óbices ao fenômeno, coisa que raramente se consegue e que nem 
sempre deixa de ser perigosa, o que se tem de fazer é concitar o médium a 
produzi-los à sua vontade, impondo-se ao Espírito. Por esse meio, chega o 
médium a sobrepujá-lo e, de um dominador às vezes tirânico, faz um ser 
submisso e, não raro, dócil. Fato digno de nota e que a experiência confir-
ma é que, em tal caso, uma criança tem tanta e, por vezes, mais autoridade 
que um adulto: mais uma prova a favor deste ponto capital da Doutrina, 
que o Espírito só é criança pelo corpo; que tem por si mesmo um desenvol-
vimento necessariamente anterior à sua encarnação atual, desenvolvimento 
que lhe pode dar ascendente sobre Espíritos que lhe são inferiores.

22 Nota de Allan Kardec: Um dos fatos mais extraordinários desta natureza, pela variedade e singulari-
dade dos fenômenos, é, sem contestação, o que ocorreu em 1852, no Palatinado (Baviera renana), em 
Bergzabern, perto de Wissemburg. É tanto mais notável quanto denota, reunidos no mesmo indiví-
duo, quase todos os gêneros de manifestações espontâneas: estrondos de abalar a casa, derribamen-
to dos móveis, arremesso de objetos ao longe por mãos invisíveis, visões e aparições, sonambulismo, 
êxtase, catalepsia, atração elétrica, gritos e sons aéreos, instrumentos tocando sem contato, comuni-
cações inteligentes etc. e, o que não é de somenos importância, a comprovação destes fatos, durante 
quase dois anos, por inúmeras testemunhas oculares, dignas de crédito pelo saber e pelas posições 
sociais que ocupavam. A narração autêntica dos aludidos fenômenos foi publicada, naquela época, 
em muitos jornais alemães e, especialmente, numa brochura hoje esgotada e raríssima. Na Revista 
espírita de 1858 se encontra a tradução completa dessa brochura, com os comentários e explica-
ções indispensáveis. Essa, que saibamos, é a única publicação feita em francês do folheto a que nos 
referimos. Além do empolgante interesse que tais fenômenos despertam, eles são eminentemente 
instrutivos, do ponto de vista do estudo prático do Espiritismo.



Dos médiuns

175

A moralização de um Espírito, pelos conselhos de uma terceira pessoa 
influente e experiente, não estando o médium em estado de o fazer, consti-
tui frequentemente meio muito eficaz. Mais tarde voltaremos a tratar dele.

163. Nesta categoria parece, à primeira vista, se deviam incluir as 
pessoas dotadas de certa dose de eletricidade natural, verdadeiros torpedos23 
humanos, a produzirem, por simples contato, todos os efeitos de atração 
e repulsão. Errado, porém, fora considerá-las médiuns, porquanto a vera 
mediunidade supõe a intervenção direta de um Espírito. Ora, no caso de 
que falamos, concludentes experiências hão provado que a eletricidade 
é o agente único desses fenômenos. Esta estranha faculdade, que quase 
se poderia considerar uma enfermidade, pode às vezes estar aliada à me-
diunidade, como é fácil de verificar-se na história do  Espírito batedor de 
 Bergzabern. Porém, as mais das vezes, de todo independe de qualquer fa-
culdade mediúnica. Conforme já dissemos, a única prova da intervenção 
dos Espíritos é o caráter inteligente das manifestações. Desde que este ca-
ráter não exista, fundamento há para serem atribuídas a causas puramente 
físicas. A questão é saber se as pessoas elétricas  estarão ou não mais aptas, 
do que quaisquer outras, a tornar-se médiuns de efeitos físicos. Cremos que 
sim, mas só a experiência poderia demonstrá-lo.

Médiuns sensitivos ou impressionáveis
164. Chamam-se assim às pessoas suscetíveis de sentir a presença 

dos Espíritos por uma impressão vaga, por uma espécie de leve roçadu-
ra sobre todos os seus membros, sensação que elas não podem explicar. 
Esta variedade não apresenta caráter bem definido. Todos os médiuns são 
necessariamente impressionáveis, sendo assim a impressionabilidade mais 
uma qualidade geral do que especial. É a faculdade rudimentar indispen-
sável ao desenvolvimento de todas as outras. Difere da impressionabilida-
de puramente física e nervosa, com a qual preciso é não seja confundida, 
porquanto pessoas há que não têm nervos delicados e que sentem mais 
ou menos o efeito da presença dos Espíritos, do mesmo modo que outras, 
muito irritáveis, absolutamente não os pressentem.

23 N.E.: No original francês está no grifo. “Torpilles humaines”. Torpille é um peixe semelhante à raia, ou 
arraia, que tem órgãos capazes de emitir descargas elétricas. É o peixe-torpedo, à semelhança das 
denominações que damos, de “enguia-elétrica” ou “peixe-elétrico”, ao peixe poraquê amazônico.



Segunda Parte – Capítulo XIV

176

Esta faculdade se desenvolve pelo hábito e pode adquirir tal sutile-
za, que aquele que a possui reconhece, pela impressão que experimenta, 
não só a natureza, boa ou má, do Espírito que lhe está ao lado, mas até a 
sua individualidade, como o cego reconhece, por um certo não sei quê, a 
aproximação de tal ou tal pessoa. Torna-se, com relação aos Espíritos, ver-
dadeiro sensitivo. Um bom Espírito produz sempre uma impressão  suave 
e agradável; a de um mau Espírito, ao contrário, é penosa, angustiosa, 
desagradável. Há como que um cheiro de impureza.

Médiuns audientes
165. Estes ouvem a voz dos Espíritos. É, como dissemos ao falar da 

pneumatofonia, algumas vezes uma voz interior, que se faz ouvir no foro 
íntimo; doutras vezes, é uma voz exterior, clara e distinta, qual a de uma 
pessoa viva. Os médiuns audientes podem, assim, travar conversação com 
os Espíritos. Quando têm o hábito de se comunicar com determinados 
Espíritos, eles os reconhecem imediatamente pela natureza da voz. Quem 
não seja dotado desta faculdade pode, igualmente, se comunicar com um 
Espírito, se tiver, a auxiliá-lo, um médium audiente, que desempenhe a 
função de intérprete.

Esta faculdade é muito agradável quando o médium só ouve Espí-
ritos bons, ou unicamente aqueles por quem chama. Entretanto, já não é 
quando um Espírito mau se lhe agarra, fazendo-lhe ouvir a cada instante as 
coisas mais desagradáveis e, não raro, as mais inconvenientes. Cumpre-lhe, 
então, procurar livrar-se desses Espíritos, pelos meios que indicaremos no 
capítulo Da obsessão.

Médiuns falantes
166. Os médiuns audientes, que apenas transmitem o que ouvem, 

não são, a bem dizer, médiuns falantes. Estes últimos, as mais das vezes, 
nada ouvem. Neles, o Espírito atua sobre os órgãos da palavra, como atua 
sobre a mão dos médiuns escreventes. Querendo comunicar-se, o Espí-
rito se serve do órgão que se lhe depara mais flexível no médium. A um, 
toma da mão; a outro, da palavra; a um terceiro, do ouvido. O médium 
falante geralmente se exprime sem ter consciência do que diz e muitas 



Dos médiuns

177

vezes diz coisas completamente estranhas às suas ideias habituais, aos seus 
conhecimentos e, até, fora do alcance de sua inteligência. Embora se ache 
perfeitamente acordado e em estado normal, raramente guarda lembrança 
do que diz. Em suma, nele, a palavra é um instrumento de que se serve o 
Espírito, com o qual uma terceira pessoa pode comunicar-se, como pode 
com o auxílio de um médium audiente.

Nem sempre, porém, é tão completa a passividade do médium falan-
te. Alguns há que têm a intuição do que dizem, no momento mesmo em 
que pronunciam as palavras. Voltaremos a ocupar-nos com esta espécie de 
médiuns, quando tratarmos dos médiuns intuitivos.

Médiuns videntes
167. Os médiuns videntes são dotados da faculdade de ver os Espí-

ritos. Alguns gozam dessa faculdade em estado normal, quando perfeita-
mente acordados, e conservam lembrança precisa do que viram. Outros só 
a possuem em estado sonambúlico, ou próximo do sonambulismo. Raro 
é que esta faculdade se mostre permanente; quase sempre é efeito de uma 
crise passageira. Na categoria dos médiuns videntes se podem incluir todas 
as pessoas dotadas de dupla vista. A possibilidade de ver em sonho os Es-
píritos resulta, sem contestação, de uma espécie de mediunidade, mas não 
constitui, propriamente falando, o que se chama médium vidente. Expli-
camos esse fenômeno no capítulo VI — Das manifestações visuais.

O médium vidente julga ver com os olhos, como os que são dotados 
de dupla vista, mas, na realidade, é a alma quem vê e por isso é que eles 
tanto veem com os olhos fechados como com os olhos abertos; donde se 
conclui que um cego pode ver os Espíritos, do mesmo modo que qualquer 
outro que tem perfeita a vista. Sobre este último ponto caberia fazer-se 
interessante estudo, o de saber se a faculdade de que tratamos é mais fre-
quente nos cegos. Espíritos que na Terra foram cegos nos disseram que, 
quando vivos, tinham, pela alma, a percepção de certos objetos e que não 
se encontravam imersos em negra escuridão.

168. Cumpre distinguir as aparições acidentais e espontâneas da fa-
culdade propriamente dita de ver os Espíritos. As primeiras são frequentes, 
sobretudo no momento da morte das pessoas que aquele que vê amou 
ou conheceu e que o vêm prevenir de que já não são deste mundo. Há 



Segunda Parte – Capítulo XIV

178

 inúmeros exemplos de fatos deste gênero, sem falar das visões durante o 
sono. Doutras vezes, são, do mesmo modo, parentes ou amigos que, con-
quanto mortos há mais ou menos tempo, aparecem, ou para avisar de um 
perigo, ou para dar um conselho, ou, ainda, para pedir um serviço. O ser-
viço que o Espírito pode solicitar é, em geral, a execução de uma coisa que 
lhe não foi possível fazer em vida, ou o auxílio das preces. Estas aparições 
constituem fatos isolados, que apresentam sempre um caráter individual 
e pessoal, e não efeito de uma faculdade propriamente dita. A faculdade 
consiste na possibilidade, senão permanente, pelo menos muito frequente 
de ver qualquer Espírito que se apresente, ainda que seja absolutamente es-
tranho ao vidente. A posse desta faculdade é o que constitui, propriamente 
falando, o médium vidente.

Entre esses médiuns, alguns há que só veem os Espíritos evocados e 
cuja descrição podem fazer com exatidão minuciosa. Descrevem-lhes, com 
as menores particularidades, os gestos, a expressão da fisionomia, os traços 
do semblante, as vestes e até os sentimentos de que parecem animados. 
Outros há em quem a faculdade da vidência é ainda mais ampla: veem 
toda a população espírita ambiente, a se mover em todos os sentidos, cui-
dando, poder-se-ia dizer, de seus afazeres.

169. Assistimos uma noite à representação da ópera Oberon, em 
companhia de um médium vidente muito bom. Havia na sala grande nú-
mero de lugares vazios, muitos dos quais, no entanto, estavam ocupados 
por Espíritos, que pareciam interessar-se pelo espetáculo. Alguns se colo-
cavam junto de certos espectadores, como que a lhes escutar a conversa-
ção. Cena diversa se desenrolava no palco: por detrás dos atores, muitos 
Espíritos, de humor jovial, se divertiam em arremedá-los, imitando-lhes 
os gestos de modo grotesco; outros, mais sérios, pareciam inspirar os can-
tores e fazer esforços por lhes dar energia. Um deles se conservava sempre 
junto de uma das principais cantoras. Julgando-o animado de intenções 
um tanto levianas e tendo-o evocado após a terminação do ato, ele acudiu 
ao nosso chamado e nos reprochou, com severidade, o temerário juízo: 
“Não sou o que julgas”, disse; “sou o seu guia e seu Espírito protetor; sou 
encarregado de dirigi-la.” Depois de alguns minutos de uma palestra mui-
to séria, deixou-nos, dizendo: “Adeus; ela está em seu camarim; é preciso 
que vá vigiá-la.” Em seguida, evocamos o Espírito Weber, autor da ópera, 
e lhe perguntamos o que pensava da execução da sua obra. “Não de todo 



Dos médiuns

179

má; porém, frouxa; os atores cantam, eis tudo. Não há inspiração. Espera”, 
acrescentou, “vou tentar dar-lhes um pouco do fogo sagrado.” Foi visto, 
daí a nada, no palco, pairando acima dos atores. Partindo dele, um como 
eflúvio se derramava sobre os intérpretes. Houve, então, nestes, visível re-
crudescência de energia.

170. Outro fato que prova a influência que os Espíritos exercem 
sobre os homens, à revelia destes: Assistíamos, como nessa noite, a uma 
representação teatral, com outro médium vidente. Travando conversação 
com um Espírito espectador, disse-nos ele: “Vês aquelas duas damas sós, 
naquele camarote da primeira ordem? Pois bem, estou esforçando-me por 
fazer que deixem a sala.” Dizendo isso, o médium o viu ir colocar-se no 
camarote em questão e falar às duas. De súbito, estas, que se mostravam 
muito atentas ao espetáculo, se entreolharam, parecendo consultar-se mu-
tuamente. Depois, vão-se e não mais voltam. O Espírito nos fez então 
um gesto cômico, querendo significar que cumprira o que dissera. Não o 
tornamos a ver, para pedir-lhe explicações mais amplas. É assim que muitas 
vezes fomos testemunhas do papel que os Espíritos desempenham entre os 
vivos. Observamo-los em diversos lugares de reunião, em bailes, concertos, 
sermões, funerais, casamentos etc., e por toda parte os encontramos ati-
çando paixões más, soprando discórdias, provocando rixas e rejubilando-se 
com suas proezas. Outros, ao contrário, combatiam essas influências per-
niciosas, porém raramente eram atendidos.

171. A faculdade de ver os Espíritos pode, sem dúvida, desenvolver-
-se, mas é uma das de que convém esperar o desenvolvimento natural, sem 
o provocar, não se querendo ser joguete da própria imaginação. Quando o 
gérmen de uma faculdade existe, ela se manifesta de si mesma. Em princí-
pio, devemos contentar-nos com as que Deus nos outorgou, sem procurar-
mos o impossível, por isso que, pretendendo ter muito, corremos o risco 
de perder o que possuímos.

Quando dissemos serem frequentes os casos de aparições espontâ-
neas (item 107), não quisemos dizer que são muito comuns. Quanto aos 
médiuns videntes propriamente ditos, ainda são mais raros e há muito que 
desconfiar dos que se inculcam possuidores dessa faculdade. É prudente 
não se lhes dar crédito senão diante de provas positivas. Não aludimos 
sequer aos que se dão à ilusão ridícula de ver os Espíritos glóbulos, que 
descrevemos no item 108; falamos apenas dos que dizem ver os Espíritos 



Segunda Parte – Capítulo XIV

180

de modo racional. É fora de dúvida que algumas pessoas podem enganar-
-se de boa-fé, porém outras podem também simular esta faculdade por 
amor-próprio ou por interesse. Neste caso, é preciso, muito especialmente, 
levar em conta o caráter, a moralidade e a sinceridade habituais; todavia, 
nas particularidades, sobretudo, é que se encontram meios de mais segura 
verificação, porquanto algumas há que não podem deixar suspeita, como, 
por exemplo, a exatidão no retratar Espíritos que o médium jamais conhe-
ceu quando encarnados. Pertence a esta categoria o fato seguinte:

Uma senhora, viúva, cujo marido se comunica frequentemente com 
ela, estava certa vez em companhia de um médium vidente, que não a 
conhecia, como não lhe conhecia a família. Disse-lhe o médium em dado 
momento: “Vejo um Espírito perto da senhora.” “Ah!” — disse esta por 
sua vez. “É com certeza meu marido, que quase nunca me deixa.” “Não”, 
respondeu o médium, “é uma mulher de certa idade; está penteada de 
modo singular; traz um bandó branco sobre a fronte.”

Por essa particularidade e outros detalhes descritos, a senhora re-
conheceu, sem haver possibilidade de engano, sua avó, em quem naque-
le instante absolutamente não pensava. Se o médium houvesse querido 
simular a faculdade, fácil lhe fora acompanhar o pensamento da dama. 
Entretanto, em vez do marido, com quem ela se achava preocupada, ele vê 
uma mulher, com uma particularidade no penteado, da qual coisa alguma 
lhe podia dar ideia. Este fato prova também que a vidência, no médium, 
não era reflexo de qualquer pensamento estranho. (Veja-se o item 102.)

Médiuns sonambúlicos
172. Pode considerar-se o sonambulismo uma variedade da facul-

dade mediúnica, ou melhor, são duas ordens de fenômenos que frequen-
temente se acham reunidos. O sonâmbulo age sob a influência do seu 
próprio espírito; é sua alma que, nos momentos de emancipação, vê, ouve 
e percebe, fora dos limites dos sentidos. O que ele externa tira-o de si mes-
mo; suas ideias são, em geral, mais justas do que no estado normal, seus 
conhecimentos mais dilatados, porque tem livre a alma. Numa palavra, 
ele vive antecipadamente a vida dos Espíritos. O médium, ao contrário, é 
instrumento de uma inteligência estranha; é passivo e o que diz não vem de 
si. Em resumo, o sonâmbulo exprime o seu próprio pensamento, enquanto 



Dos médiuns

181

o médium exprime o de outrem. Mas o Espírito que se comunica com um 
médium comum também o pode fazer com um sonâmbulo; dá-se mesmo 
que, muitas vezes, o estado de emancipação da alma facilita essa comuni-
cação. Muitos sonâmbulos veem perfeitamente os Espíritos e os descrevem 
com tanta precisão, como os médiuns videntes. Podem confabular com 
eles e transmitir-nos seus pensamentos. O que dizem, fora do âmbito de 
seus conhecimentos pessoais, lhes é com frequência sugerido por outros 
Espíritos. Aqui está um exemplo notável, em que a dupla ação do Espírito 
do sonâmbulo e de outro Espírito se revela e de modo inequívoco.

173. Um de nossos amigos tinha como sonâmbulo um rapaz de 14 
a 15 anos, de inteligência muito vulgar e instrução extremamente escassa. 
Entretanto, no estado de sonambulismo, deu provas de lucidez extraordi-
nária e de grande perspicácia. Excelia, sobretudo, no tratamento das enfer-
midades e operou grande número de curas consideradas impossíveis. Certo 
dia, dando consulta a um doente, descreveu a enfermidade com absoluta 
exatidão. “Não basta”, disseram-lhe, “agora é preciso que indiques o remé-
dio.” “Não posso”, respondeu, “meu anjo doutor não está aqui.” “Quem é 
esse anjo doutor de quem falas?” “O que dita os remédios.” “Não és tu, 
então, que vês os remédios?” “Oh! não; estou a dizer que é o meu anjo 
doutor quem mos dita.”

Assim, nesse sonâmbulo, a ação de ver o mal era do seu próprio Espí-
rito que, para isso, não precisava de assistência alguma; a indicação, porém, 
dos remédios lhe era dada por outro. Não estando presente esse outro, ele 
nada podia dizer. Quando só, era apenas sonâmbulo; assistido por aquele a 
quem chamava seu anjo doutor, era sonâmbulo-médium.

174. A lucidez sonambúlica é uma faculdade que se radica no orga-
nismo e que independe, em absoluto, da elevação, do adiantamento e mes-
mo do estado moral do indivíduo. Pode, pois, um sonâmbulo ser muito 
lúcido e ao mesmo tempo incapaz de resolver certas questões, desde que 
seu Espírito seja pouco adiantado. O que fala por si próprio pode, portan-
to, dizer coisas boas ou más, exatas ou falsas, demonstrar mais ou menos 
delicadeza e escrúpulo nos processos de que use, conforme o grau de ele-
vação ou de inferioridade do seu próprio Espírito. A assistência então de 
outro Espírito pode suprir-lhe as deficiências. Mas um sonâmbulo, tanto 
como os médiuns, pode ser assistido por um Espírito mentiroso, leviano, 
ou mesmo mau. Aí, sobretudo, é que as qualidades morais exercem grande 



Segunda Parte – Capítulo XIV

182

influência, para atraírem os bons Espíritos. (Veja-se: O livro dos espíritos, 
“Sonambulismo”, questão 425, e, aqui, adiante, o capítulo sobre a influên-
cia moral do médium.)

Médiuns curadores
175. Unicamente para não deixar de mencioná-la, falaremos aqui 

desta espécie de médiuns, porquanto o assunto exigiria desenvolvimento 
excessivo para os limites em que precisamos ater-nos. Sabemos, ademais, 
que um de nossos amigos, médico, se propõe a tratá-lo em obra especial 
sobre a medicina intuitiva. Diremos apenas que este gênero de mediu-
nidade consiste, principalmente, no dom que possuem certas pessoas de 
curar pelo simples toque, pelo olhar, mesmo por um gesto, sem o con-
curso de qualquer medicação. Dir-se-á, sem dúvida, que isso mais não 
é do que magnetismo. Evidentemente, o fluido magnético desempenha 
aí importante papel; porém, quem examina cuidadosamente o fenômeno 
sem dificuldade reconhece que há mais alguma coisa. A magnetização or-
dinária é um verdadeiro tratamento seguido, regular e metódico; no caso 
que apreciamos, as coisas se passam de modo inteiramente diverso. Todos 
os magnetizadores são mais ou menos aptos a curar, desde que saibam 
conduzir-se convenientemente, ao passo que nos médiuns curadores a fa-
culdade é espontânea e alguns até a possuem sem jamais terem ouvido falar 
de magnetismo. A intervenção de uma potência oculta, que é o que cons-
titui a mediunidade, se faz manifesta, em certas circunstâncias, sobretudo 
se considerarmos que a maioria das pessoas que podem, com razão, ser 
qualificadas de médiuns curadores recorre à prece, que é uma verdadeira 
evocação. (Veja-se atrás o item 131.)

176. Eis aqui as respostas que nos deram os Espíritos às perguntas 
que lhes dirigimos sobre este assunto:

1a Podem considerar-se as pessoas dotadas de força magnética como 
 formando uma variedade de médiuns?

“Não há que duvidar.”
2a Entretanto, o médium é um intermediário entre os Espíritos e o ho-

mem; ora, o magnetizador, haurindo em si mesmo a força de que se utiliza, 
não parece que seja intermediário de nenhuma potência estranha.



Dos médiuns

183

“É um erro; a força magnética reside, sem dúvida, no homem, mas é 
aumentada pela ação dos Espíritos que ele chama em seu auxílio. Se mag-
netizas com o propósito de curar, por exemplo, e invocas um bom Espírito 
que se interessa por ti e pelo teu doente, ele aumenta a tua força e a tua 
vontade, dirige o teu fluido e lhe dá as qualidades necessárias.”

3a Há, entretanto, bons magnetizadores que não creem nos Espíritos?
“Pensas então que os Espíritos só atuam nos que creem neles? Os que 

magnetizam para o bem são auxiliados por bons Espíritos. Todo homem 
que nutre o desejo do bem os chama, sem dar por isso, do mesmo modo 
que, pelo desejo do mal e pelas más intenções, chama os maus.”

4a Agiria com maior eficácia aquele que, tendo a força magnética, acre-
ditasse na intervenção dos Espíritos?

“Faria coisas que consideraríeis milagre.”
5a Há pessoas que verdadeiramente possuem o dom de curar pelo simples 

contato, sem o emprego dos passes magnéticos?
“Certamente; não tens disso múltiplos exemplos?”
6a Nesse caso, há também ação magnética, ou apenas influência dos 

Espíritos?
“Uma e outra coisa. Essas pessoas são verdadeiros médiuns, pois que 

atuam sob a influência dos Espíritos; isso, porém, não quer dizer que sejam 
quais médiuns curadores, conforme o entendes.”

7a Pode transmitir-se esse poder?
“O poder, não, mas o conhecimento de que necessita para exercê-lo, 

quem o possua. Não falta quem não suspeite sequer de que tem esse poder, 
se não acreditar que lhe foi transmitido.”

8a Podem obter-se curas unicamente por meio da prece?
“Sim, desde que Deus o permita; pode dar-se, no entanto, que o 

bem do doente esteja em sofrer por mais tempo e então julgais que a vossa 
prece não foi ouvida.”

9a Haverá para isso algumas fórmulas de prece mais eficazes do que 
outras?

“Somente a superstição pode emprestar virtudes quaisquer a certas 
palavras e somente Espíritos ignorantes ou mentirosos podem alimentar se-
melhantes ideias, prescrevendo fórmulas. Pode, entretanto, acontecer que, 
tratando-se de pessoas pouco esclarecidas e incapazes de compreender as 
coisas puramente espirituais, o uso de determinada fórmula contribua para 



Segunda Parte – Capítulo XIV

184

lhes infundir confiança. Neste caso, porém, não é na fórmula que está a efi-
cácia, mas na fé, que aumenta por efeito da ideia ligada ao uso da fórmula.”

Médiuns pneumatógrafos
177. Dá-se este nome aos médiuns que têm aptidão para obter a 

escrita direta, o que não é possível a todos os médiuns escreventes. Esta 
faculdade, até agora, se mostra muito rara. Desenvolve-se, provavelmente, 
pelo exercício, mas, como dissemos, sua utilidade prática se limita a uma 
comprovação patente da intervenção de uma força oculta nas manifesta-
ções. Só a experiência é capaz de dar a ver a qualquer pessoa se a possui. 
Pode-se, portanto, experimentar, como também se pode inquirir a respeito 
um Espírito protetor, pelos outros meios de comunicação. Conforme seja 
maior ou menor o poder do médium, obtêm-se simples traços, sinais, le-
tras, palavras, frases e mesmo páginas inteiras. Basta de ordinário colocar 
uma folha de papel dobrada num lugar qualquer, ou indicado pelo Espí-
rito, durante dez minutos, ou um quarto de hora, às vezes mais. A prece e 
o recolhimento são condições essenciais; é por isso que se pode considerar 
impossível a obtenção de coisa alguma numa reunião de pessoas pouco sé-
rias, ou não animadas de sentimentos de simpatia e benevolência. (Veja-se 
a teoria da escrita direta, capítulo VIII, Do laboratório do Mundo Invisível, 
item 127 e seguintes, e capítulo XII, Da pneumatografia ou escrita direta. 
Da pneumatofonia.)

Trataremos de modo especial dos médiuns escreventes nos capítulos 
que se seguem.



CAPÍTULO XV

M

Dos médiuns escreventes 
ou psicógrafos

• Médiuns mecânicos, intuitivos, semimecânicos, 
inspirados ou involuntários; de pressentimentos

178. De todos os meios de comunicação, a escrita manual é o mais 
simples, mais cômodo e, sobretudo, mais completo. Para ele devem tender 
todos os esforços, porquanto permite se estabeleçam, com os Espíritos, 
relações tão continuadas e regulares como as que existem entre nós. Com 
tanto mais afinco deve ser empregado, quanto é por ele que os Espíritos 
revelam melhor sua natureza e o grau do seu aperfeiçoamento ou da sua 
inferioridade. Pela facilidade que encontram em exprimir-se por esse meio, 
eles nos revelam seus mais íntimos pensamentos e nos facultam julgá-los e 
apreciar-lhes o valor. Para o médium, a faculdade de escrever é, além disso, 
a mais suscetível de desenvolver-se pelo exercício.

Médiuns mecânicos
179. Quem examinar certos efeitos que se produzem nos movimen-

tos da mesa, da cesta ou da prancheta que escreve não poderá duvidar de 
uma ação diretamente exercida pelo Espírito sobre esses objetos. A cesta 
se agita por vezes com tanta violência que escapa das mãos do médium e 
não raro se dirige a certas pessoas da assistência para nelas bater. Outras 
vezes, seus movimentos dão mostra de um sentimento afetuoso. O mesmo 



Segunda Parte – Capítulo XV

186

ocorre quando o lápis está colocado na mão do médium; frequentemente 
é atirado longe com força, ou, então, a mão, bem como a cesta, se agitam 
convulsivamente e batem na mesa de modo colérico, ainda quando o mé-
dium está possuído da maior calma e se admira de não ser senhor de si. 
Digamos, de passagem, que tais efeitos demonstram sempre a presença de 
Espíritos imperfeitos; os Espíritos Superiores são constantemente calmos, 
dignos e benévolos; se não são escutados convenientemente, retiram-se e 
outros lhes tomam o lugar. Pode, pois, o Espírito exprimir diretamente 
suas ideias, quer movimentando um objeto a que a mão do médium serve 
de simples ponto de apoio, quer acionando a própria mão.

Quando atua diretamente sobre a mão, o Espírito lhe dá uma im-
pulsão de todo independente da vontade deste último. Ela se move sem 
interrupção e sem embargo do médium, enquanto o Espírito tem alguma 
coisa que dizer, e para, assim ele acaba.

 Nesta circunstância, o que caracteriza o fenômeno é que o médium 
não tem a menor consciência do que escreve. Quando se dá, no caso, a 
inconsciência absoluta, têm-se os médiuns chamados passivos ou mecânicos. 
É preciosa esta faculdade, por não permitir dúvida alguma sobre a inde-
pendência do pensamento daquele que escreve.

Médiuns intuitivos
180. A transmissão do pensamento também se dá por meio do Es-

pírito do médium, ou melhor, de sua alma, pois que por este nome desig-
namos o Espírito encarnado. O Espírito livre, neste caso, não atua sobre a 
mão para fazê-la escrever; não a toma, não a guia. Atua sobre a alma, com 
a qual se identifica. A alma, sob esse impulso, dirige a mão e esta dirige 
o lápis. Notemos aqui uma coisa importante: é que o Espírito livre não 
se substitui à alma, visto que não a pode deslocar. Domina-a, mau grado 
seu, e lhe imprime a sua vontade. Em tal circunstância, o papel da alma 
não é o de inteira passividade; ela recebe o pensamento do Espírito livre 
e o transmite. Nessa situação, o médium tem consciência do que escreve, 
embora não exprima o seu próprio pensamento. É o que se chama médium 
intuitivo.

Mas, sendo assim, dir-se-á, nada prova seja um Espírito estranho 
quem escreve, e não o do médium. Efetivamente, a distinção é às vezes 



Dos médiuns escreventes ou psicógrafos

187

difícil de fazer-se; porém, pode acontecer que isso pouca importância apre-
sente. Todavia, é possível reconhecer-se o pensamento sugerido, por não 
ser nunca preconcebido; nasce à medida que a escrita vai sendo traçada e, 
amiúde, é contrário à ideia que antecipadamente se formara. Pode mesmo 
estar fora dos limites dos conhecimentos e capacidades do médium.

O papel do médium mecânico é o de uma máquina; o médium 
intuitivo age como o faria um intérprete. Este, de fato, para transmitir 
o pensamento, precisa compreendê-lo, apropriar-se dele, de certo modo, 
para traduzi-lo fielmente e, no entanto, esse pensamento não é seu, apenas 
lhe atravessa o cérebro. Tal precisamente o papel do médium intuitivo.

Médiuns semimecânicos
181. No médium puramente mecânico, o movimento da mão in-

depende da vontade; no médium intuitivo, o movimento é voluntário e 
facultativo. O médium semimecânico participa de ambos esses gêneros. 
Sente que à sua mão uma impulsão é dada, mau grado seu, mas, ao mes-
mo tempo, tem consciência do que escreve, à medida que as palavras se 
formam. No primeiro, o pensamento vem depois do ato da escrita; no 
segundo, precede-o; no terceiro, acompanha-o. Estes últimos médiuns são 
os mais numerosos.

Médiuns inspirados ou involuntários
182. Todo aquele que, tanto no estado normal, como no de êxtase, 

recebe, pelo pensamento, comunicações estranhas às suas ideias preconce-
bidas pode ser incluído na categoria dos médiuns inspirados. Estes, como 
se vê, formam uma variedade da mediunidade intuitiva, com a diferença de 
que a intervenção de uma força oculta é aí muito menos sensível, por isso 
que, ao inspirado, ainda é mais difícil distinguir o pensamento próprio do 
que lhe é sugerido. A espontaneidade é o que, sobretudo, caracteriza o pen-
samento deste último gênero. A inspiração nos vem dos Espíritos que nos 
influenciam para o bem ou para o mal, porém procede, principalmente, 
dos que querem o nosso bem e cujos conselhos muito amiúde cometemos 
o erro de não seguir. Ela se aplica, em todas as circunstâncias da vida, às 
resoluções que devamos tomar. Sob esse aspecto, pode dizer-se que todos 



Segunda Parte – Capítulo XV

188

são médiuns, porquanto não há quem não tenha seus Espíritos protetores 
e familiares, a se esforçarem por sugerir aos protegidos salutares ideias. Se 
todos estivessem bem compenetrados desta verdade, ninguém deixaria de 
recorrer com frequência à inspiração do seu anjo de guarda, nos momentos 
em que se não sabe o que dizer ou fazer. Que cada um, pois, o invoque 
com fervor e confiança, em caso de necessidade, e muito frequentemente 
se admirará das ideias que lhe surgem como por encanto, quer se trate de 
uma resolução a tomar, quer de alguma coisa a compor. Se nenhuma ideia 
surge, é que é preciso esperar. A prova de que a ideia que sobrevém é estra-
nha à pessoa de quem se trate está em que, se tal ideia lhe existira na mente, 
essa pessoa seria senhora de, a qualquer momento, utilizá-la e não haveria 
razão para que ela se não manifestasse à vontade. Quem não é cego nada 
mais precisa fazer do que abrir os olhos, para ver quando quiser. Do mes-
mo modo, aquele que possui ideias próprias tem-nas sempre à disposição. 
Se elas não lhes vêm quando quer, é que está obrigado a buscá-las algures, 
que não no seu íntimo.

Também se podem incluir nesta categoria as pessoas que, sem serem 
dotadas de inteligência fora do comum e sem saírem do estado normal, 
têm relâmpagos de uma lucidez intelectual que lhes dá momentaneamente 
não habitual facilidade de concepção e de elocução e, em certos casos, o 
pressentimento de coisas futuras. Nesses momentos, que com acerto se 
chamam de inspiração, as ideias abundam, sob um impulso involuntário e 
quase febril. Parece que uma inteligência superior nos vem ajudar e que o 
nosso espírito se desembaraçou de um fardo.

183. Os homens de gênio, de todas as espécies, artistas, sábios, lite-
ratos, são sem dúvida Espíritos adiantados, capazes de compreender por si 
mesmos e de conceber grandes coisas. Ora, precisamente porque os julgam 
capazes é que os Espíritos, quando querem executar certos trabalhos, lhes 
sugerem as ideias necessárias, e assim é que eles, as mais das vezes, são  
médiuns sem o saberem. Têm, no entanto, vaga intuição de uma assistência 
estranha, visto que todo aquele que apela para a inspiração não faz mais do 
que uma evocação. Se não esperasse ser atendido, por que exclamaria, tão 
frequentemente: meu bom gênio, vem em meu auxílio?

As respostas seguintes confirmam esta asserção:
a) Qual a causa primária da inspiração?
“O Espírito que se comunica pelo pensamento.”



Dos médiuns escreventes ou psicógrafos

189

b) A revelação das grandes coisas não é que constitui o objeto único da 
inspiração?

“Não, a inspiração se verifica, muitas vezes, com relação às mais co-
muns circunstâncias da vida. Por exemplo, queres ir a alguma parte: uma 
voz secreta te diz que não o faças, porque correrás perigo; ou, então, te diz 
que faças uma coisa em que não pensavas. É a inspiração. Poucas pessoas 
há que não tenham sido mais ou menos inspiradas em certos momentos.”

c) Um autor, um pintor, um músico, por exemplo, poderiam, nos mo-
mentos de inspiração, ser considerados médiuns?

“Sim, porquanto, nesses momentos, a alma se lhes torna mais livre e 
como que desprendida da matéria; recobra uma parte das suas faculdades 
de Espírito e recebe mais facilmente as comunicações dos outros Espíritos 
que a inspiram.”

Médiuns de pressentimentos
184. O pressentimento é uma intuição vaga das coisas futuras. Algu-

mas pessoas têm essa faculdade mais ou menos desenvolvida. Pode ser  devida 
a uma espécie de dupla vista, que lhes permite entrever as consequências das 
coisas atuais e a filiação dos acontecimentos. Mas, muitas vezes, também é 
resultado de comunicações ocultas e, sobretudo neste caso, é que se pode dar 
aos que dela são dotados o nome de médiuns de pressentimentos, que consti-
tuem uma variedade dos médiuns inspirados.





CAPÍTULO XVI

M

Dos médiuns especiais

• Aptidões especiais dos médiuns • Quadro sinóptico 
das diferentes espécies de médiuns

185. Além das categorias de médiuns que acabamos de enumerar, a 
mediunidade apresenta uma variedade infinita de matizes, que constituem 
os chamados médiuns especiais, dotados de aptidões particulares, ainda 
não definidas, abstração feita das qualidades e conhecimentos do Espírito 
que se manifesta.

A natureza das comunicações guarda sempre relação com a natureza 
do Espírito e traz o cunho da sua elevação ou da sua inferioridade, de seu sa-
ber ou de sua ignorância. Mas, em igualdade de merecimento, do ponto de 
vista hierárquico, há nele incontestavelmente uma propensão para se ocupar 
de uma coisa preferentemente a outra. Os Espíritos batedores, por exemplo, 
jamais saem das manifestações físicas e, entre os que dão comunicações inte-
ligentes, há Espíritos poetas, músicos, desenhistas, moralistas, sábios, médi-
cos etc. Falamos dos Espíritos de mediana categoria, por isso que, chegando 
eles a um certo grau, as aptidões se confundem na unidade da perfeição. 
Porém, de par com a aptidão do Espírito, há a do médium, que é, para o 
primeiro, instrumento mais ou menos cômodo, mais ou menos flexível e no 
qual descobre ele qualidades particulares que não podemos apreciar.

Façamos uma comparação: um músico muito hábil tem ao seu al-
cance diversos violinos, que todos, para o vulgo, são bons instrumentos, 
mas que são muito diferentes uns dos outros para o artista consumado, o 
qual descobre neles matizes de extrema delicadeza, que o levam a escolher 



Segunda Parte – Capítulo XVI

192

uns e a rejeitar outros, matizes que ele percebe por intuição, visto que não 
os pode definir. O mesmo se dá com relação aos médiuns. Em igualdade 
de condições quanto às forças mediúnicas, o Espírito preferirá um ou ou-
tro, conforme o gênero da comunicação que queira transmitir. Assim, por 
exemplo, indivíduos há que, como médiuns, escrevem admiráveis poesias, 
sendo certo que, em condições ordinárias, jamais puderam ou souberam 
fazer dois versos; outros, ao contrário, que são poetas e que, como mé-
diuns, nunca puderam escrever senão prosa, malgrado o desejo que nutrem 
de escrever poesias. Outro tanto sucede com o desenho, com a música etc. 
Alguns há que, sem possuírem de si mesmos conhecimentos científicos, 
demonstram especial aptidão para receber comunicações eruditas; outros, 
para os estudos históricos; outros servem mais facilmente de intérpretes aos 
Espíritos moralistas. Numa palavra, qualquer que seja a maleabilidade do 
médium, as comunicações que ele com mais facilidade recebe trazem ge-
ralmente um cunho especial; alguns existem mesmo que não saem de uma 
certa ordem de ideias e, quando destas se afastam, só obtêm comunicações 
incompletas, lacônicas e não raro falsas. Além das causas de aptidão, os 
Espíritos também se comunicam mais ou menos preferentemente por tal 
ou qual intermediário, de acordo com as suas simpatias. Assim, em perfeita 
igualdade de condições, o mesmo Espírito será muito mais explícito com 
certos médiuns, apenas porque estes lhe convêm mais.

186. Laboraria, pois, em erro quem, simplesmente por ter ao seu 
alcance um bom médium, ainda mesmo com a maior facilidade para es-
crever, entendesse de querer obter por ele boas comunicações de todos os 
gêneros. A primeira condição é, não há contestar, certificar-se a pessoa 
da fonte donde elas promanam, isto é, das qualidades do Espírito que as 
transmite; porém, não é menos necessário ter em vista as qualidades do 
instrumento oferecido ao Espírito. Cumpre, portanto, se estude a natu-
reza do médium, como se estuda a do Espírito, porquanto são esses os 
dois elementos essenciais para a obtenção de um resultado satisfatório. Um 
terceiro existe, que desempenha papel igualmente importante: é a inten-
ção, o pensamento íntimo, o sentimento mais ou menos louvável de quem 
interroga. Isto facilmente se concebe. Para que uma comunicação seja boa, 
preciso é que proceda de um Espírito bom; para que esse bom Espírito a possa 
transmitir, indispensável lhe é um bom instrumento; para que queira trans-
miti-la, necessário se faz que o fim visado lhe convenha. O Espírito, que lê o 



Dos médiuns especiais

193

pensamento, julga se a questão que lhe propõem merece resposta séria e se 
a pessoa que lha dirige é digna de recebê-la. A não ser assim, não perde seu 
tempo em lançar boas sementes em cima de pedras e é quando os Espíritos 
levianos e zombeteiros entram em ação, porque, pouco lhes importando 
a verdade, não a encaram de muito perto e se mostram geralmente pouco 
escrupulosos, quer quanto aos fins, quer quanto aos meios.

Vamos fazer um resumo dos principais gêneros de mediunidade, a 
fim de apresentarmos, por assim dizer, o quadro sinóptico de todas, com-
preendidas as que já descrevemos nos capítulos precedentes, indicando o 
número em que tratamos de cada uma com mais minúcias.

Grupamos as diferentes espécies de médiuns por analogia de causas 
e efeitos, sem que esta classificação algo tenha de absoluto. Algumas se 
encontram com facilidade; outras, ao contrário, são raras e excepcionais, o 
que teremos o cuidado de indicar. Estas últimas indicações foram todas fei-
tas pelos Espíritos, que, aliás, reviram este quadro com particular cuidado 
e o completaram por meio de numerosas observações e novas categorias, 
de sorte que o dito quadro é, a bem dizer, obra deles. Mediante aspas, des-
tacamos as suas observações textuais, sempre que nos pareceu conveniente 
assiná-las. São, na sua maioria, de Erasto e de Sócrates.

187. Podem dividir-se os médiuns em duas grandes categorias: 
Médiuns de efeitos físicos, os que têm o poder de provocar efeitos ma-

teriais, ou manifestações ostensivas. (Item 160.)
Médiuns de efeitos intelectuais, os que são mais aptos a receber e a 

transmitir comunicações inteligentes. (Item 65 e seguintes.) 
Todas as outras espécies se prendem mais ou menos diretamente 

a uma ou outra dessas duas categorias; algumas participam de ambas. Se 
analisarmos os diferentes fenômenos produzidos sob a influência mediú-
nica, veremos que, em todos, há um efeito físico e que aos efeitos físicos se 
alia quase sempre um efeito inteligente. Difícil é muitas vezes determinar 
o limite entre os dois, mas isso nenhuma consequência apresenta. Sob a 
denominação de médiuns de efeitos intelectuais abrangemos os que podem, 
mais particularmente, servir de intermediários para as comunicações regu-
lares e fluentes. (Item 133.)

188. Espécies comuns a todos os gêneros de mediunidade
Médiuns sensitivos: pessoas suscetíveis de sentir a presença dos Espí-

ritos, por uma impressão geral ou local, vaga ou material. A maioria dessas 



Segunda Parte – Capítulo XVI

194

pessoas distingue os Espíritos bons dos maus, pela natureza da impressão. 
(Item 164.)

“Os médiuns delicados e muito sensitivos devem abster-se das co-
municações com os Espíritos violentos, ou cuja impressão é penosa, por 
causa da fadiga que daí resulta.”

Médiuns naturais ou inconscientes: os que produzem espontaneamen-
te os fenômenos, sem intervenção da própria vontade e, as mais das vezes, 
à sua revelia. (Item 161.)

Médiuns facultativos ou voluntários: os que têm o poder de provocar 
os fenômenos por ato da própria vontade. (Item 160.)

“Qualquer que seja essa vontade, eles nada podem se os Espíritos se 
recusam, o que prova a intervenção de uma força estranha.”

189. Variedades especiais para os efeitos físicos:
Médiuns tiptólogos: aqueles pela influência dos quais se produzem os 

ruídos, as pancadas. Variedade muito comum, com ou sem intervenção da 
vontade.

Médiuns motores: os que produzem o movimento dos corpos inertes. 
Muito comuns. (Item 61.) 

Médiuns de translações e de suspensões: os que produzem a translação 
aérea e a suspensão dos corpos inertes no espaço, sem ponto de apoio. 
Entre eles há os que podem elevar-se a si mesmos. Mais ou menos raros, 
conforme a amplitude do fenômeno; muito raros, no último caso. (Item 
75 e seguintes; item 80.)

Médiuns de efeitos musicais: provocam a execução de composições, 
em certos instrumentos de música, sem contato com estes. Muito raros. 
(Item 74, perg. 24.) 

Médiuns de aparições: os que podem provocar aparições fluídicas ou 
tangíveis, visíveis para os assistentes. Muito excepcionais. (Item 100, perg. 
27; item 104.) 

Médiuns de transporte: os que podem servir de auxiliares aos Espíritos 
para o transporte de objetos materiais. Variedade dos médiuns motores e 
de translações. Excepcionais. (Item 96.)

Médiuns noturnos: os que só na obscuridade obtêm certos efeitos 
físicos. É a seguinte a resposta que nos deu um Espírito à pergunta que 
fizemos sobre se se podem considerar esses médiuns como constituindo 
uma variedade:



Dos médiuns especiais

195

“Certamente se pode fazer disso uma especialidade, mas esse fenô-
meno é devido mais às condições ambientes do que à natureza do médium 
ou dos Espíritos. Devo acrescentar que alguns escapam a essa influência 
do meio e que os médiuns noturnos, em sua maioria, poderiam chegar, 
pelo exercício, a operar tão bem no claro quanto na obscuridade. É pouco 
numerosa esta espécie de médiuns. E, cumpre dizê-lo, graças a essa condi-
ção, que oferece plena liberdade ao emprego dos truques da ventriloquia e 
dos tubos acústicos, é que os charlatães hão abusado muito da credulida-
de, fazendo-se passar por médiuns, a fim de ganharem dinheiro. Mas que 
importa? Os trampolineiros de gabinete, como os da praça pública, serão 
cruelmente desmascarados e os Espíritos lhes provarão que andam mal, 
imiscuindo-se na obra deles. Repito: alguns charlatães receberão, de modo 
bastante rude, o castigo que os desgostará do ofício de falsos médiuns. 
Aliás, tudo isso pouco durará.” Erasto

Médiuns pneumatógrafos: os que obtêm a escrita direta. Fenômeno 
muito raro e, sobretudo, muito fácil de ser imitado pelos trapaceiros. (Item 
177.) 

nota. Os Espíritos insistiram, contra a nossa opinião, em incluir a escrita direta 

entre os fenômenos de ordem física, pela razão, disseram eles, de que: “Os efeitos 

inteligentes são aqueles para cuja produção o Espírito se serve dos materiais exis-

tentes no cérebro do médium, o que não se dá na escrita direta. A ação do médium 

é aqui toda material, ao passo que no médium escrevente, ainda que completa-

mente mecânico, o cérebro desempenha sempre um papel ativo.”

Médiuns curadores: os que têm o poder de curar ou de aliviar o doen-
te pela só imposição das mãos ou pela prece.

“Esta faculdade não é essencialmente mediúnica; possuem-na todos 
os verdadeiros crentes, sejam médiuns ou não. As mais das vezes, é apenas 
uma exaltação do poder magnético, fortalecido, se necessário, pelo concur-
so de bons Espíritos.” (Item 175.)

Médiuns excitadores: pessoas que têm o poder de, por sua influência, 
desenvolver nas outras a faculdade de escrever.

“Aí há antes um efeito magnético do que um caso de mediunidade 
propriamente dita, porquanto nada prova a intervenção de um Espírito. 
Como quer que seja, pertence à categoria dos efeitos físicos.” (Veja-se o 
capítulo Da formação dos médiuns.)



Segunda Parte – Capítulo XVI

196

190. médiuns especiais para efeitos inteLectuais. aptidões 
 diversas

Médiuns audientes: os que ouvem os Espíritos. Muito comuns. 
(Item 165.)

“Muitos há que imaginam ouvir o que apenas lhes está na 
 imaginação.”

Médiuns falantes: os que falam sob a influência dos Espíritos. Muito 
comuns. (Item 166.)

Médiuns videntes: os que, em estado de vigília, veem os Espíritos. 
A visão acidental e fortuita de um Espírito, numa circunstância especial, 
é muito frequente, mas a visão habitual ou facultativa dos Espíritos, sem 
distinção, é excepcional. (Item 167.)

 “É uma aptidão a que se opõe o estado atual dos órgãos visuais. Por 
isso é que cumpre nem sempre acreditar na palavra dos que dizem ver os 
Espíritos.”

Médiuns inspirados: aqueles a quem, quase sempre mau grado seu, 
os Espíritos sugerem ideias, quer relativas aos atos ordinários da vida, quer 
com relação aos grandes trabalhos da inteligência. (Item 182.)

Médiuns de pressentimentos: pessoas que, em dadas circunstâncias, têm 
uma intuição vaga de coisas vulgares que ocorrerão no futuro. (Item 184.)

Médiuns proféticos: variedade dos médiuns inspirados ou de pres-
sentimentos. Recebem, permitindo-o Deus, com mais precisão do que os 
médiuns de pressentimentos, a revelação de futuras coisas de interesse geral 
e são incumbidos de dá-las a conhecer aos homens, para instrução destes.

“Se há profetas verdadeiros, mais ainda os há falsos, que consideram 
revelações os devaneios da própria imaginação, quando não são embustei-
ros que, por ambição, se apresentam como tais.” (Veja-se, em O livro dos 
espíritos, a questão 624, sobre as características do verdadeiro profeta.)

Médiuns sonâmbulos: os que, em estado de sonambulismo, são assis-
tidos por Espíritos. (Item 172.)

Médiuns extáticos: os que, em estado de êxtase, recebem revelações 
da parte dos Espíritos.

“Muitos extáticos são joguetes da própria imaginação e de Espíritos 
zombeteiros que se aproveitam da exaltação deles. São raríssimos os que 
mereçam inteira confiança.”



Dos médiuns especiais

197

Médiuns pintores ou desenhistas: os que pintam ou desenham sob a 
influência dos Espíritos. Falamos dos que obtêm trabalhos sérios, visto não 
se poder dar esse nome a certos médiuns que Espíritos zombeteiros levam 
a fazer coisas grotescas, que desabonariam o mais atrasado estudante.

Os Espíritos levianos se comprazem em imitar. Na época em que 
apareceram os notáveis desenhos de Júpiter, surgiu grande número de pre-
tensos médiuns desenhistas, que Espíritos levianos induziram a fazer as coi-
sas mais ridículas. Um deles, entre outros, querendo eclipsar os desenhos 
de Júpiter, ao menos nas dimensões, quando não fosse na qualidade, fez 
que um médium desenhasse um monumento que ocupava muitas folhas 
de papel para chegar à altura de dois andares. Muitos outros se divertiram 
fazendo que os médiuns pintassem supostos retratos, que eram verdadeiras 
caricaturas. (Revista espírita, agosto de 1858.)

Médiuns músicos: os que executam, compõem ou escrevem músicas, 
sob a influência dos Espíritos. Há médiuns músicos mecânicos, semimecâ-
nicos, intuitivos e inspirados, como os há para as comunicações literárias. 
(Veja-se “Médiuns de efeitos musicais”.) 

Variedades dos médiuns escreventes:
191. 1o) Segundo o modo de execução:
Médiuns escreventes ou psicógrafos: os que têm a faculdade de escrever 

por si mesmos sob a influência dos Espíritos. 
Médiuns escreventes mecânicos: aqueles cuja mão recebe um impulso 

involuntário e que nenhuma consciência têm do que escrevem. Muito ra-
ros. (Item 179.)

Médiuns semimecânicos: aqueles cuja mão se move involuntariamen-
te, mas que têm, instantaneamente, consciência das palavras ou das frases, 
à medida que escrevem. São os mais comuns. (Item 181.)

Médiuns intuitivos: aqueles com quem os Espíritos se comunicam 
pelo pensamento e cuja mão é conduzida voluntariamente. Diferem dos 
médiuns inspirados que não precisam escrever, ao passo que o médium 
intuitivo escreve o pensamento que lhe é sugerido instantaneamente sobre 
um assunto determinado e provocado. (Item 180.)



Segunda Parte – Capítulo XVI

198

“São muito comuns, mas também muito sujeitos a erro, por não 
poderem, muitas vezes, discernir o que provém dos Espíritos do que deles 
próprios emana.” 

Médiuns polígrafos: aqueles cuja escrita muda com o Espírito que se 
comunica, ou aptos a reproduzir a escrita que o Espírito tinha em vida. O 
primeiro caso é muito vulgar; o segundo, o da identidade da escrita, é mais 
raro. (Item 219.)

Médiuns poliglotas: os que têm a faculdade de falar ou escrever em 
línguas que lhes são desconhecidas. Muito raros.

Médiuns iletrados: os que escrevem, como médiuns, sem saberem ler, 
nem escrever, no estado ordinário.

“Mais raros do que os precedentes; há maior dificuldade material a 
vencer.”

192. 2o) Segundo o desenvolvimento da faculdade:
Médiuns novatos: aqueles cujas faculdades ainda não estão completa-

mente desenvolvidas e que carecem da necessária experiência.
Médiuns improdutivos: os que não chegam a obter mais do que coi-

sas insignificantes, monossílabos, traços ou letras sem conexão. (Veja-se o 
capítulo Da formação dos médiuns.)

Médiuns feitos ou formados: aqueles cujas faculdades mediúnicas es-
tão completamente desenvolvidas, que transmitem as comunicações com 
facilidade e presteza, sem hesitação. Concebe-se que este resultado só pelo 
hábito pode ser conseguido, porquanto nos médiuns novatos as comunica-
ções são lentas e difíceis.

Médiuns lacônicos: aqueles cujas comunicações, embora recebidas 
com facilidade, são breves e sem desenvolvimento.

Médiuns explícitos: as comunicações que recebem têm toda a ampli-
tude e toda a extensão que se podem esperar de um escritor consumado.

“Esta aptidão resulta da expansão e da facilidade de combinação dos 
fluidos. Os Espíritos os procuram para tratar de assuntos que comportam 
grandes desenvolvimentos.”

Médiuns experimentados: a facilidade de execução é uma questão de 
hábito e que muitas vezes se adquire em pouco tempo, enquanto a experi-
ência resulta de um estudo sério de todas as dificuldades que se apresentam 
na prática do Espiritismo. A experiência dá ao médium o tato necessário 
para apreciar a natureza dos Espíritos que se manifestam, para lhes apreciar 



Dos médiuns especiais

199

as qualidades boas ou más, pelos mais minuciosos sinais, para distinguir o 
embuste dos Espíritos zombeteiros, que se acobertam com as aparências da 
verdade. Facilmente se compreende a importância desta qualidade, sem a 
qual todas as outras ficam destituídas de real utilidade. O mal é que muitos 
médiuns confundem a experiência, fruto do estudo, com a aptidão, produ-
to da organização física. Julgam-se mestres, porque escrevem com facilida-
de; repelem todos os conselhos e se tornam presas de Espíritos mentirosos 
e hipócritas, que os captam, lisonjeando-lhes o orgulho. (Veja-se, adiante, 
o capítulo Da obsessão.)

Médiuns maleáveis: aqueles cuja faculdade se presta mais facilmente 
aos diversos gêneros de comunicações e pelos quais todos os Espíritos, ou 
quase todos, podem manifestar-se espontaneamente ou por evocação.

“Esta espécie de médiuns se aproxima muito da dos médiuns 
 sensitivos.”

Médiuns exclusivos: aqueles pelos quais se manifesta de preferência 
um Espírito, até com exclusão de todos os demais, o qual responde pelos 
outros que são chamados.

“Isto resulta sempre de falta de maleabilidade. Quando o Espírito é 
bom, pode ligar-se ao médium, por simpatia ou com um intento louvável; 
quando mau, é sempre objetivando pôr o médium na sua dependência. 
É mais um defeito do que uma qualidade e muito próximo da obsessão.” 
(Veja-se o capítulo Da obsessão.)

Médiuns para evocação: os médiuns maleáveis são naturalmente os 
mais próprios para este gênero de comunicação e para as questões de minu-
dências que se podem propor aos Espíritos. Sob este aspecto, há médiuns 
inteiramente especiais.

“As respostas que dão não saem quase nunca de um quadro restrito, 
incompatível com o desenvolvimento dos assuntos gerais.”

Médiuns para ditados espontâneos: recebem comunicações espontâ-
neas de Espíritos que se apresentam sem ser chamados. Quando esta facul-
dade é especial num médium, torna-se difícil, às vezes impossível mesmo, 
fazer-se por ele uma evocação.

“Entretanto, são mais bem aparelhados que os da classe precedente. 
Atenta em que o aparelhamento de que aqui se trata é o de materiais do 
cérebro, pois mister se faz, frequentemente, direi mesmo — sempre, maior 
soma de inteligência para os ditados espontâneos do que para as evocações. 



Segunda Parte – Capítulo XVI

200

Entende por ditados espontâneos os que verdadeiramente merecem essa 
denominação e não algumas frases incompletas ou algumas ideias corri-
queiras, que se deparam em todos os escritos humanos.”

193. 3o) Segundo o gênero e a particularidade das comunicações:
Médiuns versejadores: obtêm, mais facilmente do que outros, comu-

nicações em verso. Muito comuns, para maus versos; muito raros, para 
versos bons.

Médiuns poéticos: sem serem versificadas, as comunicações que re-
cebem têm qualquer coisa de vaporoso, de sentimental; nada que mostre 
rudeza. São, mais do que os outros, próprios para a expressão de sentimen-
tos ternos e afetuosos. Tudo, nas suas comunicações, é vago; fora inútil 
pedir-lhes ideias precisas. Muito comuns.

Médiuns positivos: suas comunicações têm, geralmente, um cunho 
de nitidez e precisão, que muito se presta às minúcias circunstanciadas, aos 
informes exatos. Muito raros.

Médiuns literários: não apresentam nem o que há de impreciso nos 
médiuns poéticos, nem o terra a terra dos médiuns positivos; porém, dis-
sertam com sagacidade. Têm o estilo correto, elegante e, frequentemente, 
de notável eloquência.

Médiuns incorretos: podem obter excelentes coisas, pensamentos de 
inatacável moralidade, mas num estilo prolixo, incorreto, sobrecarregado 
de repetições e de termos impróprios.

“A incorreção material do estilo decorre geralmente de falta de cultu-
ra intelectual do médium que, então, não é, sob esse aspecto, um bom ins-
trumento para o Espírito, que a isso, aliás, pouca importância liga. Tendo 
como essencial o pensamento, ele vos deixa a liberdade de dar-lhe a forma 
que convenha. Já assim não é com relação às ideias falsas e ilógicas que 
uma comunicação possa conter, as quais constituem sempre um índice da 
inferioridade do Espírito que se manifesta.”

Médiuns historiadores: os que revelam aptidão especial para as expla-
nações históricas. Esta faculdade, como todas as demais, independe dos 
conhecimentos do médium, porquanto não é raro verem-se pessoas sem 
instrução e até crianças tratar de assuntos que lhes não estão ao alcance. 
Variedade rara dos médiuns positivos.



Dos médiuns especiais

201

Médiuns científicos: não dizemos sábios, porque podem ser muito ig-
norantes e, apesar disso, se mostram especialmente aptos para comunica-
ções relativas às ciências.

Médiuns receitistas: têm a especialidade de servirem mais facilmente 
de intérpretes aos Espíritos para as prescrições médicas. Importa não os 
confundir com os médiuns curadores, visto que absolutamente não fazem 
mais do que transmitir o pensamento do Espírito, sem exercerem por si 
mesmos influência alguma. Muito comuns.

Médiuns religiosos: recebem especialmente comunicações de caráter 
religioso, ou que tratam de questões religiosas, sem embargo de suas cren-
ças ou hábitos.

Médiuns filósofos e moralistas: as comunicações que recebem têm ge-
ralmente por objeto as questões de moral e de alta filosofia. Muito co-
muns, quanto à moral.

“Todos estes matizes constituem variedades de aptidões dos médiuns 
bons. Quanto aos que têm uma aptidão especial para comunicações cien-
tíficas, históricas, médicas e outras, fora do alcance de suas especialidades 
atuais, fica certo de que possuíram, em anterior existência, esses conhe-
cimentos, que permaneceram neles em estado latente, fazendo parte dos 
materiais cerebrais de que necessita o Espírito que se manifesta; são os 
elementos que a este abrem caminho para a transmissão de ideias que lhe 
são próprias, porquanto, em tais médiuns, encontra ele instrumentos mais 
inteligentes e mais maleáveis do que num ignaro.” Erasto

Médiuns de comunicações triviais e obscenas: estas palavras indicam o 
gênero de comunicações que alguns médiuns recebem habitualmente e a 
natureza dos Espíritos que as dão. Quem haja estudado o mundo espírita, 
em todos os graus da escala, sabe que Espíritos há cuja perversidade iguala 
à dos homens mais depravados e que se comprazem em exprimir seus pen-
samentos nos mais grosseiros termos. Outros, menos abjetos, se contentam 
com expressões triviais. É natural que esses médiuns sintam o desejo de 
se verem livres da preferência de que são objeto por parte de semelhantes 
Espíritos e que devem invejar os que, nas comunicações que recebem, ja-
mais escreveram uma palavra inconveniente. Fora necessário uma estranha 
aberração de ideias e estar divorciado do bom senso, para acreditar que 
semelhante linguagem possa ser usada por Espíritos bons.



Segunda Parte – Capítulo XVI

202

194. 4o) Segundo as qualidades físicas do médium:
Médiuns calmos: escrevem sempre com certa lentidão e sem experi-

mentar a mais ligeira agitação.
Médiuns velozes: escrevem com rapidez maior do que pode-

riam voluntariamente, no estado ordinário. Os Espíritos se comunicam 
por meio deles com a rapidez do relâmpago. Dir-se-ia haver neles uma 
 superabundância de fluido, que lhes permite identificarem-se instantanea-
mente com o Espírito. Esta qualidade apresenta às vezes seu inconveniente: 
o de que a rapidez da escrita a torna muito difícil de ser lida por quem quer 
que não seja o médium.

“É mesmo muito fatigante, porque desprende muito fluido 
 inutilmente.”

Médiuns convulsivos: ficam num estado de sobre-excitação quase fe-
bril. A mão e algumas vezes todo o corpo se lhes agitam num tremor que 
é impossível dominar. A causa primária desse fato está, sem dúvida, na or-
ganização, mas também depende muito da natureza dos Espíritos que por 
eles se comunicam. Os bons e benévolos produzem sempre uma impressão 
suave e agradável; os maus, ao contrário, produzem-na penosa.

“É preciso que esses médiuns só raramente se sirvam de sua facul-
dade mediúnica, cujo uso frequente lhes poderia afetar o sistema nervo-
so.” (Capítulo Da identidade dos Espíritos, diferenciação dos bons e maus 
 Espíritos.)

195. 5o) Segundo as qualidades morais dos médiuns:
Mencionamo-las sumariamente e de memória, apenas para comple-

tar o quadro, visto que serão desenvolvidas adiante, nos capítulos Da in-
fluência moral do médium, Da obsessão, Da identidade dos Espíritos e outros, 
para os quais chamamos particularmente a atenção do leitor. Aí se verá a 
influência que as qualidades e os defeitos dos médiuns pode exercer na 
segurança das comunicações e quais os que com razão se podem considerar 
médiuns imperfeitos ou bons médiuns.

196. Médiuns imperfeitos:
Médiuns obsidiados: os que não podem desembaraçar-se de Espíritos 

importunos e enganadores, mas não se iludem.
Médiuns fascinados: os que são iludidos por Espíritos enganadores e 

se iludem sobre a natureza das comunicações que recebem.



Dos médiuns especiais

203

Médiuns subjugados: os que sofrem uma dominação moral e, mui-
tas vezes, material da parte de maus Espíritos.

Médiuns levianos: os que não tomam a sério suas faculdades e delas 
só se servem por divertimento ou para futilidades.

Médiuns indiferentes: os que nenhum proveito moral tiram das ins-
truções que obtêm e em nada modificam o proceder e os hábitos.

Médiuns presunçosos: os que têm a pretensão de se acharem em rela-
ção somente com Espíritos Superiores. Creem-se infalíveis e consideram 
inferior e errôneo tudo o que deles não provenha.

Médiuns orgulhosos: os que se envaidecem das comunicações que 
lhes são dadas; julgam que nada mais têm que aprender no Espiritismo e 
não tomam para si as lições que recebem frequentemente dos Espíritos. 
Não se contentam com as faculdades que possuem, querem tê-las todas.

Médiuns suscetíveis: variedade dos médiuns orgulhosos, suscetibili-
zam-se com as críticas de que sejam objeto suas comunicações; zangam-
-se com a menor contradição e, se mostram o que obtêm, é para que 
seja admirado, e não para que se lhes dê um parecer. Geralmente, to-
mam aversão às pessoas que os não aplaudem sem restrições e fogem das 
reuniões onde não possam impor-se e dominar.

“Deixai que se vão pavonear algures e procurar ouvidos mais com-
placentes, ou que se isolem; nada perdem as reuniões que da presença 
deles ficam privadas.” Erasto

Médiuns mercenários: os que exploram suas faculdades.
Médiuns ambiciosos: os que, embora não mercadejem com as facul-

dades que possuem, esperam tirar delas quaisquer vantagens.
Médiuns de má-fé: os que, possuindo faculdades reais, simulam as 

de que carecem, para se darem importância. Não se podem designar pelo 
nome de médium as pessoas que, nenhuma faculdade mediúnica pos-
suindo, só produzem certos efeitos por meio da charlatanaria.

Médiuns egoístas: os que somente no seu interesse pessoal se servem 
de suas faculdades e guardam para si as comunicações que recebem.

Médiuns invejosos: os que se mostram despeitados com o maior 
apreço dispensado a outros médiuns, que lhes são superiores.

Todas estas más qualidades têm necessariamente seu oposto no bem.



Segunda Parte – Capítulo XVI

204

197. Bons médiuns:
Médiuns sérios: os que unicamente para o bem se servem de suas fa-

culdades e para fins verdadeiramente úteis. Acreditam profaná-las, utilizan-
do-se delas para satisfação de curiosos e de indiferentes, ou para futilidades.

Médiuns modestos: os que nenhum reclamo fazem das comunicações 
que recebem, por mais belas que sejam. Consideram-se estranhos a elas e 
não se julgam ao abrigo das mistificações. Longe de evitarem as opiniões 
desinteressadas, solicitam-nas.

Médiuns devotados: os que compreendem que o verdadeiro médium 
tem uma missão a cumprir e deve, quando necessário, sacrificar gostos, 
hábitos, prazeres, tempo e mesmo interesses materiais ao bem dos outros.

Médiuns seguros: os que, além da facilidade de execução, merecem 
toda a confiança, pelo próprio caráter, pela natureza elevada dos Espíritos 
que os assistem; os que, portanto, menos expostos se acham a ser iludidos. 
Veremos mais tarde que esta segurança de modo algum depende dos no-
mes mais ou menos respeitáveis com que os Espíritos se manifestem.

“É incontestável, bem o sentis, que, epilogando assim as qualidades 
e os defeitos dos médiuns, isto suscitará contrariedades e até a animosidade 
de alguns; mas que importa? A mediunidade se espalha cada vez mais e o 
médium que levasse a mal estas reflexões apenas uma coisa provaria: que 
não é bom médium, isto é, que tem a assisti-lo Espíritos maus. Ademais, 
como já eu disse, tudo isto será passageiro e os maus médiuns, os que 
abusam ou usam mal de suas faculdades, experimentarão tristes consequ-
ências, conforme já se tem dado com alguns. Aprenderão à sua custa o que 
resulta de aplicarem, no interesse de suas paixões terrenas, um dom que 
Deus lhes outorgara unicamente para o adiantamento moral deles. Se os 
não puderdes reconduzir ao bom caminho, lamentai-os, porquanto, posso 
dizê-lo, Deus os reprova.” Erasto

“Este quadro é de grande importância não só para os médiuns sin-
ceros que, lendo-o, procurarem de boa-fé preservar-se dos escolhos a que 
estão expostos, mas também para todos os que se servem dos médiuns, 
porque lhes dará a medida do que podem racionalmente esperar. Ele de-
verá estar constantemente sob as vistas de todo aquele que se ocupa de 
manifestações, do mesmo modo que a escala espírita, a que serve de com-
plemento. Esses dois quadros reúnem todos os princípios da Doutrina e 



Dos médiuns especiais

205

contribuirão, mais do que o supondes, para trazer o Espiritismo ao verda-
deiro caminho.” Sócrates

198. Todas estas variedades de médiuns apresentam uma infinidade 
de graus em sua intensidade. Muitas há que, a bem dizer, apenas constituem 
matizes, mas que, nem por isso, deixam de ser efeito de aptidões especiais. 
Concebe-se que há de ser muito raro esteja a faculdade de um médium rigo-
rosamente circunscrita a um só gênero. Um médium pode, sem dúvida, ter 
muitas aptidões, havendo, porém, sempre uma dominante. Ao cultivo dessa 
é que, se for útil, deve ele aplicar-se. Em erro grave incorre quem queira 
forçar de todo modo o desenvolvimento de uma faculdade que não possua. 
Deve a pessoa cultivar todas aquelas de que reconheça possuir os germens. 
Procurar ter as outras é, acima de tudo, perder tempo e, em segundo lugar, 
perder talvez, enfraquecer com certeza, as de que seja dotado.

“Quando existe o princípio, o gérmen de uma faculdade, esta se 
manifesta sempre por sinais inequívocos. Limitando-se à sua especiali-
dade, pode o médium tornar-se excelente e obter grandes e belas coisas; 
 ocupando-se de todo, nada de bom obterá. Notai, de passagem, que o 
desejo de ampliar indefinidamente o âmbito de suas faculdades é uma pre-
tensão orgulhosa, que os Espíritos nunca deixam impune. Os bons aban-
donam o presunçoso, que se torna então joguete dos mentirosos. Infeliz-
mente, não é raro verem-se médiuns que, não contentes com os dons que 
receberam, aspiram, por amor-próprio ou ambição, a possuir faculdades 
excepcionais, capazes de os tornarem notados. Essa pretensão lhes tira a 
qualidade mais preciosa: a de médiuns seguros.” Sócrates

199. O estudo da especialidade dos médiuns não só lhes é neces-
sário, como também ao evocador. Conforme a natureza do Espírito que 
se deseja chamar e as perguntas que se lhe quer dirigir, convém se escolha 
o médium mais apto ao que se tem em vista. Interrogar o primeiro que 
apareça é expor-se a receber respostas incompletas ou errôneas. Tomemos 
aos fatos comuns um exemplo. Ninguém confiará a redação de qualquer 
trabalho, nem mesmo uma simples cópia, ao primeiro que encontre, apenas 
porque saiba escrever. Suponhamos um músico que queira seja executado 
um trecho de canto por ele composto. Muitos cantores, hábeis todos, se 
acham à sua disposição. Ele, entretanto, não os tomará ao acaso: escolherá, 
para seu intérprete, aquele cuja voz, cuja expressão, cujas qualidades todas, 
numa  palavra, digam melhor com a natureza do trecho musical. O mesmo 



Segunda Parte – Capítulo XVI

206

fazem os Espíritos com relação aos médiuns, e nós devemos fazer como os 
Espíritos.

Cumpre, além disso, notar que os matizes que a mediunidade apre-
senta, e aos quais outros mais se poderiam acrescentar, nem sempre guar-
dam relação com o caráter do médium. Assim, por exemplo, um médium 
naturalmente alegre, jovial, pode obter comumente comunicações graves, 
mesmo severas e vice-versa. É ainda uma prova evidente de que ele age sob 
a impulsão de uma influência estranha. Voltaremos ao assunto no capítulo 
que trata da influência moral do médium.



CAPÍTULO XVII

M

Da formação dos médiuns

• Desenvolvimento da mediunidade • Mudança de 
caligrafia • Perda e suspensão da mediunidade

Desenvolvimento da mediunidade
200. Ocupar-nos-emos aqui, especialmente, com os médiuns escre-

ventes, por ser o gênero de mediunidade mais espalhado e, além disso, 
porque é, ao mesmo tempo, o mais simples, o mais cômodo, o que dá 
resultados mais satisfatórios e completos. É também o que toda gente am-
biciona possuir. Infelizmente, até hoje, por nenhum diagnóstico se pode 
inferir, ainda que aproximadamente, que alguém possua essa faculdade. 
Os sinais físicos, em os quais algumas pessoas julgam ver indícios, nada 
têm de infalíveis. Ela se manifesta nas crianças e nos velhos, em homens 
e mulheres, quaisquer que sejam o temperamento, o estado de saúde, o 
grau de desenvolvimento intelectual e moral. Só existe um meio de se lhe 
comprovar a existência. É experimentar.

Pode obter-se a escrita, como já vimos, com o auxílio das cestas e 
pranchetas ou, diretamente, com a mão. Sendo o mais fácil e, pode dizer-
-se, o único empregado hoje, este último modo é o que recomendamos à 
preferência de todos. O processo é dos mais simples: consiste unicamente 
em a pessoa tomar de um lápis e de papel e colocar-se na posição de quem 
escreve, sem qualquer outro preparativo. Entretanto, para que alcance bom 
êxito, muitas recomendações se fazem indispensáveis.



Segunda Parte – Capítulo XVII

208

201. Como disposição material, recomendamos se evite tudo o que 
possa embaraçar o movimento da mão. É mesmo preferível que esta não 
descanse no papel. A ponta do lápis deve encostar neste o bastante para 
traçar alguma coisa, mas não tanto que ofereça resistência. Todas essas pre-
cauções se tornam inúteis, desde que se tenha chegado a escrever corren-
temente, porque então nenhum obstáculo detém mais a mão. São meras 
preliminares para o aprendiz.

202. É indiferente que se use da pena ou do lápis. Alguns médiuns 
preferem a pena que, todavia, só pode servir para os que estejam formados 
e escrevem pausadamente. Outros, porém, escrevem com tal velocidade 
que o uso da pena seria quase impossível, ou, pelo menos, muito incômo-
do. O mesmo sucede quando a escrita é feita às arrancadas e irregularmen-
te, ou quando se manifestam Espíritos violentos, que batem com a ponta 
do lápis e a quebram, rasgando o papel.

203. O desejo natural de todo aspirante a médium é o de poder 
confabular com os Espíritos das pessoas que lhe são caras; deve, porém, 
moderar a sua impaciência, porquanto a comunicação com determinado 
Espírito apresenta muitas vezes dificuldades materiais que a tornam im-
possível ao principiante. Para que um Espírito possa comunicar-se, preciso 
é que haja entre ele e o médium relações fluídicas, que nem sempre se es-
tabelecem instantaneamente. Só à medida que a faculdade se desenvolve, é 
que o médium adquire pouco a pouco a aptidão necessária para pôr-se em 
comunicação com o Espírito que se apresente. Pode dar-se, pois, que aque-
le com quem o médium deseje comunicar-se não esteja em condições pro-
pícias a fazê-lo, embora se ache presente, como também pode acontecer que 
não tenha possibilidade, nem permissão para acudir ao chamado que lhe 
é dirigido. Convém, por isso, que no começo ninguém se obstine em cha-
mar determinado Espírito, com exclusão de qualquer outro, pois  amiúde 
sucede não ser com esse que as relações fluídicas se estabelecem mais fa-
cilmente, por maior que seja a simpatia que lhe vote o encarnado. Antes, 
pois, de pensar em obter comunicações de tal ou tal Espírito, importa que 
o aspirante leve a efeito o desenvolvimento da sua faculdade, para o que 
deve fazer um apelo geral e dirigir-se principalmente ao seu anjo guardião.

Não há, para esse fim, nenhuma fórmula sacramental. Quem quer 
que pretenda indicar alguma pode ser tachado, sem receio, de impostor, 
visto que para os Espíritos a forma nada vale. Contudo, a evocação deve 



Da formação dos médiuns

209

 sempre ser feita em nome de Deus. Poder-se-á fazê-la nos termos seguintes, 
ou outros equivalentes: Rogo a Deus todo-poderoso que permita venha um bom 
Espírito comunicar-se comigo e fazer-me escrever; peço também ao meu anjo da 
guarda se digne de me assistir e de afastar os maus Espíritos. Formulada a sú-
plica, é esperar que um Espírito se manifeste, fazendo escrever alguma coisa. 
Pode acontecer venha aquele que o impetrante deseja, como pode ocorrer 
também venha um Espírito desconhecido ou o anjo da guarda. Qualquer 
que ele seja, em todo caso, dar-se-á conhecer, escrevendo o seu nome. Mas 
então apresenta-se a questão da identidade, uma das que mais experiência 
requerem, por isso que poucos principiantes haverá que não estejam expos-
tos a ser enganados. Dela trataremos adiante, em capítulo especial.

Quando queira chamar determinados Espíritos, é essencial que o 
médium comece por se dirigir somente aos que ele sabe serem bons e sim-
páticos e que podem ter motivo para acudir ao apelo, como parentes ou 
amigos. Neste caso, a evocação pode ser formulada assim: Em nome de 
Deus todo-poderoso, peço que tal Espírito se comunique comigo, ou então: Peço 
a Deus todo-poderoso permita que tal Espírito se comunique comigo; ou qual-
quer outra fórmula que corresponda ao mesmo pensamento. Não é menos 
necessário que as primeiras perguntas sejam concebidas de tal sorte que 
as respostas possam ser dadas por um sim ou um não, como por exemplo: 
Estás aí? Queres responder-me? Podes fazer-me escrever? etc. Mais tarde essa 
precaução se torna inútil. No princípio, trata-se de estabelecer assim uma 
relação. O essencial é que a pergunta não seja fútil, não diga respeito a coi-
sas de interesse particular e, sobretudo, seja a expressão de um sentimento 
de benevolência e simpatia para com o Espírito a quem é dirigida. (Veja-se 
adiante o capítulo especial sobre as evocações.)

204. Coisa ainda mais importante a ser observada, do que o modo 
da evocação, são a calma e o recolhimento, juntos ao desejo ardente e à fir-
me vontade de conseguir-se o intuito. Por vontade, não entendemos aqui 
uma vontade efêmera, que age com intermitências e que outras preocupa-
ções interrompem a cada momento, mas uma vontade séria, perseverante, 
contínua, sem impaciência, sem febricitação. A solidão, o silêncio e o afas-
tamento de tudo o que possa ser causa de distração favorecem o recolhi-
mento. Então, uma só coisa resta a fazer: renovar todos os dias a tentativa, 
por dez minutos, ou um quarto de hora, no máximo, de cada vez, durante 
15 dias, um mês, dois meses e mais, se for preciso. Conhecemos médiuns 



Segunda Parte – Capítulo XVII

210

que só se formaram depois de seis meses de exercício, ao passo que outros 
escrevem correntemente logo da primeira vez.

205. Para se evitarem tentativas inúteis, pode consultar-se, por outro 
médium, um Espírito sério e adiantado. Deve, porém, notar-se que, quan-
do alguém inquire dos Espíritos se é médium ou não, eles quase sempre 
respondem afirmativamente, o que não impede que os ensaios resultem 
infrutíferos. Isso se explica naturalmente. Desde que se faça ao Espírito 
uma pergunta de ordem geral, ele responde de modo geral. Ora, como se 
sabe, nada é mais elástico do que a faculdade mediúnica, pois que pode 
apresentar-se sob as mais variadas formas e em graus muito diferentes. 
Pode, portanto, uma pessoa ser médium sem dar por isso, e num senti-
do diverso daquele que imagina. A esta pergunta vaga: Sou médium? O 
Espírito pode responder — Sim. A esta outra mais precisa: Sou médium 
escrevente? Pode responder — Não.

Deve também levar-se em conta a natureza do Espírito a quem é 
feita a pergunta. Há os tão levianos e ignorantes, que respondem a torto 
e a direito, como verdadeiros estúrdios. Por isso aconselhamos se dirija o 
interrogante a Espíritos esclarecidos, que, geralmente, respondem de boa 
vontade a essas perguntas e indicam o melhor caminho a seguir-se, desde 
que haja possibilidade de bom êxito.

206. Um meio que muito frequentemente dá bom resultado consis-
te em empregar-se, como auxiliar de ocasião, um bom médium escrevente, 
maleável, já formado. Pondo ele a mão, ou os dedos, sobre a mão do que 
deseja escrever, raro é que este último não o faça imediatamente. Com-
preende-se o que em tal circunstância se passa: a mão que segura o lápis 
se torna, de certo modo, um apêndice da mão do médium, como o seria 
uma cesta ou uma prancheta. Isto, porém, não impede que esse exercício 
seja muito útil, quando é possível empregá-lo, visto que, repetido amiúde e 
regularmente, ajuda a vencer o obstáculo material e provoca o desenvolvi-
mento da faculdade. Algumas vezes, basta mesmo que o médium magneti-
ze, com essa intenção, a mão e o braço daquele que quer escrever. Não raro 
até limitando-se o magnetizador a colocar a mão no ombro daquele, temo-
-lo visto escrever prontamente sob essa influência. Idêntico efeito pode 
também produzir-se sem nenhum contato, apenas por ato da vontade do 
auxiliar. Concebe-se facilmente que a confiança do magnetizador no seu 



Da formação dos médiuns

211

poder, para produzir tal resultado, há de aí desempenhar papel importante 
e que um magnetizador incrédulo fraca ação, ou nenhuma, exercerá. 

O concurso de um guia experimentado é, além disso, muito útil, às 
vezes, para apontar ao principiante uma porção de precauçõezinhas que 
ele frequentemente despreza, em detrimento da rapidez de seus progressos. 
Sobretudo o é para esclarecê-lo sobre a natureza das primeiras questões e 
sobre a maneira de propô-las. Seu papel é o de um professor, que o apren-
diz dispensará logo que esteja bem habilitado.

207. Outro meio que também pode contribuir fortemente para de-
senvolver a faculdade consiste em reunir-se certo número de pessoas, todas 
animadas do mesmo desejo e comungando na mesma intenção. Feito isso, 
todas simultaneamente, guardando absoluto silêncio e num recolhimento 
religioso, tentem escrever, apelando cada um para o seu anjo da guarda ou 
para qualquer Espírito simpático. Ou, então, uma delas poderá dirigir, sem 
designação especial e por todos os presentes, um apelo aos bons Espíritos 
em geral, dizendo por exemplo: Em nome de Deus todo-poderoso, pedimos aos 
bons Espíritos que se dignem de comunicar-se por intermédio das pessoas aqui 
presentes. É raro que entre estas não haja algumas que deem prontos sinais 
de mediunidade, ou que até escrevam correntemente em pouco tempo.

Compreende-se o que em tal caso ocorre. Os que se reúnem com 
um intento comum formam um todo coletivo, cuja força e sensibilidade 
se encontram acrescidas por uma espécie de influência magnética, que au-
xilia o desenvolvimento da faculdade. Entre os Espíritos atraídos por esse 
concurso de vontades estarão, provavelmente, alguns que descobrirão nos 
assistentes o instrumento que lhes convenha. Se não for este, será outro, e 
eles se aproveitarão desse. 

Este meio deve sobretudo ser empregado nos grupos espíritas a que 
faltam médiuns, ou que não os possuam em número suficiente.

208. Têm-se procurado processos para a formação dos médiuns, 
como se têm procurado diagnósticos, mas até hoje nenhum conhecemos 
mais eficaz do que os que indicamos. Na persuasão de ser uma resistência 
de ordem toda material o obstáculo que encontra o desenvolvimento da 
faculdade, algumas pessoas pretendem vencê-la por meio de uma espécie 
de ginástica quase deslocadora do braço e da cabeça. Não descrevemos esse 
processo, que nos vem do outro lado do Atlântico, não só porque nenhu-
ma prova possuímos da sua eficiência, como também pela convicção que 



Segunda Parte – Capítulo XVII

212

nutrimos de que há de oferecer perigo para os de compleição delicada, pelo 
abalo do sistema nervoso. Se não existirem rudimentos da faculdade, nada 
poderá produzi-los, nem mesmo a eletrização, que já foi empregada, sem 
êxito, com o mesmo objetivo.

209. No médium aprendiz, a fé não é a condição rigorosa; sem dúvi-
da lhe secunda os esforços, mas não é indispensável; a pureza de intenção, 
o desejo e a boa vontade bastam. Têm-se visto pessoas inteiramente incré-
dulas ficarem espantadas de escrever a seu mau grado, enquanto crentes 
sinceros não o conseguem, o que prova que esta faculdade se prende a uma 
disposição orgânica.

210. O primeiro indício de disposição para escrever é uma espécie 
de frêmito no braço e na mão. Pouco a pouco, a mão é arrastada por uma 
impulsão que ela não logra dominar. Muitas vezes, não traça senão riscos 
insignificantes; depois, os caracteres se desenham cada vez mais nitidamen-
te e a escrita acaba por adquirir a rapidez da escrita ordinária. Em todos 
os casos, deve-se entregar a mão ao seu movimento natural, e não oferecer 
resistência, nem propeli-la.

Alguns médiuns escrevem desde o princípio correntemente com faci-
lidade, às vezes mesmo desde a primeira sessão, o que é muito raro. Outros, 
durante muito tempo, traçam riscos e fazem verdadeiros exercícios caligrá-
ficos. Dizem os Espíritos que é para lhes soltar a mão. Prolongando-se de-
masiado esses exercícios, ou degenerando na grafia de sinais ridículos, não 
há duvidar de que se trata de um Espírito que se diverte, porquanto os bons 
Espíritos nunca fazem nada que seja inútil. Nesse caso, cumpre redobrar de 
fervor no apelo à assistência destes. Se, apesar de tudo, nenhuma alteração 
houver, deve o médium parar, uma vez reconheça que nada de sério obtém. 
A tentativa pode ser feita todos os dias, mas convém cesse aos primeiros 
sinais equívocos, a fim de não ser dada satisfação aos Espíritos zombeteiros.

A estas observações, acrescenta um Espírito: “Há médiuns cuja fa-
culdade não pode produzir senão esses sinais. Quando, ao cabo de alguns 
meses, nada mais obtêm do que coisas insignificantes, ora um sim, ora 
um não, ou letras sem conexão, é inútil continuarem, será gastar papel 
em pura perda. São médiuns, mas médiuns improdutivos. Demais, as pri-
meiras comunicações obtidas devem considerar-se meros exercícios, ta-
refa que é confiada a Espíritos secundários. Não se lhes deve dar muita 
 importância, visto que procedem de Espíritos empregados, por assim dizer, 



Da formação dos médiuns

213

como  mestres de escrita, para desembaraçarem o médium principiante. 
Não creiais sejam alguma vez Espíritos elevados os que se aplicam a fazer 
com o médium esses exercícios preparatórios; acontece, porém, que, se o 
médium não colima um fim sério, esses Espíritos continuam e acabam por 
se lhe ligarem. Quase todos os médiuns passaram por este cadinho para se 
desenvolver; cabe-lhes fazer o que seja preciso para captar a simpatia dos 
Espíritos verdadeiramente superiores.” 

211. O escolho com que topa a maioria dos médiuns principiantes 
é o de terem de haver-se com Espíritos inferiores e devem dar-se por feli-
zes quando são apenas Espíritos levianos. Toda atenção precisam pôr em 
que tais Espíritos não assumam predomínio, porquanto, acontecendo isso, 
nem sempre lhes será fácil desembaraçar-se deles. É ponto este de tal modo 
capital, sobretudo em começo, que, não sendo tomadas as precauções ne-
cessárias, podem perder-se os frutos das mais belas faculdades.

A primeira condição é colocar-se o médium, com fé sincera, sob 
a proteção de Deus e solicitar a assistência do seu anjo da guarda, que é 
sempre bom, ao passo que os Espíritos familiares, por simpatizarem com as 
suas boas ou más qualidades, podem ser levianos ou mesmo maus.

A segunda condição é aplicar-se, com meticuloso cuidado, a reco-
nhecer, por todos os indícios que a experiência faculta, de que natureza são 
os primeiros Espíritos que se comunicam e dos quais manda a prudência 
sempre se desconfie. Se forem suspeitos esses indícios, dirigir fervoroso 
apelo ao seu anjo da guarda e repelir, com todas as forças, o mau Espíri-
to, provando-lhe que não conseguirá enganar, a fim de que ele desanime. 
Por isso é que indispensável se faz o estudo prévio da teoria, para todo 
aquele que queira evitar os inconvenientes peculiares à experiência. A este 
respeito, instruções muito desenvolvidas se encontram nos capítulos Da 
obsessão e Da identidade dos Espíritos. Limitar-nos-emos aqui a dizer que, 
além da linguagem, podem considerar-se provas infalíveis da inferioridade 
dos Espíritos: todos os sinais, figuras, emblemas inúteis ou pueris; toda 
escrita extravagante, irregular, intencionalmente torturada, de exageradas 
dimensões, apresentando formas ridículas e desusadas. A escrita pode ser 
muito má, mesmo pouco legível, sem que isso tenha o que quer que seja 
de insólito, porquanto é mais questão do médium que do Espírito. Temos 
visto médiuns de tal maneira enganados que medem a superioridade dos 
Espíritos pelas dimensões das letras e que ligam grande importância às 



Segunda Parte – Capítulo XVII

214

letras bem talhadas, como se foram letras de imprensa, puerilidade eviden-
temente incompatível com uma superioridade real.

212. Se é importante não cair o médium, sem o querer, na depen-
dência dos maus Espíritos, ainda mais importante é que não caia por es-
pontânea vontade. Preciso, pois, se torna que imoderado desejo de escrever 
não o leve a considerar indiferente dirigir-se ao primeiro que apareça, salvo 
para mais tarde se livrar dele, caso não convenha, por isso que ninguém 
pedirá impunemente, seja para o que for, a assistência de um mau Espírito, 
o qual pode fazer que o imprudente lhe pague caro os serviços.

Algumas pessoas, na impaciência de verem desenvolver-se em si as 
faculdades mediúnicas, desenvolvimento que consideram muito demora-
do, se lembram de buscar o auxílio de um Espírito qualquer, ainda que 
mau, contando despedi-lo logo. Muitas hão tido plenamente satisfeitos 
seus desejos e escrito imediatamente, porém o Espírito, pouco se inco-
modando com o ter sido chamado na pior das hipóteses, menos dócil se 
mostrou em ir-se do que em vir. Diversas conhecemos que foram punidas 
da presunção de se julgarem bastante fortes para afastá-los quando o qui-
sessem, por anos de obsessões de toda espécie, pelas mais ridículas mistifi-
cações, por uma fascinação tenaz e, até, por desgraças materiais e pelas mais 
cruéis decepções. O Espírito se mostrou, a princípio, abertamente mau, 
depois hipócrita, a fim de fazer crer na sua conversão ou no pretendido 
poder do seu subjugado, para repeli-lo à vontade.

213. A escrita é algumas vezes legível, as palavras e as letras bem 
destacadas, mas, com certos médiuns, é difícil que outrem, a não ser ele, 
a decifre, antes de haver adquirido o hábito de fazê-lo. É formada, fre-
quentemente, de grandes traços; os Espíritos não costumam economizar 
papel. Quando uma palavra ou uma frase é quase de todo ilegível, pede-
-se ao Espírito que consinta em recomeçar, ao que ele em geral aquiesce 
de boa vontade. Quando a escrita é habitualmente ilegível, mesmo para 
o médium, este chega quase sempre a obtê-la mais nítida, por meio de 
exercícios frequentes e demorados, pondo nisso uma vontade forte e rogando 
com fervor ao Espírito que seja mais correto. Alguns Espíritos adotam si-
nais convencionais, que passam a ser de uso nas reuniões do costume. Para 
assinalarem que uma pergunta lhes desagrada e que não querem responder 
a ela, fazem, por exemplo, um risco longo ou coisa equivalente.



Da formação dos médiuns

215

Quando o Espírito conclui o que tinha a dizer, ou não quer conti-
nuar a responder, a mão fica imóvel e o médium, quaisquer que sejam seu 
poder e sua vontade, não obtém nem mais uma palavra. Ao contrário, en-
quanto o Espírito não conclui, o lápis se move sem que seja possível à mão 
detê-lo. Se o Espírito quer espontaneamente dizer alguma coisa, a mão 
toma convulsivamente o lápis e se põe a escrever, sem poder obstar a isso. 
O médium, aliás, sente quase sempre em si alguma coisa que lhe indica ser 
momentânea a parada ou ter o Espírito concluído. É raro que não sinta o 
afastamento deste último.

Estas as explicações essenciais que temos para ministrar, no tocante 
ao desenvolvimento da psicografia. A experiência revelará, na prática, al-
guns pormenores de que seria inútil tratar aqui e a cujo respeito os prin-
cípios gerais servirão de guia. Se muitos forem os que experimentarem, 
haverá mais médiuns do que em geral se pensa.

214. Tudo o que acabamos de dizer se aplica à escrita mecânica. É 
a que todos os médiuns procuram, com razão, conseguir. Porém, raríssi-
mo é o mecanismo puro; a ele se acha frequentemente associada, mais ou 
menos, a intuição. Tendo consciência do que escreve, o médium é natural-
mente levado a duvidar da sua faculdade; não sabe se o que lhe sai do lápis 
vem do seu próprio ou de outro Espírito. Não tem absolutamente que se 
preocupar com isso e, nada obstante, deve prosseguir. Se se observar a si 
mesmo com atenção, facilmente descobrirá no que escreve uma porção 
de coisas que lhe não passavam pela mente e que até são contrárias às suas 
ideias, prova evidente de que tais coisas não provêm do seu Espírito. Con-
tinue, portanto, e, com a experiência, a dúvida se dissipará.

215. Se ao médium não foi concedido ser exclusivamente mecâ-
nico, todas as tentativas para chegar a esse resultado serão infrutíferas; 
erro seu, no entanto, fora o julgar-se, em consequência, não aquinhoado. 
Se apenas é dotado de mediunidade intuitiva, cumpre que com isso se 
contente e ela não deixará de lhe prestar grandes serviços, se a souber 
aproveitar e não a repelir.

Desde que, após inúteis experimentações, efetuadas seguidamente 
durante algum tempo, nenhum indício de movimento involuntário se 
produz, ou os que se produzem são por demais fracos para dar resultados, 
não deve ele hesitar em escrever o primeiro pensamento que lhe for suge-
rido, sem se preocupar com o saber se esse pensamento promana do seu 



Segunda Parte – Capítulo XVII

216

Espírito ou de uma fonte diversa: a experiência lhe ensinará a distinguir. 
Aliás, é frequente acontecer que o movimento mecânico se desenvolva 
ulteriormente.

Dissemos acima haver casos em que é indiferente saber o médium se 
o pensamento vem de si próprio ou de outro Espírito. Isso ocorre quando, 
sendo ele puramente intuitivo ou inspirado, executa por si mesmo um tra-
balho de imaginação. Pouco importa atribua a si próprio um pensamento 
que lhe foi sugerido; se lhe acodem boas ideias, agradeça ao seu bom gênio, 
que não deixará de lhe sugerir outras. Tal é a inspiração dos poetas, dos 
filósofos e dos sábios.

216. Suponhamos agora que a faculdade mediúnica esteja comple-
tamente desenvolvida; que o médium escreva com facilidade; que seja, em 
suma, o que se chama um médium feito. Grande erro de sua parte fora 
crer-se dispensado de qualquer instrução mais, porquanto apenas terá ven-
cido uma resistência material. Do ponto a que chegou é que começam as 
verdadeiras dificuldades, é que ele mais do que nunca precisa dos conselhos 
da prudência e da experiência, se não quiser cair nas mil armadilhas que 
lhe vão ser preparadas. Se pretender muito cedo voar com suas próprias 
asas, não tardará em ser vítima de Espíritos mentirosos, que não se descui-
darão de lhe explorar a presunção.

217. Uma vez desenvolvida a faculdade, é essencial que o médium 
não abuse dela. O contentamento que daí advém a alguns principiantes 
lhes provoca um entusiasmo, que muito importa moderar. Devem lem-
brar-se de que ela lhes foi dada para o bem, e não para satisfação de vã 
curiosidade. Convém, portanto, que só se utilizem dela nas ocasiões opor-
tunas, e não a todo momento. Não lhes estando os Espíritos ao dispor a 
toda hora, correm o risco de ser enganados por mistificadores. Bom é que, 
para evitarem esse mal, adotem o sistema de só trabalhar em dias e horas 
determinados, porque assim se entregarão ao trabalho em condições de 
maior recolhimento e os Espíritos que os queiram auxiliar, estando preve-
nidos, se disporão melhor a prestar esse auxílio.

218. Se, apesar de todas as tentativas, a mediunidade não se reve-
lar de modo algum, deverá o aspirante renunciar a ser médium, como 
renuncia ao canto quem reconhece não ter voz. Do mesmo modo que 
aquele que ignora uma língua se vale de um tradutor, o recurso para o dito 
aspirante será servir-se de outro médium. Mas, se não puder, à falta de 



Da formação dos médiuns

217

médiuns, recorrer a nenhum, nem por isso deverá considerar-se privado da 
 assistência dos Espíritos. Para estes, a mediunidade constitui um meio de 
se exprimirem, porém não um meio exclusivo de serem atraídos. Os que 
nos consagram afeição se acham ao nosso lado, sejamos ou não médiuns. 
Um pai não abandona um filho porque, surdo e cego, não o pode ouvir 
nem ver; cerca-o, ao contrário, de toda a solicitude. O mesmo fazem co-
nosco os bons Espíritos. Se não podem transmitir-nos materialmente seus 
pensamentos, auxiliam-nos por meio da inspiração.

Mudança de caligrafia
219. Um fenômeno muito comum nos médiuns escreventes é a 

mudança da caligrafia, conforme os Espíritos que se comunicam. E o que 
há de mais notável é que uma certa caligrafia se reproduz constantemente 
com determinado Espírito, sendo às vezes idêntica à que este tinha em 
vida. Veremos mais tarde as consequências que daí se podem tirar com 
relação à identidade dos Espíritos. A mudança da caligrafia só se dá com 
os médiuns mecânicos ou semimecânicos, porque neles é involuntário 
o movimento da mão e dirigido unicamente pelo Espírito. O mesmo já 
não sucede com os médiuns puramente intuitivos, visto que, neste caso, o 
Espírito apenas atua sobre o pensamento, sendo a mão dirigida, como nas 
circunstâncias ordinárias, pela vontade do médium. Mas a uniformidade 
da caligrafia, mesmo tratando-se de um médium mecânico, nada absolu-
tamente prova contra a sua faculdade, porquanto a variação da forma da 
escrita não é condição absoluta na manifestação dos Espíritos: deriva de 
uma aptidão especial, de que nem sempre são dotados os médiuns, ainda 
os mais mecânicos. Aos que a possuem damos a denominação de médiuns 
polígrafos. 

Perda e suspensão da mediunidade
220. A faculdade mediúnica está sujeita a intermitências e a suspen-

sões temporárias, quer para as manifestações físicas, quer para a escrita. 
Damos a seguir as respostas que obtivemos dos Espíritos a algumas per-
guntas feitas sobre este ponto:

1a Podem os médiuns perder a faculdade que possuem?



Segunda Parte – Capítulo XVII

218

“Isso frequentemente acontece, qualquer que seja o gênero da fa-
culdade. Mas também, muitas vezes, apenas se verifica uma interrupção 
passageira, que cessa com a causa que a produziu.”

2a Estará no esgotamento do fluido a causa da perda da mediunidade?
“Seja qual for a faculdade que o médium possua, ele nada pode sem 

o concurso simpático dos Espíritos. Quando nada mais obtém, nem sem-
pre é porque lhe falta a faculdade; isso não raro se dá porque os Espíritos 
não mais querem, ou podem, servir-se dele.”

3a Que é o que pode causar o abandono de um médium por parte dos 
Espíritos?

“O que mais influi para que assim procedam os bons Espíritos é o 
uso que o médium faz da sua faculdade. Podemos abandoná-lo, quando 
dela se serve para coisas frívolas ou com propósitos ambiciosos; quando 
se nega a transmitir as nossas palavras, ou os fatos por nós produzidos, 
aos encarnados que para ele apelam, ou que têm necessidade de ver para 
se convencerem. Este dom de Deus não é concedido ao médium para seu 
deleite e, ainda menos, para satisfação de suas ambições, mas para o fim 
da sua melhora espiritual e para dar a conhecer aos homens a verdade. Se 
o Espírito verifica que o médium já não corresponde às suas vistas e já não 
aproveita das instruções nem dos conselhos que lhe dá, afasta-se, em busca 
de um protegido mais digno.”

4a Não pode o Espírito que se afasta ser substituído e, neste caso, não se 
conceberia a suspensão da faculdade?

“Espíritos não faltam que outra coisa não desejam senão comunicar-
-se e que, portanto, estão sempre prontos a substituir os que se afastam; 
mas, quando o que abandona o médium é um Espírito bom, pode suceder 
que o seu afastamento seja apenas temporário, para privá-lo, durante certo 
tempo, de toda comunicação, a fim de lhe provar que a sua faculdade não 
depende dele, médium,  e que, assim, razão não há para dela se vangloriar. 
Essa impossibilidade temporária também serve para dar ao médium a pro-
va de que ele escreve sob uma influência estranha, pois, de outro modo, 
não haveria intermitências.

 “Em suma, a interrupção da faculdade nem sempre é uma puni-
ção; demonstra às vezes a solicitude do Espírito para com o médium, a 
quem consagra afeição, tendo por objetivo proporcionar-lhe um repouso 



Da formação dos médiuns

219

material de que o julgou necessitado, caso em que não permite que outros 
Espíritos o substituam.”

5a Veem-se, no entanto, médiuns de muito mérito, moralmente falando, 
que nenhuma necessidade de repouso sentem e que muito se contrariam com 
essas interrupções, cujo fim lhes escapa.

“Servem para lhes pôr a paciência à prova e para lhes experimentar a 
perseverança. Por isso é que os Espíritos nenhum termo, em geral, assinam 
à suspensão da faculdade mediúnica; é para verem se o médium descoro-
çoa. É também para lhe dar tempo de meditar as instruções recebidas. Por 
essa meditação dos nossos ensinos é que reconhecemos os espíritas verda-
deiramente sérios. Não podemos dar esse nome aos que, na realidade, não 
passam de amadores de comunicações.”

6a Será preciso, então, que, nesse caso, o médium prossiga nas suas ten-
tativas para escrever?

“Se o Espírito lhe aconselhar isto, deve; se lhe disser que se abstenha, 
não deve.”

7a Haveria meio de abreviar essa prova?
“A resignação e a prece. Demais, basta que faça cada dia uma tenta-

tiva de alguns minutos, visto que inútil lhe será perder o tempo em ensaios 
infrutíferos. A tentativa só deve ter por fim verificar se já recobrou, ou não, 
a faculdade.”

8a A suspensão da faculdade não implica o afastamento dos Espíritos que 
habitualmente se comunicam?

“De modo algum. O médium se encontra então na situação de uma 
pessoa que perdesse temporariamente a vista, a qual, por isso, não deixaria 
de estar rodeada de seus amigos, embora impossibilitada de os ver. Por-
tanto, o médium pode e até mesmo deve continuar a comunicar-se pelo 
pensamento com seus Espíritos familiares e persuadir-se de que é ouvido. 
Se é certo que a falta da mediunidade pode privá-lo das comunicações 
ostensivas com certos Espíritos, também certo é que não o pode privar das 
comunicações morais.”

9a Assim, a interrupção da faculdade mediúnica nem sempre traduz 
uma censura da parte do Espírito?

“Não, sem dúvida, pois que pode ser uma prova de benevolência.”
10a Por que sinal se pode reconhecer a censura nesta interrupção?



Segunda Parte – Capítulo XVII

220

“Interrogue o médium a sua consciência e inquira de si mesmo qual 
o uso que tem feito da sua faculdade, qual o bem que dela tem resultado 
para os outros, que proveito há tirado dos conselhos que se lhe têm dado e terá 
a resposta.”

11a O médium que ficou impossibilitado de escrever poderá recorrer a 
outro médium?

“Depende da causa da interrupção, que tem por fim, amiúde, deixar-
-vos algum tempo sem comunicações, depois de vos terem dado conselhos, 
a fim de que vos não habitueis a nada fazer senão com o nosso concurso. Se 
este for o caso, ele nada obterá recorrendo a outro médium, o que também 
ocorre com o fim de vos provar que os Espíritos são livres e que não está 
em vossas mãos obrigá-los a fazer o que queirais. Ainda por esta razão é 
que os que não são médiuns nem sempre recebem todas as comunicações 
que desejam.” 

nota. Deve-se efetivamente observar que aquele que recorre a terceiro para obter 

comunicações, não obstante a qualidade do médium, muitas vezes nada de satis-

fatório consegue, ao passo que doutras vezes as respostas são muito explícitas. Isso 

tanto depende da vontade do Espírito, que nada adianta se mudar de médium. Os 

próprios Espíritos como que dão, a esse respeito, uns aos outros a palavra de or-

dem, porquanto o que não se obtiver de um, de nenhum mais se obterá. Cumpre 

então que nos abstenhamos de insistir e de impacientar-nos, se não quisermos ser 

vítimas de Espíritos enganadores, que responderão, dado procuremos à viva força 

uma resposta, deixando os bons que eles o façam, para nos punirem a insistência.

12a Com que fim a Providência outorgou de maneira especial, a certos 
indivíduos, o dom da mediunidade?

“É uma missão de que se incumbiram e cujo desempenho os faz 
ditosos. São os intérpretes dos Espíritos com os homens.”

13a Entretanto, médiuns há que manifestam repugnância ao uso de suas 
faculdades.

“São médiuns imperfeitos; desconhecem o valor da graça que lhes é 
concedida.”

14a Se é uma missão, como se explica que não constitua privilégio dos 
homens de bem e que semelhante faculdade seja concedida a pessoas que ne-
nhuma estima merecem e que dela podem abusar?



Da formação dos médiuns

221

“A faculdade lhes é concedida, porque precisam dela para se melho-
rarem, para ficarem em condições de receber bons ensinamentos. Se não 
aproveitam da concessão, sofrerão as consequências. Jesus não pregava de 
preferência aos pecadores, dizendo ser preciso dar àquele que não tem?”

15a As pessoas que desejam muito escrever como médiuns, e que não o 
conseguem, poderão concluir daí alguma coisa contra si mesmas, no tocante à 
benevolência dos Espíritos para com elas?

“Não, pois pode dar-se que Deus lhe haja negado essa faculdade, 
como negado tenha o dom da poesia ou da música. Porém, se não forem 
objeto desse favor, podem ter sido de outros.”

16a Como pode um homem aperfeiçoar-se mediante o ensino dos Espíri-
tos, quando não tem, nem por si mesmo, nem com o auxílio de outros médiuns, 
os meios de receber de modo direto esse ensinamento?

“Não tem ele os livros, como tem o cristão o Evangelho? Para prati-
car a moral de Jesus, não é preciso que o cristão tenha ouvido as palavras 
ao lhe saírem da boca.”





CAPÍTULO XVIII

M

Dos inconvenientes e 
perigos da mediunidade

• Influência do exercício da mediunidade sobre a saúde 
• Idem sobre o cérebro • Idem sobre as crianças

221. 1a Será a faculdade mediúnica indício de um estado patológico 
qualquer, ou de um estado simplesmente anômalo?

“Anômalo, às vezes, porém não patológico; há médiuns de saúde 
robusta; os doentes o são por outras causas.”

2a O exercício da faculdade mediúnica pode causar fadiga?
“O exercício muito prolongado de qualquer faculdade acarreta fadi-

ga; a mediunidade está no mesmo caso, principalmente a que se aplica aos 
efeitos físicos; ela necessariamente ocasiona um dispêndio de fluido, que 
traz a fadiga, mas que se repara pelo repouso.”

3a Pode o exercício da mediunidade ter, de si mesmo, inconveniente, do 
ponto de vista higiênico, abstração feita do abuso?

“Há casos em que é prudente, necessária mesmo, a abstenção ou, 
pelo menos, o exercício moderado, tudo dependendo do estado físico e 
moral do médium. Aliás, em geral, o médium o sente e, desde que experi-
mente fadiga, deve abster-se.”

4a Haverá pessoas para quem esse exercício seja mais inconveniente do 
que para outras?



Segunda Parte – Capítulo XVIII

224

“Já eu disse que isso depende do estado físico e moral do médium. 
Há pessoas relativamente às quais se devem evitar todas as causas de sobre-
-excitação e o exercício da mediunidade é uma delas.” (Itens 188 e 194.)

5a Poderia a mediunidade produzir a loucura?
“Não mais do que qualquer outra coisa, desde que não haja predis-

posição para isso, em virtude de fraqueza cerebral. A mediunidade não 
produzirá a loucura, quando esta já não exista em gérmen; porém, existin-
do este, o bom senso está a dizer que se deve usar de cautelas, sob todos os 
pontos de vista, porquanto qualquer abalo pode ser prejudicial.”

6a Haverá inconveniente em desenvolver-se a mediunidade nas  crianças?
“Certamente, e sustento mesmo que é muito perigoso, pois que esses 

organismos débeis e delicados sofreriam por essa forma grandes abalos, e as 
respectivas imaginações excessiva sobre-excitação. Assim, os pais prudentes 
devem afastá-las dessas ideias, ou, quando nada, não lhes falar do assunto 
senão do ponto de vista das consequências morais.”

7a Há, no entanto, crianças que são médiuns naturalmente, quer de 
efeitos físicos, quer de escrita e de visões. Apresenta isto o mesmo inconveniente?

“Não; quando numa criança a faculdade se mostra espontânea, é 
que está na sua natureza e que a sua constituição se presta a isso. O mesmo 
não acontece quando é provocada e sobre-excitada. Nota que a criança que 
tem visões geralmente não se impressiona com estas, que lhe parecem coisa 
naturalíssima, a que dá muito pouca atenção e quase sempre esquece. Mais 
tarde, o fato lhe volta à memória e ela o explica facilmente, se conhece o 
Espiritismo.”

8a Em que idade se pode ocupar, sem inconvenientes, de mediunidade?
“Não há idade precisa, tudo dependendo inteiramente do desenvol-

vimento físico e, ainda mais, do desenvolvimento moral. Há crianças de 12 
anos a quem tal coisa afetará menos do que a algumas pessoas já feitas. Falo 
da mediunidade em geral, porém a de efeitos físicos é mais fatigante para 
o corpo; a da escrita tem outro inconveniente, derivado da inexperiência 
da criança, dado o caso de ela querer entregar-se a sós ao exercício da sua 
faculdade e fazer disso um brinquedo.”

222. A prática do Espiritismo, como veremos mais adiante, deman-
da muito tato, para a inutilização das tramas dos Espíritos enganadores. Se 
estes iludem a homens feitos, claro é que a infância e a  juventude mais ex-
postas se acham a ser vítimas deles. Sabe-se, além disso, que o  recolhimento 



Dos inconvenientes e perigos da mediunidade

225

é uma condição sem a qual não se pode lidar com Espíritos sérios. As evo-
cações feitas estouvadamente e por gracejo constituem verdadeira profa-
nação, que facilita o acesso aos Espíritos zombeteiros ou malfazejos. Ora, 
não se podendo esperar de uma criança a gravidade necessária a semelhante 
ato, muito de temer é que ela faça disso um brinquedo, se ficar entregue 
a si mesma. Ainda nas condições mais favoráveis, é de desejar que uma 
criança dotada de faculdade mediúnica não a exercite senão sob a vigi-
lância de pessoas experientes, que lhe ensinem, pelo exemplo, o respeito 
devido às almas dos que viveram no mundo. Por aí se vê que a questão de 
idade está subordinada às circunstâncias, assim de temperamento, como de 
caráter. Todavia, o que ressalta com clareza das respostas acima é que não 
se deve forçar o desenvolvimento dessas faculdades nas crianças, quando 
não é espontânea, e que, em todos os casos, se deve proceder com grande 
circunspeção, não convindo nem excitá-las, nem animá-las nas pessoas dé-
beis. Do seu exercício cumpre afastar, por todos os meios possíveis, as que 
apresentem sintomas, ainda que mínimos, de excentricidade nas ideias ou 
de enfraquecimento das faculdades mentais, porquanto, nessas pessoas, há 
predisposição evidente para a loucura, que se pode manifestar por efeito 
de qualquer sobre-excitação. As ideias espíritas não têm, a esse respeito, 
maior influência do que outras, mas, vindo a loucura a declarar-se, tomará 
o caráter de preocupação dominante, como tomaria o caráter religioso, se 
a pessoa se entregasse em excesso às práticas de devoção, e a responsabi-
lidade seria lançada ao Espiritismo. O que de melhor se tem a fazer com 
todo indivíduo que mostre tendência à ideia fixa é dar outra diretriz às suas 
preocupações, a fim de lhe proporcionar repouso aos órgãos enfraquecidos.

Chamamos, a propósito deste assunto, a atenção dos nossos leitores 
para o parágrafo XII da Introdução de O livro dos espíritos.





CAPÍTULO XIX

M

Do papel dos médiuns nas 
comunicações espíritas

• Influência do Espírito pessoal do médium • Sistema dos 
médiuns inertes • Aptidão de certos médiuns para coisas 

de que nada conhecem: línguas, música, desenho etc. 
• Dissertação de um Espírito sobre o papel dos médiuns

223. 1a No momento em que exerce a sua faculdade, está o médium em 
estado perfeitamente normal?

“Está, às vezes, num estado, mais ou menos acentuado, de crise. É o 
que o fadiga e é por isso que necessita de repouso. Porém, habitualmente, 
seu estado não difere de modo sensível do estado normal, sobretudo se se 
trata de médiuns escreventes.”

2a As comunicações escritas ou verbais também podem emanar do pró-
prio Espírito encarnado no médium?

“A alma do médium pode comunicar-se, como a de qualquer outro. 
Se goza de certo grau de liberdade, recobra suas qualidades de Espírito. 
Tendes a prova disso nas visitas que vos fazem as almas de pessoas vivas, as 
quais muitas vezes se comunicam convosco pela escrita, sem que as cha-
meis. Porque, ficai sabendo, entre os Espíritos que evocais, alguns há que 
estão encarnados na Terra. Eles, então, vos falam como Espíritos, e não como 
homens. Por que não se havia de dar o mesmo com o médium?”



Segunda Parte – Capítulo XIX

228

 a) Não parece que esta explicação confirma a opinião dos que entendem 
que todas as comunicações provêm do Espírito do médium, e não de Espírito 
estranho?

“Os que assim pensam só erram em dar caráter absoluto à opinião 
que sustentam, porquanto é fora de dúvida que o Espírito do médium 
pode agir por si mesmo. Isso, porém, não é razão para que outros não 
atuem igualmente, por seu intermédio.”

3a Como distinguir se o Espírito que responde é o do médium ou outro?
“Pela natureza das comunicações. Estuda as circunstâncias e a lin-

guagem e distinguirás. No estado de sonambulismo, ou de êxtase, é que, 
principalmente, o Espírito do médium se manifesta, porque então se en-
contra mais livre. No estado normal é mais difícil. Aliás, há respostas que 
se lhe não podem atribuir de modo algum. Por isso é que te digo: estuda 
e observa.”

nota. Quando uma pessoa nos fala, distinguimos facilmente o que vem dela da-

quilo de que ela é apenas o eco. O mesmo se verifica com os médiuns.

4a Desde que o Espírito do médium há podido, em existências anteriores, 
adquirir conhecimentos que esqueceu debaixo do envoltório corporal, mas de 
que se lembra como Espírito, não poderá ele haurir nas profundezas do seu 
próprio eu as ideias que parecem fora do alcance da sua instrução?

“Isso acontece, frequentemente, no estado de crise sonambúlica ou 
extática, porém, ainda uma vez repito, há circunstâncias que não permitem 
dúvida. Estuda longamente e medita.”

5a As comunicações que provêm do Espírito do médium são sempre infe-
riores às que possam ser dadas por outros Espíritos?

“Sempre, não; pois um Espírito, que não o do médium, pode ser de 
ordem inferior à deste e, então, falar menos sensatamente. É o que se vê 
no sonambulismo. Aí, as mais das vezes, quem se manifesta é o Espírito do 
sonâmbulo, o qual não raro diz coisas muito boas.”

6a O Espírito que se comunica por um médium transmite diretamente 
seu pensamento ou este tem por intermediário o Espírito encarnado no  médium?

“O Espírito do médium é o intérprete, porque está ligado ao corpo 
que serve para falar e por ser necessária uma cadeia entre vós e os Espíri-
tos que se comunicam, como é preciso um fio elétrico para comunicar a 



Do papel dos médiuns nas comunicações espíritas

229

 grande distância uma notícia e, na extremidade do fio, uma pessoa inteli-
gente, que a receba e transmita.”

7a O Espírito encarnado no médium exerce alguma influência sobre as 
comunicações que deva transmitir, provindas de outros Espíritos?

“Exerce, porquanto, se estes não lhe são simpáticos, pode ele alterar-
-lhes as respostas e assimilá-las às suas próprias ideias e a seus pendores; 
não influencia, porém, os próprios Espíritos, autores das respostas; constitui-se 
apenas em mau intérprete.”

8a Será essa a causa da preferência dos Espíritos por certos médiuns?
“Não há outra. Os Espíritos procuram o intérprete que mais simpa-

tize com eles e que lhes exprima com mais exatidão os pensamentos. Não 
havendo entre eles simpatia, o Espírito do médium é um antagonista que 
oferece certa resistência e se torna um intérprete de má qualidade e mui-
tas vezes infiel. É o que se dá entre vós, quando a opinião de um sábio é 
transmitida por intermédio de um estonteado ou de uma pessoa de má-fé.”

9a Compreende-se que seja assim, tratando-se dos médiuns intuitivos, 
porém não relativamente aos médiuns mecânicos.

“É que ainda não percebeste bem o papel que desempenha o mé-
dium. Há aí uma lei que ainda não apanhaste. Lembra-te de que, para 
produzir o movimento de um corpo inerte, o Espírito precisa utilizar-se 
de uma parcela de fluido animalizado, que toma ao médium, para animar 
momentaneamente a mesa, a fim de que esta lhe obedeça à vontade. Pois 
bem: compreende igualmente que, para uma comunicação inteligente, ele 
precisa de um intermediário inteligente e que esse intermediário é o Espí-
rito do médium.”

a) Isto parece que não tem aplicação ao que se chama — mesas falan-
tes, visto que, quando objetos inertes, como as mesas, pranchetas e cestas, dão 
respostas inteligentes, o Espírito do médium, ao que se nos afigura, nenhuma 
parte toma no fato.

“É um erro; o Espírito pode dar ao corpo inerte uma vida fictícia 
momentânea, mas não lhe pode dar inteligência. Jamais um corpo inerte 
foi inteligente. É, pois, o Espírito do médium quem recebe, sem que saiba, 
o pensamento e o transmite, sucessivamente, com o auxílio de diversos 
intermediários.”

10a Dessas explicações resulta, ao que parece, que o Espírito do médium 
nunca é completamente passivo?



Segunda Parte – Capítulo XIX

230

“É passivo, quando não mistura suas próprias ideias com as do Es-
pírito que se comunica, mas nunca é inteiramente nulo. Seu concurso é 
sempre indispensável, como o de um intermediário, embora se trate dos 
que chamais médiuns mecânicos.”

11a Não haverá maior garantia de independência no médium mecânico 
do que no médium intuitivo?

“Sem dúvida alguma e, para certas comunicações, é preferível um 
médium mecânico, mas, quando se conhecem as faculdades de um mé-
dium intuitivo, torna-se indiferente, conforme as circunstâncias. Quero 
dizer que há comunicações que exigem menos precisão.”

12a Entre os diferentes sistemas que se hão concebido para explicar os 
fenômenos espíritas, há um que proclama estar a verdadeira mediunidade num 
corpo completamente inerte, na cesta, ou no papelão, por exemplo, que serve 
de instrumento; que o Espírito manifestante se identifica com esse objeto e o 
torna, além de vivo, inteligente, donde o nome de médiuns inertes dado a esses 
objetos. Que pensais desse sistema?

“Pouco há que dizer a tal respeito e é que, se o Espírito transmitisse 
inteligência ao papelão, ao mesmo tempo que a vida, aquele escreveria so-
zinho, sem o concurso do médium. Fora singular que o homem inteligente 
se mudasse em máquina e que um objeto inerte se tornasse inteligente. 
Esse é um dos muitos sistemas oriundos de ideias preconcebidas e que 
caem, como tantos outros, ante a experiência e a observação.”

13a Um fenômeno bem conhecido poderia abonar a opinião de que nos 
corpos inertes animados há mais do que a vida: o das mesas, cestas etc. que, 
pelos seus movimentos, exprimem a cólera ou a afeição?

“Quando um homem agita colérico um pau, não é o pau que está 
presa de cólera, nem mesmo a mão que o segura, mas o pensamento que 
dirige a mão. As mesas e as cestas não são mais inteligentes do que o pau, 
nenhum sentimento inteligente apresentam; apenas obedecem a uma in-
teligência. Numa palavra, o Espírito não se transforma em cesta, nem nela 
se domicilia.”

14a Desde que não é racional atribuir-se inteligência a esses objetos, 
poder-se-á considerá-los uma categoria de médiuns, dando-se-lhes o nome de 
médiuns inertes?

“É uma questão de palavras, que pouco nos importa, contanto que 
vos entendais. Sois livres de dar a um boneco o nome de homem.”



Do papel dos médiuns nas comunicações espíritas

231

15a Os Espíritos só têm a linguagem do pensamento; não dispõem da 
linguagem articulada, pelo que só há para eles uma língua. Assim sendo, pode-
ria um Espírito exprimir-se, por via mediúnica, numa língua que jamais falou 
quando vivo? E, nesse caso, de onde tira as palavras de que se serve?

“Acabaste tu mesmo de responder à pergunta que formulaste, dizen-
do que os Espíritos só têm uma língua, que é a do pensamento. Essa língua 
todos a compreendem, tanto os homens como os Espíritos. O Espírito 
errante, quando se dirige ao Espírito encarnado do médium, não lhe fala 
francês, nem inglês, porém a língua universal, que é a do pensamento. Para 
exprimir suas ideias numa língua articulada, transmissível, toma as pala-
vras ao vocabulário do médium.”

16a Se é assim, só na língua do médium deveria ser possível ao Espírito 
exprimir-se. Entretanto, é sabido que escreve em idiomas que o médium desco-
nhece. Não há aí uma contradição?

“Nota, primeiramente, que nem todos os médiuns são aptos a esse 
gênero de exercício e, depois, que os Espíritos só acidentalmente a ele se 
prestam, quando julgam que isso pode ter alguma utilidade. Para as co-
municações usuais e de certa extensão, preferem servir-se de uma língua 
que seja familiar ao médium, porque lhes apresenta menos dificuldades 
materiais a vencer.”

17a A aptidão de certos médiuns para escrever numa língua que lhes é 
estranha não provirá da circunstância de lhes ter sido familiar essa língua em 
outra existência e de haverem guardado a intuição dela?

“É certo que isto se pode dar, mas não constitui regra. Com algum 
esforço, o Espírito pode vencer  momentaneamente a resistência material 
que encontra. É o que acontece quando o médium escreve, na língua que 
lhe é própria, palavras que não conhece.”

18a Poderia uma pessoa analfabeta escrever como médium?
“Sim, mas é fácil de compreender-se que terá de vencer grande di-

ficuldade mecânica, por faltar à mão o hábito do movimento necessário 
a formar letras. O mesmo sucede com os médiuns desenhistas que não 
sabem desenhar.”

19a Poderia um médium, muito pouco inteligente, transmitir comuni-
cações de ordem elevada?

“Sim, pela mesma razão por que um médium pode escrever numa 
língua que lhe seja desconhecida. A mediunidade propriamente dita 



Segunda Parte – Capítulo XIX

232

 independe da inteligência, bem como das qualidades morais. Em falta de 
instrumento melhor, pode o Espírito servir-se daquele que tem à mão. 
Porém, é natural que, para as comunicações de certa ordem, prefira o mé-
dium que lhe ofereça menos obstáculos materiais. Acresce outra considera-
ção: o idiota muitas vezes só o é pela imperfeição de seus órgãos, podendo, 
entretanto, seu Espírito ser mais adiantado do que o julguem. Tens a prova 
disso em certas evocações de idiotas, mortos ou vivos.” 

nota. Este é um fato que a experiência comprova. Por muitas vezes temos evocado 

idiotas vivos que hão dado patentes provas de identidade e responderam com muita 

sensatez e mesmo de modo superior. Esse estado é uma punição para o Espírito, 

que sofre com o constrangimento em que se vê. Um médium idiota pode, pois, 

oferecer ao Espírito que queira manifestar-se mais recursos de que se supunha. 

(Veja-se: Revista espírita, julho de 1860, artigo sobre a frenologia e a fisiognomia.)

20a Donde vem a aptidão de alguns médiuns para escrever em verso?
 “A poesia é uma linguagem. Eles podem escrever em verso, como 

podem escrever numa língua que desconheçam. Depois, é possível que 
tenham sido poetas em outra existência e, como já te dissemos, os co-
nhecimentos adquiridos jamais os perde o Espírito, que tem de chegar à 
perfeição em todas as coisas. Nesse caso, o que eles hão sabido lhes dá uma 
facilidade de que não dispõem no estado ordinário.”

21a O mesmo ocorre com os que têm aptidão especial para o desenho e 
a música?

“Sim; o desenho e a música também são maneiras de se exprimirem 
os pensamentos. Os Espíritos se servem dos instrumentos que mais facili-
dade lhes oferecem.”

22a A expressão do pensamento pela poesia, pelo desenho ou pela música 
depende unicamente da aptidão especial do médium ou também da do Espírito 
que se comunica?

“Às vezes, do médium; às vezes, do Espírito. Os Espíritos Superiores 
possuem todas as aptidões. Os Espíritos inferiores só dispõem de conheci-
mentos limitados.”

23a Por que é que um homem de extraordinário talento numa existência 
já não o tem na existência seguinte?

“Nem sempre assim é, pois que muitas vezes ele aperfeiçoa, numa 
existência, o que começou na precedente. Mas pode acontecer que uma 



Do papel dos médiuns nas comunicações espíritas

233

faculdade extraordinária dormite durante certo tempo, para deixar que ou-
tra se desenvolva. É um gérmen latente, que tornará a ser encontrado mais 
tarde e do qual alguns traços ou, pelo menos, uma vaga intuição sempre 
permanecem.”

224. O Espírito que se quer comunicar compreende, sem dúvida, 
todas as línguas, pois que as línguas são a expressão do pensamento e é pelo 
pensamento que o Espírito tem a compreensão de tudo, mas, para expri-
mir esse pensamento, torna-se-lhe necessário um instrumento, e este é o 
médium. A alma do médium, que recebe a comunicação de um terceiro, 
não a pode transmitir senão pelos órgãos de seu corpo. Ora, esses órgãos 
não podem ter, para uma língua que o médium desconheça, a flexibilidade 
que apresentam para a que lhe é familiar.

Um médium que apenas saiba o francês poderá, acidentalmente, dar 
uma resposta em inglês, por exemplo, se ao Espírito apraz fazê-lo; porém, 
os Espíritos, que já acham muito lenta a linguagem humana, em confronto 
com a rapidez do pensamento, tanto assim que a abreviam quanto po-
dem, se impacientam com a resistência mecânica que encontram; daí, nem 
sempre o fazerem. Essa também a razão por que um médium novato, que 
escreve penosa e lentamente, ainda que na sua própria língua, em geral não 
obtém mais do que respostas breves e sem desenvolvimento. Por isso, os 
Espíritos recomendam que, com um médium assim, só se lhes dirijam per-
guntas simples. Para as de grande alcance, faz-se mister um médium desen-
volvido, que nenhuma dificuldade mecânica ofereça ao Espírito. Ninguém 
tomaria para seu ledor um estudante que estivesse aprendendo a soletrar. 
Um bom operário não gosta de servir-se de maus instrumentos.

Acrescentemos outra consideração de muita gravidade no que con-
cerne às línguas estrangeiras. Os ensaios deste gênero são sempre feitos por 
curiosidade e por experiência. Ora, nada mais antipático aos Espíritos do 
que as provas a que tentem sujeitá-los. A elas jamais se prestam os Espíritos 
Superiores, os quais se afastam, logo que se pretende entrar por esse ca-
minho. Tanto se comprazem nas coisas úteis e sérias, quanto lhes repugna 
 ocuparem-se com coisas fúteis e sem objetivo. É, dirão os incrédulos, para 
nos convencermos e esse fim é útil, porque pode granjear adeptos para a 
causa dos Espíritos. A isto respondem os Espíritos: “A nossa causa não pre-
cisa dos que têm orgulho bastante para se suporem indispensáveis. Chama-
mos a nós os que queremos, e estes são quase sempre os mais pequeninos e 



Segunda Parte – Capítulo XIX

234

os mais  humildes. Fez Jesus os milagres que lhe pediam os escribas? E de que 
homens se serviu para revolucionar o mundo? Se quiserdes convencer-vos, 
de outros meios dispondes, que não a força; começai por submeter-vos; não 
é regular que o discípulo imponha sua vontade ao mestre.”

Daí decorre que, salvo algumas exceções, o médium exprime o pen-
samento dos Espíritos pelos meios mecânicos que lhe estão à disposição e 
também que a expressão desse pensamento pode e deve mesmo, as mais das 
vezes, ressentir-se da imperfeição de tais meios. Assim, o homem inculto, 
o campônio, poderá dizer as mais belas coisas, expressar as mais elevadas e 
as mais filosóficas ideias, falando como campônio, porquanto, conforme se 
sabe, para os Espíritos o pensamento a tudo sobrepuja. Isto responde a cer-
tas críticas a propósito das incorreções de estilo e de ortografia, que se im-
putam aos Espíritos, mas que tanto podem provir deles, como do médium. 
Apegar-se a tais coisas não passa de futilidade. Não é menos pueril que se 
atenham a reproduzir essas incorreções com exatidão minuciosa, conforme 
o temos visto fazerem algumas vezes. Lícito é, portanto, corrigi-las, sem o 
mínimo escrúpulo, a menos que caracterizem o Espírito que se comunica, 
caso em que é bom conservá-las, como prova de identidade. Assim é, por 
exemplo, que temos visto um Espírito escrever constantemente Jule (sem 
o s), falando a seu neto, porque, quando vivo, escrevia desse modo, muito 
embora o neto, que lhe servia de médium, soubesse perfeitamente escrever 
o seu próprio nome.

225. A dissertação que se segue, dada espontaneamente por um Es-
pírito Superior, que se revelou mediante comunicações de ordem elevadís-
sima, resume, de modo claro e completo, a questão do papel do médium:

“Qualquer que seja a natureza dos médiuns escreventes, quer mecâ-
nicos ou semimecânicos, quer simplesmente intuitivos, não variam essen-
cialmente os nossos processos de comunicação com eles. De fato, nós nos 
comunicamos com os Espíritos encarnados dos médiuns, da mesma forma 
que com os Espíritos propriamente ditos, tão só pela irradiação do nosso 
pensamento.

“Os nossos pensamentos não precisam da vestidura da palavra para 
serem compreendidos pelos Espíritos, e todos os Espíritos percebem os 
pensamentos que lhes desejamos transmitir, sendo suficiente que lhes 
dirijamos esses pensamentos e isto em razão de suas faculdades intelec-
tuais. Quer dizer que tal pensamento tais ou quais Espíritos o podem 



Do papel dos médiuns nas comunicações espíritas

235

 compreender, em virtude do adiantamento deles, ao passo que, para tais 
outros, por não despertarem nenhuma lembrança, nenhum conhecimento 
que lhes dormitem no fundo do coração ou do cérebro, esses mesmos pen-
samentos não lhes são perceptíveis. Neste caso, o Espírito encarnado, que 
nos serve de médium, é mais apto a exprimir o nosso pensamento a outros 
encarnados, se bem não o compreenda, do que um Espírito desencarnado, 
mas pouco adiantado, se fôssemos forçados a servir-nos dele, porquanto o 
ser terreno põe seu corpo, como instrumento, à nossa disposição, o que o 
Espírito errante não pode fazer.

“Assim, quando encontramos em um médium o cérebro povoado 
de conhecimentos adquiridos na sua vida atual e o seu Espírito rico de 
conhecimentos latentes, obtidos em vidas anteriores, de natureza a nos 
facilitarem as comunicações, dele de preferência nos servimos, porque com 
ele o fenômeno da comunicação se nos torna muito mais fácil do que com 
um médium de inteligência limitada e de escassos conhecimentos anterior-
mente adquiridos. Vamos fazer-nos compreensíveis por meio de algumas 
explicações claras e precisas.

“Com um médium, cuja inteligência atual, ou anterior, se ache de-
senvolvida, o nosso pensamento se comunica instantaneamente de Espí-
rito a Espírito, por uma faculdade peculiar à essência mesma do Espírito. 
Nesse caso, encontramos no cérebro do médium os elementos próprios 
a dar ao nosso pensamento a vestidura da palavra que lhe corresponda e 
isto quer o médium seja intuitivo, quer semimecânico, ou inteiramente 
mecânico. Essa a razão por que, seja qual for a diversidade dos Espíritos 
que se comunicam com um médium, os ditados que este obtém, embora 
procedam de Espíritos diferentes, trazem, quanto à forma e ao colorido, 
o cunho que lhe é pessoal. Com efeito, se bem o pensamento lhe seja de 
todo estranho, se bem o assunto esteja fora do âmbito em que ele habitual-
mente se move, se bem o que nós queremos dizer não provenha dele, nem 
por isso deixa o médium de exercer influência, no tocante à forma, pelas 
qualidades e propriedades inerentes à sua individualidade. É exatamente 
como quando observais panoramas diversos, com lentes matizadas, verdes, 
brancas, ou azuis; embora os panoramas, ou objetos observados, sejam 
inteiramente opostos e independentes, em absoluto, uns dos outros, não 
deixam por isso de afetar uma tonalidade que provém das cores das len-
tes. Ou melhor: comparemos os médiuns a esses bocais cheios de líquidos 



Segunda Parte – Capítulo XIX

236

coloridos e transparentes, que se veem nos mostruários dos laboratórios 
farmacêuticos. Pois bem, nós somos como luzes que clareiam certos pano-
ramas morais, filosóficos e internos, por meio dos médiuns azuis, verdes ou 
vermelhos, de tal sorte que os nossos raios luminosos, obrigados a passar 
através de vidros mais ou menos bem facetados, mais ou menos trans-
parentes, isto é, de médiuns mais ou menos inteligentes, só chegam aos 
objetos que desejamos iluminar, tomando a coloração, ou melhor, a forma 
de dizer própria e particular desses médiuns. Enfim, para terminar com 
uma última comparação: nós, os Espíritos, somos quais compositores de 
música, que hão composto ou querem improvisar uma ária e que só têm à 
mão ou um piano, um violino, uma flauta, um fagote ou uma gaita de dez 
centavos. É incontestável que, com o piano, o violino ou a flauta, executa-
remos a nossa composição de modo muito compreensível para os ouvintes. 
Se bem sejam muito diferentes uns dos outros os sons produzidos pelo 
piano, pelo fagote ou pela clarineta, nem por isso a composição deixará de 
ser idêntica em qualquer desses instrumentos, abstração feita dos matizes 
do som. Mas, se só tivermos à nossa disposição uma gaita de dez centavos, 
aí está para nós a dificuldade.

“Efetivamente, quando somos obrigados a servir-nos de médiuns 
pouco adiantados, muito mais longo e penoso se torna o nosso trabalho, 
porque nos vemos forçados a lançar mão de formas incompletas, o que é 
para nós uma complicação, pois somos constrangidos a decompor os nos-
sos pensamentos e a ditar palavra por palavra, letra por letra, constituindo 
isso uma fadiga e um aborrecimento, assim como um entrave real à preste-
za e ao desenvolvimento das nossas manifestações.

“Por isso é que gostamos de achar médiuns bem adestrados, bem 
aparelhados, munidos de materiais prontos a serem utilizados, numa pala-
vra: bons instrumentos, porque então o nosso perispírito, atuando sobre o 
daquele a quem mediunizamos, nada mais tem que fazer senão impulsionar 
a mão que nos serve de lapiseira ou caneta, enquanto, com os médiuns in-
suficientes, somos obrigados a um trabalho análogo ao que temos quando 
nos comunicamos mediante pancadas, isto é, formando, letra por letra, 
palavra por palavra, cada uma das frases que traduzem os pensamentos que 
vos queiramos transmitir.

“É por estas razões que de preferência nos dirigimos, para a divul-
gação do Espiritismo e para o desenvolvimento das faculdades mediúnicas 



Do papel dos médiuns nas comunicações espíritas

237

escreventes, às classes cultas e instruídas, embora seja nessas classes que se 
encontram os indivíduos mais incrédulos, mais rebeldes e mais imorais. É 
que, assim como deixamos hoje, aos Espíritos galhofeiros e pouco adian-
tados, o exercício das comunicações tangíveis, de pancadas e transportes, 
assim também os homens pouco sérios preferem o espetáculo dos fenô-
menos que lhes afetam os olhos ou os ouvidos aos fenômenos puramente 
espirituais, puramente psicológicos.

“Quando queremos transmitir ditados espontâneos, atuamos sobre 
o cérebro, sobre os arquivos do médium e preparamos os nossos materiais 
com os elementos que ele nos fornece e isto à sua revelia. É como se lhe 
tomássemos à bolsa as somas que ele aí possa ter e puséssemos as moedas 
que as formam na ordem que mais conveniente nos parecesse.

“Mas quando o próprio médium é quem nos quer interrogar, bom é 
reflita nisso seriamente, a fim de nos fazer com método as suas perguntas, 
facilitando-nos assim o trabalho de responder a elas. Porque, como já te 
dissemos em instrução anterior, o vosso cérebro está frequentemente em 
inextricável desordem e, não só difícil, como também penoso se nos torna 
mover-nos no dédalo dos vossos pensamentos. Quando seja um terceiro 
quem nos haja de interrogar, é bom e conveniente que a série de pergun-
tas seja comunicada de antemão ao médium, para que este se identifique 
com o Espírito do evocador e dele, por assim dizer, se impregne, porque, 
então, nós outros teremos mais facilidade para responder, por efeito da 
afinidade existente entre o nosso perispírito e o do médium que nos serve 
de  intérprete.

“Sem dúvida, podemos falar de matemáticas, servindo-nos de um 
médium a quem estas sejam absolutamente estranhas; porém, quase sem-
pre, o Espírito desse médium possui, em estado latente, conhecimento do 
assunto, isto é, conhecimento peculiar ao ser fluídico e não ao ser encar-
nado, por ser o seu corpo atual um instrumento rebelde, ou contrário, a 
esse conhecimento. O mesmo se dá com a Astronomia, com a Poesia, com 
a Medicina, com as diversas línguas, assim como com todos os outros co-
nhecimentos peculiares à espécie humana.

“Finalmente, ainda temos como meio penoso de elaboração, para ser 
usado com médiuns completamente estranhos ao assunto de que se trate, o 
da reunião das letras e das palavras, uma a uma, como em tipografia.



Segunda Parte – Capítulo XIX

238

“Conforme acima dissemos, os Espíritos não precisam vestir seus 
pensamentos; eles os percebem e transmitem, reciprocamente, pelo só fato 
de os pensamentos existirem neles. Os seres corpóreos, ao contrário, só 
podem perceber os pensamentos, quando revestidos. Enquanto a letra, a 
palavra, o substantivo, o verbo, a frase, em suma, vos são necessários para 
perceberdes, mesmo mentalmente, as ideias, nenhuma forma visível ou 
tangível nos é necessária.” 

Erasto e Timóteo 

nota. Esta análise do papel dos médiuns e dos processos pelos quais os Espíritos 

se comunicam é tão clara quanto lógica. Dela decorre, como princípio, que o Es-

pírito haure não as suas ideias, porém os materiais de que necessita para exprimi-las 

no cérebro do médium e que, quanto mais rico em materiais for esse cérebro, tan-

to mais fácil será a comunicação. Quando o Espírito se exprime num idioma fa-

miliar ao médium, encontra neste, inteiramente formadas, as palavras necessárias 

ao revestimento da ideia; se o faz numa língua estranha ao médium, não encontra 

neste as palavras, mas apenas as letras. Por isso é que o Espírito se vê obrigado a 

ditar, por assim dizer, letra a letra, tal qual como quem quisesse fazer que escre-

vesse alemão uma pessoa que desse idioma não conhecesse uma só palavra. Se o 

médium é analfabeto, nem mesmo as letras fornece ao Espírito. Preciso se torna a 

este conduzir-lhe a mão, como se faz a uma criança que começa a aprender. Ainda 

maior dificuldade a vencer encontra aí o Espírito. Estes fenômenos, pois, são pos-

síveis e há deles numerosos exemplos; compreende-se, no entanto, que semelhante 

maneira de proceder pouco apropriada se mostra para comunicações extensas e 

rápidas e que os Espíritos hão de preferir os instrumentos de manejo mais fácil, 

ou, como eles dizem, os médiuns bem aparelhados do ponto de vista deles.

Se os que reclamam esses fenômenos, como meio de se convencerem, estudas-

sem previamente a teoria, haviam de saber em que condições excepcionais eles se 

 produzem.



CAPÍTULO XX

M

Da influência moral 
do médium

• Questões diversas • Dissertação de um Espírito sobre a influência moral

226. 1a O desenvolvimento da mediunidade guarda relação com o de-
senvolvimento moral dos médiuns?

“Não; a faculdade propriamente dita se radica no organismo; inde-
pende do moral. O mesmo, porém, não se dá com o seu uso, que pode ser 
bom ou mau, conforme as qualidades do médium.”

2a Sempre se há dito que a mediunidade é um dom de Deus, uma gra-
ça, um favor. Por que, então, não constitui privilégio dos homens de bem e 
por que se veem pessoas indignas que a possuem no mais alto grau e que dela 
usam mal?

“Todas as faculdades são favores pelos quais deve a criatura render 
graças a Deus, pois que homens há privados delas. Poderias igualmente 
perguntar por que concede Deus vista magnífica a malfeitores, destreza 
a gatunos, eloquência aos que dela se servem para dizer coisas nocivas. O 
mesmo se dá com a mediunidade. Se há pessoas indignas que a possuem, 
é que disso precisam mais do que as outras para se melhorarem. Pensas 
que Deus recusa meios de salvação aos culpados? Ao contrário, multipli-
ca-os no caminho que eles percorrem; põe-nos nas mãos deles. Cabe-lhes 
aproveitá-los. Judas, o traidor, não fez milagres e não curou doentes, como 
apóstolo? Deus permitiu que ele tivesse esse dom, para mais odiosa tornar 
aos seus próprios olhos a traição que praticou.”



Segunda Parte – Capítulo XX

240

3a Os médiuns que fazem mau uso das suas faculdades, que não se ser-
vem delas para o bem ou que não as aproveitam para se instruírem sofrerão as 
consequências dessa falta?

“Se delas fizerem mau uso, serão punidos duplamente, porque têm 
um meio a mais de se esclarecerem e o não aproveitam. Aquele que vê claro 
e tropeça é mais censurável do que o cego que cai no fosso.”

4a Há médiuns aos quais, espontaneamente e quase constantemente, são 
dadas comunicações sobre o mesmo assunto, sobre certas questões morais, por 
exemplo, sobre determinados defeitos. Terá isso algum fim?

“Tem, e esse fim é esclarecê-los sobre o assunto frequentemente 
repetido, ou corrigi-los de certos defeitos. Por isso é que a uns falarão 
continuamente do orgulho, a outros, da caridade. É que só a saciedade 
lhes poderá abrir, afinal, os olhos. Não há médium que faça mau uso da 
sua faculdade, por ambição ou interesse, ou que a comprometa por causa 
de um defeito capital, como o orgulho, o egoísmo, a leviandade etc., e 
que, de tempos a tempos, não receba admoestações dos Espíritos. O pior 
é que as mais das vezes eles não as tomam como dirigidas a si próprios.” 

nota. É frequente usarem os Espíritos de circunlóquios em suas lições, dando-

-as de modo indireto para não tirarem o mérito àquele que as sabe aproveitar e 

aplicar. Porém, tais são a cegueira e o orgulho de algumas pessoas, que elas não se 

reconhecem no quadro que se lhes põe diante dos olhos. Ainda mais: se o Espírito 

lhes dá a entender que é delas que se trata, zangam-se e o qualificam de mentiroso 

ou malicioso. Só isto basta para provar que o Espírito tem razão.

5a Nas lições ditadas, de modo geral, ao médium, sem aplicação pessoal, 
não figura ele como instrumento passivo, para instrução de outrem?

“Muitas vezes, os avisos e conselhos não lhe são dirigidos pessoal-
mente, mas a outros a quem não nos podemos dirigir senão por intermé-
dio dele, que, entretanto, deve tomar a parte que lhe caiba em tais avisos e 
conselhos, se não o cega o amor-próprio.

“Não creias que a faculdade mediúnica seja dada somente para cor-
reção de uma ou duas pessoas, não. O objetivo é mais alto: trata-se da Hu-
manidade. Um médium é um instrumento pouquíssimo importante como 
indivíduo. Por isso é que, quando damos instruções que devem aproveitar 
à generalidade dos homens, nos servimos dos que oferecem as facilidades 
necessárias. Tenha-se, porém, como certo que tempo virá em que os bons 



Da influência moral do médium

241

médiuns serão muito comuns, de sorte que os bons Espíritos não precisa-
rão servir-se de instrumentos maus.”

6a Visto que as qualidades morais do médium afastam os Espíritos im-
perfeitos, como é que um médium dotado de boas qualidades transmite respos-
tas falsas ou grosseiras?

“Conheces, porventura, todos os escaninhos da alma humana? Demais, 
pode a criatura ser leviana e frívola, sem que seja viciosa. Também isso se dá 
porque, às vezes, ele necessita de uma lição, a fim de manter-se em guarda.”

7a Por que permitem os Espíritos Superiores que pessoas dotadas de gran-
de poder, como médiuns, e que muito de bom poderiam fazer, sejam instru-
mentos do erro?

“Os Espíritos de que falas procuram influenciá-las, mas, quando es-
sas pessoas consentem em ser arrastadas para mau caminho, eles as deixam 
ir. Daí o servirem-se delas com repugnância, visto que a verdade não pode 
ser interpretada pela mentira.”

8a Será absolutamente impossível se obtenham boas comunicações por 
um médium imperfeito? 

“Um médium imperfeito pode algumas vezes obter boas coisas, por-
que, se dispõe de uma bela faculdade, não é raro que os bons Espíritos se 
sirvam dele, à falta de outro, em circunstâncias especiais; porém isso só 
acontece momentaneamente, porquanto, desde que os Espíritos encon-
trem um que mais lhes convenha, dão preferência a este.”

nota. Deve-se observar que, quando os bons Espíritos veem que um médium 

deixa de ser bem assistido e se torna, pelas suas imperfeições, presa dos Espíritos 

enganadores, quase sempre fazem surgir circunstâncias que lhe desvendam os de-

feitos e o afastam das pessoas sérias e bem-intencionadas, cuja boa-fé poderia ser 

ilaqueada. Neste caso, quaisquer que sejam as faculdades que possua, seu afasta-

mento não é de causar saudades.

9a Qual o médium que se poderia qualificar de perfeito?
“Perfeito, ah! bem sabes que a perfeição não existe na Terra, sem o 

que não estaríeis nela. Dize, portanto, bom médium, e já é muito, pois que 
eles são raros. Médium perfeito seria aquele contra o qual os maus Espíritos 
jamais ousassem uma tentativa de enganá-lo. O melhor é aquele que, sim-
patizando somente com os bons Espíritos, tem sido o menos  enganado.”



Segunda Parte – Capítulo XX

242

10a Se ele só com os bons Espíritos simpatiza, como permitem estes que 
seja enganado?

“Os bons Espíritos permitem, às vezes, que isso aconteça com os 
melhores médiuns, para lhes exercitar a ponderação e para lhes ensinar 
a discernir o verdadeiro do falso. Depois, por muito bom que seja, um 
médium jamais é tão perfeito que não possa ser atacado por algum lado 
fraco. Isto lhe deve servir de lição. As falsas comunicações, que de tempos 
em tempos ele recebe, são avisos para que não se considere infalível e não 
se ensoberbeça. Porque o médium que receba as coisas mais notáveis não 
tem que se gloriar disso, como não o tem o tocador de realejo que obtém 
belas árias movendo a manivela do seu instrumento.”

11a Quais as condições necessárias para que a palavra dos Espíritos Su-
periores nos chegue isenta de qualquer alteração?

“Querer o bem; repulsar o egoísmo e o orgulho. Ambas essas coisas 
são necessárias.”

12a Uma vez que a palavra dos Espíritos Superiores não nos chega pura, 
senão em condições difíceis de se encontrarem preenchidas, esse fato não consti-
tui um obstáculo à propagação da verdade?

“Não, porque a luz sempre chega ao que a deseja receber. Todo aque-
le que queira esclarecer-se deve fugir às trevas, e as trevas se encontram na 
impureza do coração.

“Os Espíritos que considerais como personificações do bem não 
atendem de boa vontade ao apelo dos que trazem o coração manchado 
pelo orgulho, pela cupidez e pela falta de caridade.

“Expurguem-se, pois, os que desejam esclarecer-se, de toda a vaidade 
humana e humilhem a sua inteligência ante o infinito poder do Criador. 
Esta a melhor prova que poderão dar da sinceridade do desejo que os ani-
ma. É uma condição a que todos podem satisfazer.”

227. Se o médium, do ponto de vista da execução, não passa de um 
instrumento, exerce, todavia, influência muito grande sob o aspecto moral. 
Pois que, para se comunicar, o Espírito desencarnado se identifica com o 
Espírito do médium, esta identificação não se pode verificar senão havendo, 
entre um e outro, simpatia e, se assim é lícito dizer-se, afinidade. A alma 
exerce sobre o Espírito livre uma espécie de atração ou de repulsão, confor-
me o grau da semelhança existente entre eles. Ora, os bons têm afinidade 
com os bons, e os maus com os maus, donde se segue que as qualidades 



Da influência moral do médium

243

morais do médium exercem influência capital sobre a natureza dos Espí-
ritos que por ele se comunicam. Se o médium é vicioso, em torno dele se 
vêm grupar os Espíritos inferiores, sempre prontos a tomar o lugar aos bons 
Espíritos evocados. As qualidades que, de preferência, atraem os bons Espí-
ritos são: a bondade, a benevolência, a simplicidade do coração, o amor do 
próximo, o desprendimento das coisas materiais. Os defeitos que os afastam 
são: o orgulho, o egoísmo, a inveja, o ciúme, o ódio, a cupidez, a sensuali-
dade e todas as paixões que escravizam o homem à matéria.

228. Todas as imperfeições morais são outras tantas portas abertas ao 
acesso dos maus Espíritos. A que, porém, eles exploram com mais habili-
dade é o orgulho, porque é a que a criatura menos confessa a si mesma. O 
orgulho tem perdido muitos médiuns dotados das mais belas faculdades 
e que, se não fora essa imperfeição, teriam podido tornar-se instrumentos 
notáveis e muito úteis, ao passo que, presas de Espíritos mentirosos, suas 
faculdades, depois de se haverem pervertido, aniquilaram-se e mais de um 
se viu humilhado por amaríssimas decepções.

O orgulho, nos médiuns, traduz-se por sinais inequívocos, a cujo res-
peito tanto mais necessário é se insista, quanto constitui uma das causas mais 
fortes de suspeição, no tocante à veracidade de suas comunicações. Começa 
por uma confiança cega nessas mesmas comunicações e na infalibilidade do 
Espírito que lhas dá. Daí um certo desdém por tudo o que não venha deles: é 
que julgam ter o privilégio da verdade. O prestígio dos grandes nomes, com 
que se adornam os Espíritos tidos por seus protetores, os deslumbra e, como 
neles o amor-próprio sofreria, se houvessem de confessar que são ludibria-
dos, repelem todo e qualquer conselho; evitam-nos mesmo, afastando-se de 
seus amigos e de quem quer que lhes possa abrir os olhos. Se condescendem 
em escutá-los, nenhum apreço lhes dão às opiniões, porquanto duvidar do 
Espírito que os assiste fora quase uma profanação. Aborrecem-se com a me-
nor contradita, com uma simples observação crítica e vão às vezes ao ponto 
de tomar ódio às próprias pessoas que lhes têm prestado serviço. Por favo-
recerem a esse insulamento a que os arrastam os Espíritos que não querem 
contraditores, esses mesmos Espíritos se comprazem em lhes conservar as 
ilusões, para o que os fazem considerar coisas sublimes as mais polpudas ab-
surdidades. Assim, confiança absoluta na superioridade do que obtêm, des-
prezo pelo que deles não venha, irrefletida importância dada aos grandes no-
mes, recusa de todo  conselho,  suspeição sobre qualquer crítica,  afastamento 



Segunda Parte – Capítulo XX

244

dos que podem emitir opiniões desinteressadas, crédito em suas aptidões, 
apesar de inexperientes: tais as características dos médiuns orgulhosos.

Devemos também convir em que, muitas vezes, o orgulho é des-
pertado no médium pelos que o cercam. Se ele tem faculdades um pouco 
transcendentes, é procurado e gabado e entra a julgar-se indispensável. 
Logo toma ares de importância e desdém, quando presta a alguém o seu 
concurso. Mais de uma vez tivemos motivo de deplorar elogios que dispen-
samos a alguns médiuns, com o intuito de os animar.

229. A par disto, ponhamos em evidência o quadro do médium verda-
deiramente bom, daquele em que se pode confiar. Supor-lhe-emos, antes de 
tudo, uma grandíssima facilidade de execução, que permita se comuniquem 
livremente os Espíritos, sem encontrarem qualquer obstáculo material. Isto 
posto, o que mais importa considerar é de que natureza são os Espíritos 
que habitualmente o assistem, para o que não nos devemos ater aos nomes, 
porém à linguagem. Jamais deverá ele perder de vista que a simpatia que 
lhe dispensam os bons Espíritos estará na razão direta de seus esforços por 
afastar os maus. Persuadido de que a sua faculdade é um dom que só lhe foi 
outorgado para o bem, de nenhum modo procura prevalecer-se dela, nem 
apresentá-la como demonstração de mérito seu. Aceita as boas comunica-
ções, que lhe são transmitidas, como uma graça, de que lhe cumpre tornar-se 
cada vez mais digno, pela sua bondade, pela sua benevolência e pela sua mo-
déstia. O primeiro se orgulha de suas relações com os Espíritos Superiores; 
este outro se humilha, por se considerar sempre abaixo desse favor.

230. A seguinte instrução deu-no-la sobre o assunto, um Espírito de 
quem temos inserido muitas comunicações:

“Já o dissemos: os médiuns, apenas como tais, só secundária influência 
exercem nas comunicações dos Espíritos; o papel deles é o de uma máqui-
na elétrica, que transmite os despachos telegráficos de um ponto da Terra 
a outro ponto distante. Assim, quando queremos ditar uma comunicação, 
agimos sobre o médium, como o empregado do telégrafo sobre o aparelho, 
isto é, do mesmo modo que o tique-taque do telégrafo traça, a milhares de 
léguas, sobre uma tira de papel, os sinais reprodutores do despacho, também 
nós comunicamos, por meio do aparelho mediúnico, através das distâncias 
incomensuráveis que separam o mundo visível do Mundo Invisível, o mundo 
imaterial do mundo carnal, o que vos queremos ensinar. Mas, assim como as 
influências atmosféricas atuam, perturbando, muitas vezes, as  transmissões 



Da influência moral do médium

245

do telégrafo elétrico, igualmente a influência moral do médium atua e per-
turba, às vezes, a transmissão dos nossos  despachos de Além-Túmulo, por-
que somos obrigados a fazê-los passar por um meio que lhes é contrário. 
Entretanto, essa influência, amiúde, se anula, pela nossa energia e vontade, 
e nenhum ato perturbador se manifesta. Com efeito, os ditados de alto al-
cance filosófico, as comunicações de perfeita moralidade são transmitidos 
algumas vezes por médiuns impróprios a esses ensinos superiores, enquanto, 
por outro lado, comunicações pouco edificantes chegam também, às vezes, 
por médiuns que se envergonham de lhes haverem servido de condutores.

“Em tese geral, pode afirmar-se que os Espíritos atraem Espíritos 
que lhes são similares e que raramente os Espíritos das plêiadas elevadas 
se comunicam por aparelhos maus condutores, quando têm à mão bons 
aparelhos mediúnicos, bons médiuns, numa palavra.

“Os médiuns levianos e pouco sérios atraem, pois, Espíritos da mes-
ma natureza; por isso é que suas comunicações se mostram cheias de ba-
nalidades, frivolidades, ideias truncadas e, não raro, muito heterodoxas, 
espiriticamente falando. Certamente, podem eles dizer, e às vezes dizem, 
coisas aproveitáveis, mas, nesse caso, principalmente, é que um exame se-
vero e escrupuloso se faz necessário, porquanto, de envolta com essas coisas 
aproveitáveis, Espíritos hipócritas insinuam, com habilidade e preconcebi-
da perfídia, fatos de pura invencionice, asserções mentirosas, a fim de ilu-
dir a boa-fé dos que lhes dispensam atenção. Devem riscar-se, então, sem 
piedade, toda palavra, toda frase equívoca e só conservar do ditado o que a 
lógica possa aceitar ou o que a Doutrina já ensinou. As comunicações des-
ta natureza só são de temer para os espíritas que trabalham isolados, para 
os grupos novos ou pouco esclarecidos, visto que, nas reuniões onde os 
adeptos estão adiantados e já adquiriram experiência, a gralha perde o seu 
tempo a se adornar com as penas do pavão: acaba sempre desmascarada.

“Não falarei dos médiuns que se comprazem em solicitar e receber 
comunicações obscenas. Deixemos se deleitem na companhia dos Espíritos 
cínicos. Aliás, os autores das comunicações desta ordem buscam, por si mes-
mos, a solidão e o isolamento; porquanto só desprezo e nojo poderão causar 
entre os membros dos grupos filosóficos e sérios. Onde, porém, a influên-
cia moral do médium se faz realmente sentir é quando ele substitui, pelas 
que lhe são pessoais, as ideias que os Espíritos se esforçam por lhe sugerir e 
 também quando tira da sua imaginação teorias fantásticas que, de boa-fé, 



Segunda Parte – Capítulo XX

246

julga  resultarem de uma comunicação intuitiva. É de apostar-se então mil 
contra um que isso não passa de reflexo do próprio Espírito do médium. 
Dá-se mesmo o fato curioso de mover-se a mão do médium, quase mecani-
camente às vezes, impelida por um Espírito secundário e zombeteiro. É essa 
a pedra de toque contra a qual vêm quebrar-se as imaginações ardentes, por 
isso que, arrebatados pelo ímpeto de suas próprias ideias, pelas lentejoulas de 
seus conhecimentos literários, os médiuns desconhecem o ditado modesto de 
um Espírito criterioso e, abandonando a presa pela sombra, o substituem por 
uma paráfrase empolada. Contra este escolho terrível vêm igualmente cho-
car-se as personalidades ambiciosas que, em falta das comunicações que os 
bons Espíritos lhes recusam, apresentam suas próprias obras como se fossem 
desses Espíritos. Daí a necessidade de serem, os diretores dos grupos espíri-
tas, dotados de fino tato, de rara sagacidade, para discernir as comunicações 
autênticas das que não o são e para não ferir os que se iludem a si mesmos.

“Na dúvida, abstém-te, diz um dos vossos velhos provérbios. Não ad-
mitais, portanto, senão o que seja, aos vossos olhos, de manifesta evidência. 
Desde que uma opinião nova venha a ser expendida, por pouco que vos 
pareça duvidosa, fazei-a passar pelo crisol da razão e da lógica e rejeitai desas-
sombradamente o que a razão e o bom senso reprovarem. Melhor é repelir 
dez verdades do que admitir uma única falsidade, uma só teoria errônea. 
Efetivamente, sobre essa teoria poderíeis edificar um sistema completo, que 
desmoronaria ao primeiro sopro da verdade, como um monumento edifica-
do sobre areia movediça, ao passo que, se rejeitardes hoje algumas verdades, 
porque não vos são demonstradas clara e logicamente, mais tarde um fato 
brutal ou uma demonstração irrefutável virá afirmar-vos a sua autenticidade.

“Lembrai-vos, no entanto, ó espíritas! de que, para Deus e para os 
bons Espíritos, só há de impossível a injustiça e a iniquidade.

“O Espiritismo já está bastante espalhado entre os homens e já mo-
ralizou suficientemente os adeptos sinceros da sua santa doutrina, para que 
os Espíritos já não se vejam constrangidos a usar de maus instrumentos, de 
médiuns imperfeitos. Se, pois, agora, um médium, qualquer que ele seja, 
se tornar objeto de legítima suspeição, pelo seu proceder, pelos seus costu-
mes, pelo seu orgulho, pela sua falta de amor e de caridade, repeli, repeli 
suas comunicações, porquanto aí estará uma serpente oculta entre as ervas. 
É esta a conclusão a que chego sobre a influência moral dos médiuns.”

 Erasto



CAPÍTULO XXI

M

Da influência do meio

231. 1a O meio em que se acha o médium exerce alguma influência nas 
manifestações?

“Todos os Espíritos que cercam o médium o auxiliam para o bem 
ou para o mal.”

2a Não podem os Espíritos Superiores triunfar da má vontade do Espíri-
to encarnado que lhes serve de intérprete e dos que o cercam?

 “Podem, quando julgam conveniente e conforme a intenção da 
pessoa que a eles se dirige. Já o dissemos: os Espíritos mais elevados se 
comunicam, às vezes, por uma graça especial, malgrado a imperfeição do 
médium e do meio, mas, então, estes se conservam completamente estra-
nhos ao fato.”

3a Os Espíritos Superiores procuram encaminhar para uma corrente de 
ideias sérias as reuniões fúteis? 

“Os Espíritos Superiores não vão às reuniões nas quais sabem que a 
presença deles é inútil. Nos meios pouco instruídos, mas onde há sinceri-
dade, de boa mente vamos, ainda mesmo que aí só instrumentos medío-
cres encontremos. Não vamos, porém, aos meios instruídos onde domina 
a ironia. Em tais meios, é necessário se fale aos ouvidos e aos olhos: esse o 
papel dos Espíritos batedores e zombeteiros. Convém que aqueles que se 
orgulham da sua ciência sejam humilhados pelos Espíritos menos instruí-
dos e menos adiantados.”

4a Aos Espíritos inferiores é interdito o acesso às reuniões sérias?
“Não, algumas vezes lhes é permitido assistir a elas, a fim de apro-

veitarem os ensinos que vos são dados, mas conservam-se silenciosos, como 
estouvados numa assembleia de gente ponderada.”



Segunda Parte – Capítulo XXI

248

232. Fora erro acreditar alguém que precisa ser médium para atrair 
a si os seres do Mundo Invisível. Eles povoam o espaço; temo-los inces-
santemente em torno de nós, ao nosso lado, vendo-nos, observando-nos, 
intervindo em nossas reuniões, seguindo-nos ou evitando-nos, conforme 
os atraímos ou repelimos. A faculdade mediúnica em nada influi para isto: 
ela mais não é do que um meio de comunicação. De acordo com o que dis-
semos acerca das causas de simpatia ou antipatia dos Espíritos, facilmente 
se compreenderá que devemos estar cercados daqueles que têm afinidade 
com o nosso próprio Espírito, conforme é este graduado ou degradado. 
Consideremos agora o estado moral do nosso planeta e compreenderemos 
de que gênero devem ser os que predominam entre os Espíritos errantes. 
Se tomarmos cada povo em particular, poderemos, pelo caráter dominante 
dos habitantes, pelas suas preocupações, seus sentimentos mais ou menos 
morais e humanitários, dizer de que ordem são os Espíritos que de prefe-
rência se reúnem no seio dele.

Partindo deste princípio, suponhamos uma reunião de homens levia-
nos, inconsequentes, ocupados com seus prazeres; quais serão os  Espíritos 
que preferentemente os cercarão? Não serão decerto Espíritos Superiores, 
do mesmo modo que não seriam os nossos sábios e filósofos os que iriam 
passar o seu tempo em semelhante lugar. Assim, onde quer que haja uma 
reunião de homens, há igualmente em torno deles uma assembleia oculta, 
que simpatiza com suas qualidades ou com seus defeitos, feita abstração 
completa de toda ideia de evocação. Admitamos agora que tais homens te-
nham a possibilidade de se comunicar com os seres do Mundo Invisível, 
por meio de um intérprete, isto é, por um médium; quais serão os que 
lhes responderão ao chamado? Evidentemente, os que os estão rodean-
do de muito perto, à espreita de uma ocasião para se comunicarem. Se, 
numa assembleia fútil, chamarem um Espírito Superior, este poderá vir e 
até proferir algumas palavras ponderosas, como um bom pastor que acode 
ao chamamento de suas ovelhas desgarradas, porém, desde que não se veja 
compreendido nem ouvido, retira-se, como em seu lugar o faria qualquer 
de nós, ficando os outros com o campo livre.

233. Nem sempre basta que uma assembleia seja séria para receber 
comunicações de ordem elevada. Há pessoas que nunca riem e cujo cora-
ção, nem por isso, é puro. Ora, o coração, sobretudo, é que atrai os bons 
Espíritos. Nenhuma condição moral exclui as comunicações espíritas; os 


